Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 2

Artikel: Aspects de Jérusalem dans les écrits rabbiniques
Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 151-162

ASPECTS DE JERUSALEM
DANS LES ECRITS RABBINIQUES

ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

Avant d’examiner quelques aspects de Jérusalem dans les écrits rabbini-
ques, il convient de marquer la place que cette ville occupe dans la littéra-
ture hébraique et juive.

Dans la Bible hébraique, la Torah mentionne une seule fois le nom de
Salem (Gn 14,18), en rapport avec Melchizedek, roi de cette ville. D’autres
indications sont plutét allusives: ainsi en Dt 12,5, I'injonction de servir Dieu
«dans le site qu’ll choisira», ou la référence «au pays de Moriah» en
Gn 222, a propos du sacrifice d’Isaac.

Cependant, Jerusalem entre véritablement dans [histoire avec la
conquéte de David et le transfert de I’arche de I’Eternel dans I’ancienne cité
cananéenne!. La promesse d’une dynastie éternelle (II Sam 7), annoncée
par Nathan a David en rapport avec I’édification future du Temple de Jéru-
salem, implique aussi I’éternité de la cité de David comme cité royale et
aussi celle du Temple. Comme I'observe Y. Kaufmann?, la royauté d’élec-
tion, la cité d’élection et la Maison d’élection sont devenues une force sym-
bolique permanente dans la foi d’Israél et dans son histoire. La conception
biblique de I’éternité de Jérusalem, liée a celle de la dynastie de David,
demeurera fondamentale dans toute la littérature juive3. Elle a une réso-
nance messianique. Dans la « priére de Salomon » (I Rois 8,13) est exprimée
I'idée que le Temple est «la résidence éternelle» du Seigneur. Cette
demeure confére sa sainteté particuliére a la ville de méme qu’a la dynastie
davidique.

Présente dans des livres historiques, tels que II Sam, les livres des Rois et
ceux des Chroniques, Jérusalem I’est encore et surtout dans les Psaumes et
les livres des Prophétes: une idéologie religieuse tend a la magnifier. Par la
suite, cette ville apparait liée au regret du passé, comme dans les Lamenta-
tions.

I Cf. R. MARTIN-ACHARD, « De la Jérusalem terrestre a la Jérusalem céleste» (Ou
comment Jérusalem, cité cananéenne, est devenue Jérusalem, cité mystique!) a
paraitre.

2Y. KAUFMANN, Histoire de la foi israélite (hébr.), 2¢ eéd., Tel-Aviv 1947, vol. 11,
p. 169.

3 Massekhet Sofrim X111, 13; MAIMONIDE, Michné Torah, Hilkhot Melakhim X1, 4.
Sur Pinterprétation des origines de cette conception, voir R. MARTIN-ACHARD, art.
cit.



152 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

Apreés les textes prophétiques, la littérature apocryphe et apocalyptique
réserve une place importante a Jérusalem, notamment Tobie, I’Apocalypse
d’Hénoch, Jubilés, 1a Troisiéme Sibylle, IV Ezra et I'’Apocalypse syriaque de
Baruch.

La littérature rabbinique contient une multitude de références a Jéru-
salem. Celles-ci peuvent étre groupées en deux catégories: I’'une la halakhah,
a trait aux lois qui se rapportent a cette ville, tenant compte notamment de
sa sainteté particuliére (par exemple, 4 propos des prescriptions relatives
aux morts), mais aussi de sa qualité de lieu de pélerinage*. Comme le ser-
vice du Temple est & présent suspendu, certaines de ces lois ne sont pas
appliquées intégralement. La catégorie désignée comme aggadah dans la lit-
térature rabbinique (par opposition a la halakhah) a trait aux récits et
legendes, a P'interprétation éthique et a la réflexion mystique et philoso-
phique. L’aggadah traite de la Jérusalem historique, de celle qui a précédé
ou suivi cette cité historique, et aussi de la Jérusalem idéale et de I’age mes-
sianique.

La liturgie, elle aussi, accorde une large place a Jérusalem. Dans la priére
quotidienne, elle n’apparait pas moins de vingt et une fois. Le fidéle
s’adresse 4 Dieu en ces termes: « Retourne avec miséricorde a Jérusalem ta
ville, reconstruis-la bient6t, de nos jours.» Il conclut en disant: « Béni sois-
tu, Eternel, qui construis Jérusalem.» Ailleurs encore, il s’exclame: « Béni
sois-tu, Eternel, qui restaures ta divine Présence a Sion.» Le 9 Av, jour anni-
versaire de la destruction des deux Temples, une priére réconforte «ceux
qui sont en deuil pour Sion et Jérusalem». De nombreux poémes synago-
gaux, de toutes provenances, expriment ’amour et la nostalgie pour cette
ville. Dans les événements joyeux de son existence, le Juif tempere son allé-
gresse en se souvenant de la destruction de Jérusalem; dans les occasions
tristes, il associe le deuil de cette cité au sien propre.

La tradition mystique s’inscrit a la suite de ’aggadah. Elle insiste tout
spécialement sur la proximité de Jérusalem par rapport a Dieu’. Aussi les
habitants de cette ville sont-ils particuliérement aptes a la prophétie. Dieu
désire y étre servi par les hommes. Les priéres de tout Israél s’élévent au ciel
par Jérusalem, qui est «le portail des cieux»5. Dans la perspective eschato-
logique, les murs de Jérusalem approcheront le Trone de Gloire” et il y aura
alors une parfaite harmonie dans le royaume des sefirof, des hypostases
reliant Dieu a la création.

4 Cf. Talmud babylonien (= TB) Bava Kama 82b; Sifra, Behoukkotai 6,1.

5 NAHMANIDE, Kitvei Rabbeinou Moché ben Nahman, vol. 11, Jérusalem 1963, p.
296-298.

6 Cf. Gn 28,17: 1. Horovitz, Chnei Louhot ha-Brith, Jérusalem 1972, III,
p- 44b sqq.

7 Zohar 111, 56a.



ASPECTS DE JERUSALEM DANS LES ECRITS RABBINIQUES 153

Au moyen age, Jérusalem et son Temple constituent un sujet permanent
de préoccupation religieuse et intellectuelle chez les grands auteurs juifs. Par
exemple, elle offre & Maimonide de vastes thémes d’étude halachique, juri-
dique, dans son code religieux Michné Torah; elle nourrit la pensée philoso-
phique de Juda Halévi dans son Kouzari et inspire au méme écrivain ses
Sionides, émouvantes poésies ou il chante I'antique grandeur de la cité de
David, la nostalgie que Jérusalem éveille dans le cceur des enfants d’Israél et
I’espérance messianique qu’elle suscite. Certaines de ces Sionides ont trouvé
une place de choix dans la liturgie synagogale.

A TI'époque moderne, Jérusalem a continué a inspirer les romanciers, les
auteurs dramatiques, les poétes. Parmi les écrivains récents, il convient de
mentionner tout spécialement Agnon, qui a traité de cette ville d’une
maniere a la fois réaliste et symbolique. Ainsi voyons-nous le théme de Jéru-
salem figurer avec une constance remarquable dans la tradition hébraique et
juive. ’

Néanmoins, la maniére dont cette tradition se représente Jérusalem est a
confronter avec celle qui a trait a la ville en général®, que la Bible hébraique
nous montre fondée par Cain. En effet, rejeté par la terre a la suite du
meurtre d’Abel, Cain errant s’est cherché un refuge et il est devenu un
constructeur de ville (Gn 4,17). En outre, les habitants de différentes loca-
lites, Gérar (Gn 20), Sichem (Gn 34), mais surtout Sodome et Gomorrhe
(Gn 18 et 19) apparaissent comme des pécheurs et des impies. A la diffe-
rence de Cain, Jacob édifie, non pas une ville, mais une maison (Gn 33,17).
Il désigne une agglomération appelée Luz du nom de Béthel, « maison de
Dieu », remplie de la présence divine (Gn 28,19), marquant ainsi la supério-
rité de la maison sur la ville. Quittant celle-ci, Moise tend ses mains vers
I’Eternel (Ex 9,29): la Mekhilta et Rachi® observent qu'en fait elle était rem-
plie d’idoles. Le Talmud '° situe le Messie aux portes de Rome, non pas au
milieu de I’agitation et du vacarme de la ville.

Les sages du Talmud et du Midrache enseignent que la ruine morale
résulte de la civilisation urbaine!!. Celle-ci se trouve illustrée d’'une maniére
symbolique en Gn 10 et 11. Le début du ch. 11 nous indique que tous les
hommes se servaient de la méme langue: ’hébreu, selon la tradition juive '2,
Or, les peuples se sont servis de la langue sacrée pour porter atteinte a la
royauté universelle de Dieu. L’injonction: « Allons, faisons des briques et
cuisons-les au feu» implique I'asservissement des nombreux et des faibles a
la domination des puissants. Quant a I’exhortation: « Allons, batissons-nous

8 Voir A. SAFRAN, « Morale et société dans I’dge moderne» (hébr.), dans Pensée
hébraique en Europe, Tel-Aviv 1969.

9 Ad loc.

10TB Sanhédrin 98a.

IT Cf. Midrache Ruth rabba 2,6.

12 Cf. Talmud de Jérusalem (= TJ) Meguilah I, 9.



154 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

une ville et une tour dont le sommet soit dans les cieux ; faisons-nous un nom
afin de ne pas étre dispersés sur toute la face de la terre », elle signifie que la
ville est construite pour la gloire de ceux qui dominent. Pourquoi? « Pour
qu’ils se fassent un nom.» Cette civilisation-la évoque la course apreés les
honneurs, la soif de pouvoir: c’est la civilisation de la tyrannie. Elle inspire la
crainte, car elle force a I'immobilisation '?; elle est uniformisatrice. D’aprés le
commentateur Abravanel '4, elle instaure un régime politique totalitaire.

Aussi Dieu met-il fin a cette entreprise. « L’Eternel les dispersa de la sur
toute la face de la terre et ils cessérent de batir la ville» (Gn, 11,8). A propos
de la tour de Babel, le Talmud et le Midrache !> ajoutent qu'un tiers fut briilé,
un tiers fut englouti et un tiers en a subsisté. De ce dernier tiers résulte la civi-
lisation urbaine, telle que nous la connaissons, avec ses graves inconveé-
nients.

Les sages du Talmud et du Midrache s’interrogent sur ce que devrait étre
la ville et voient son point de départ dans I’édification de maisons familiales
ou regne la présence de Dieu. La ville doit se développer suivant une finalité
et un programme inspirés par lui, a 'exemple de Jérusalem, idéal de la «ville
sainte» (Is 52,1), la «ville de la vérite » (Zach 8,3). Qu’elle se garde de refléter
la volonté et les plans des hommes, sous peine de devenir une ir ha-damim,
-une «ville sanglante », d’oppression et de misére.

A la ville frappée par la confusion des langues, donc paralysée par
I'incompréhension, les sages opposent Jérusalem !¢, dépeinte comme la ville
non de la division mais de I’harmonie (cf. Ps 122,3), de la paix, ir ha-chalom,
ou les pelerins affluent et dont la vocation est, par conséquent, le rassemble-
ment des hommes dans la fraternité et amitié 7.

Au cours des ages, Jerusalem a représenté pour la tradition hébraique et
juive la ville par excellence, la ville idéale. Cependant la question s’est posée
de savoir comment cet idéal s’accordait a la réalité. Toute absence d’accord a
été vigoureusement dénoncée par les prophetes. La faillite a sa vocation a
privé Jérusalem de sa raison d’étre et I’a vouée a la destruction.

En effet, elle devait étre la ville de la droiture, le symbole sur terre de la
justice divine (cf. Ps 89,15), le «trone de I'Eternel » (Jr 3,17), comme le sug-
gere le nom du roi pré-israélite de cette ville, Melchizedek. Des passages du
livre d’Isaie soulignent le caractére unique de Jérusalem, cité du véritable
Dieu, dont le destin différe de celui des autres cités, éphémeres comme leurs
propres divinités (Is 31; 37; 38).

13 Cf. NaumanNIDE ad Gn 1, 28; Mekhilta et RacHr ad Ex. 18,19.
14 Ad Gn 11.

15 TB Sanhédrin 109a; Gn rabba 38,11.

16 Cf. A. SAFRAN, art. cit., p. 224-225.

17 TJ Haguigah III, 6.



ASPECTS DE JERUSALEM DANS LES ECRITS RABBINIQUES 155

Jerémie, lui, ne croit pas que Jérusalem bénéficie d'une protection incon-
ditionnelle. Celle-ci n’est assurée que si le peuple suit les voies de Dieu. S'il
les abandonne, Jérusalem partagera le sort des autres cités. Le Temple méme
n’est pas un lieu inviolable (cf. Jr 7; 19). Jérusalem apparait dans sa fragilite,
dans sa destructibilité. Le fossé se creuse entre «la cité fidéle, pleine de jus-
tice» (Is 1,21) de jadis et sa dégradation présente. Il appartient a Ezéchiel de
présenter un vigoureux contraste entre la ville consacrée autrefois a Dieu,
mais qui se montre indigne de cette consécration (Ez 16). Une polarité s’ins-
taure entre la ville idéale, associée au passeé, et la ville actuelle, infidéle a sa
vocation.

Mais un contraste s’établit a nouveau entre la déchéance présente, d’une
part, et la splendeur future, de I'autre: la magnificence matérielle figure la
grandeur spirituelle. Cette image de la Jérusalem restaurée vise tantét un
futur proche, tantot ce qu’on désigne par aharit ha-yamim, «suite» ou « fin»
des jours.

Le destin de la Jerusalem historique se joue entre deux dimensions tem-
porelles: 'une archéologique et 'autre eschatologique. A I'extension dans
’espace prédite par Jéréemie (31,37-39) correspond une extraordinaire exten-
sion dans le temps. Ezéchiel ¢leve la Jérusalem a venir au-dessus de sa reéalité
contingente, historique. Dans Ez 45-48, la ville sert de toile de fond au
Temple eschatologique, a propos duquel la minutie de la description
n’enléve rien a la puissance visionnaire. C’est une Jérusalem résidence de
Dieu, pleinement sanctifiée, qui s’offre aux regards.

Les textes prophétiques laissent entrevoir la conception d’une Jérusalem
qui a été profanée, mais redeviendra sainte. Appelée a étre détruite, elle se
relévera a nouveau. Elle a abandonné Dieu, mais ne sera jamais abandonnée
par lui. Si I’on voit se cristalliser I'idée d’une Jérusalem céleste, ce n’est pas
comme si cette derniére n’avait rien de commun avec la cité terrestre, histo-
rique. Mais c’est plutdt comme si la Jérusalem véritable, la ville sainte, telle
qu’'elle est réellement, telle qu’elle devrait étre et telle qu’elle demeure a
jamais se découvrait a nouveau dans sa nature authentique a la fin des
temps '8,

A la suite d’Is 54,10 s., Tobie 13 évoque I’éclat de la Jérusalem rebatie.
Dans la littérature apocalyptique, 'Hénoch éthiopien 90, 29-36 évoque une
ville immensément élargie, apte a recevoir toute la foule humaine. Cette
capacité d’accueil s’inspire de la tradition de pelerinage, suivant laquelle les
gens ne se trouvaient pas a l'étroit a Jérusalem, méme quand il y avait
foule!°. Mais elle a aussi une signification messianique et eschatologique: elle
évoque le rassemblement des exilés et, d’'une fagon plus lointaine, la résurrec-
tion des morts. Ce passage d’Hénoch preéfigure I'image midrachique d’une

I8 Cf. K. L. ScHMIDT, « Jerusalem als Urbild und Abbild », p. 219.
19 Avot V, 8.



156 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

«ville qui s’¢largit et s’éléve de tous cotés comme un figuier, étroit a la base
mais dont le sommet s’élargit toujours plus » 20,

Ainsi, I'ancienne cité de Dieu est appelée a étre rebatie, renouvelée et
érigée dans toute sa gloire. Mais voila qu’une conception voit le jour suivant
laquelle Jérusalem descendra toute construite du ciel, a la fin des temps, ou
bien qu’elle y existe déja. Typique de la littérature apocalyptique, elle se
manifeste en des temps de persécutions et d’épreuves. Un pessimisme pro-
fond la caractérise: la seule possibilité de salut réside dans I'intervention
miraculeuse de Dieu, bouleversant les données de I’histoire.

On s’accorde généralement a penser que la représentation de la Jéru-
salem celeste se fonde sur I’exégése de certains textes prophétiques. Mais les-
quels? Pour les uns, tels Beer, Kautzsch ou K. L. Schmidt?!, il s’agit de pas-
sages d’Isaie, 54,11 s. ou 60,1: « Debout! Rayonne, car voici ta lumiére et sur
toi se léve la gloire de I’Eternel »; ou encore Ez 40 s. Mais pour d’autres, tel
Aptowitzer??, ces péricopes s’appliquent a la Jérusalem terrestre et I’allusion
a la Jérusalem céleste se rencontrerait ailleurs, dans Is 49,16: « Voici donc, je
t’ai graveée sur les paumes de mes mains... ».

Les caractéristiques de la Jérusalem nouvelle, encore un peu floues dans
Hénoch 90, 28-29, se précisent dans les apocalypses plus récentes, qui suivent
la destruction du Temple par Titus en 70. Elles vont dans le sens d’une trans-
cendance accrue. Ainsi, dans IV Ezra 7,26 et 10,54 apparait une ville entiére-
ment construite, mais qui n’est pas une cceuvre d’homme. La Jérusalem ter-
restre étant détruite, la celeste est préte a la remplacer a titre definitif.

Un passage de I’Apocalypse syriaque de Baruch est souvent invoqué pour
la compréhension de I'idée de Jérusalem céleste. Auteur fictif de cette apoca-
lypse, Baruch, fils de Néria, interpelle Dieu en ces termes: «Si tu détruis ta
ville et si tu livres ta Terre a ceux qui nous haissent, comment sera-t-il encore
fait mémoire du nom d’Israél? Comment proclamerons-nous ta gloire? A qui
expliquera-t-on le contenu de ta Loi?... Et le Seigneur me dit: « Cette ville
sera livrée pour un temps, et le peuple pour un temps sera chatié, mais le
monde ne sera pas livré a I'oubli. Ou peut-étre t'imagines-tu que cette ville est
celle dont jai dit: « Sur les paumes de mes mains, je t’ai gravée?» Non, cet
édifice qui se dresse maintenant parmi vous n’est pas celui qui sera révele
aupres de moi, celui qui a été préparé ici, au commencement, depuis que j’ai
congu l'idée de faire le paradis... Et voici maintenant qu’il demeure en
réserve auprés de moi, comme aussi le paradis» 2.

Des recoupements avec d’autres passages, IV Ezra 7,36, 11 Ba 51,11, mon-
trent que le paradis évoqué appartient au monde transcendant, réservé aux

20 Pessikta de-Rav Kahana 143 a.

21 Cf. Beer dans KautzscH, Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Tes-
taments, vol. 11, Tiibingen 1900, p. 297. SCHMIDT, art. cit., p. 224-225.

22 A. APTOWITZER, « Le Temple céleste dans I’Aggadah», p. 268.

2311 Bar. 3 et 4, trad. p. BOGAERT.



ASPECTS DE JERUSALEM DANS LES ECRITS RABBINIQUES 157

justes. La Jérusalem idéale, esquissée en II Ba 4, participe, elle aussi, de ce
monde. C’est dans ce sens qu'il faut saisir la distinction entre la Jérusalem
terrestre et celle du monde a venir. « La Jérusalem du monde a venir n’est
pas comme celle de ce monde. Dans la Jérusalem de ce monde chacun peut
entrer; dans celle du monde a venir ne peuvent entrer que ceux qui y sont
invités»?4, La conception de la Jérusalem céleste, tout comme celle du
paradis, y est associée a I'idée de rétribution.

La vision apocalyptique a elle-méme été réinterprétée et repensée par la
tradition rabbinique. En effet, les auteurs rabbiniques ont rejeté cette vision
dans la mesure ou elle impliquait la substitution, a la fin des temps, de la
Jerusalem celeste a la Jérusalem terrestre et ou elle condamnait cette derniére
a ne plus se relever de ses ruines.

A la conception apocalyptique, la tradition rabbinique en oppose une
autre, celle de la jonction de la Jérusalem terrestre et de la céleste. Elle est
exprimée dans un midrache se rapportant au songe de Jacob (Gn 28,17). La
Tora relate que le patriarche s’est exclamé: « Que ce lieu est redoutable! Ceci
n’est autre que la maison du Seigneur, et c’est ici la porte du ciel. » Et le com-
mentateur d’ajouter: Jacob vit dans son réve deux Jérusalem, la terrestre et la
céleste... Mais, en réalité, la Jérusalem reconstruite sera une, selon Ps 122,3:
«batie comme une ville d’un seul tenant» 2>,

La représentation d’une Jérusalem qui descend du ciel a des fondements
trés anciens. Mais elle a été adoptée par ’exégése chrétienne?6 et la tradition
rabbinique I'a partiellement rejetée. Elle lui préfére 'image d’une ville qui
s'éleéve de la terre, figurée par I'arbre qui grandit & partir du sol?’. Cepen-
dant, cette préférence ne s’explique pas uniquement par des motifs polémi-
ques. La Jérusalem qui s’éléve du sol résulte de I'activité humaine, a laquelle
la tradition rabbinique voue une tres grande attention.

Une conception particulieréement significative nous est présentée par le
Midrache Tanhouma, Pekoudei: « Voici, tu trouves que la Jérusalem d’en
haut correspond a la Jérusalem d’en bas. C’est en raison de son grand amour
pour celle d’en bas qu’il en fit une autre en haut, comme il est dit (Is 49,16):
«Voici dong, je t'ai gravée sur les paumes de mes mains, tes remparts sont
constamment devant moi»; a savoir, comme une ville que Dieu a
construite... Et Dieu jura que sa Chekhinah (sa Présence) ne pénétrerait pas
dans la Jérusalem d’en haut jusqu’a ce que celle d’en bas soit reconstruite.
Combien Israél est-il aimé de Dieu! Et comme il est écrit en Osée 11,9: « Au
milieu de toi je suis le Saint et je n’entrerai pas dans la ville» et en Is 52,5:
« Et maintenant qu’ai-je a faire ici, parole de I'Eternel, puisque mon peuple a

24 TB Bava Bathra 75b.

25 Beréchit rabbati, vayétsé.
26 Cf. Apocalypse 21,2 et 10.
21 Pessitka Rabbati 41.



158 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

eété pris gratuitement?» Et le commentateur d’ajouter: Qu’ai-je a faire ici?
Qu’ai-je a chercher ici, a Jérusalem, puisque mon peuple en a été enlevé? Y
entrerai-je gratuitement? Non, je n'y entrerai pas!»

Ce midrache, dont le caractére apologétique et polémique est évident,
affirme ’antériorité, mais aussi la primauté de la Jérusalem terrestre sur la
celeste et s'oppose a une vue suivant laquelle le role de la premiére ne serait
que transitoire. La Jérusalem d’en bas n’est pas plus rejetée que ne ’est le
peuple d’Israél, comme le laisseraient croire les malheurs qui se sont abattus
sur eux. Tous deux bénéficient de 'amour divin. Entre eux s’instaure une
communauté de destinée. La pérennité de I'une garantit celle de I'autre. Ils
tiennent comme ces remparts qui sont constamment devant lui. Plus encore:
lorsque les Israélites sont chassés de Jérusalem, Dieu lui-méme participe a
leur exil.

Fidéles a la ligne de pensée tracée par le midrache, les mystiques juifs
soulignent I'influence qui s’exerce de bas en haut, de la Jérusalem terrestre
sur la céleste. Ainsi Isaiah Horovitz28 s’exclame: « Donnez des forces a Dieu,
en accomplissant Sa volonteé ici-bas. De la sorte, vous rehaussez la puissance
de la cour céleste... Il en résultera qu’« Il sera votre soutien, Lui qui siége
dans les cieux» %,

En revanche, selon Rabbi Hayyim de Volozhin, les péchés perpétrés dans
la Jérusalem d’en bas affectent la Jérusalem d’en haut. Mais I’atteinte portée
en haut se répercute a son tour en bas: « A cause de nos péchés, le Temple
d’en haut a subi des dommages et pour cette raison Nabuchodonosor et plus
tard Titus ont pu aussi détruire le Temple d’en bas, qui lui fait face» 39,

Tout comme la Jérusalem d’en bas, le Temple terrestre, qui a son corres-
pondant au ciel, est revétu d’une dignité particuliére. « Avant méme la créa-
tion du monde, mon sanctuaire a été construit en haut, comme il est dit: « Un
trone glorieux, élevé des 'origine» (Jr 17,22). C’est 1a que le palais de mon
trone est construit, comme il est dit: « Et I’Eternel dans le palais de sa sain-
teteé » (Habacuc 2,20). C’est ainsi qu’Isaie dit: « Et je vis I'Eternel assis sur un
trone éleve et majestueux» (Is 6,1). Par amour pour vous, jJabandonne le
sanctuaire d’en haut, préparé dés avant la création du monde, et je descends
pour résider au milieu de vous, comme il est dit: « Et ils me construiront un
sanctuaire, pour que je réside au milieu d’eux » (Ex 25,8)3!. Ainsi est affirmée
la valeur du sanctuaire construit par les hommes et formé en fait par la com-
munauté des hommes. Leur présence se manifeste aussi dans le sanctuaire
d’en haut, ou, d’aprés la tradition, I'archange Micaél exerce le sacerdoce:

28 1. Horovitz, Chnei Louhot ha-Brith 111, p. 201b. Cf. A. SAFRAN, « La lumiére de
Jérusalem dans la pensee d’Israél», p. 55-56.

29 Cf. Dt 33,26; Chnei Louhot ha-Brith 1, 46b.

30 R, HAYYIM de VOLOZHIN, Rouah Hayyim, sur Avot V, 1, Jérusalem s.d., p. 75.

31 Tanhouma, Nasso 19.



ASPECTS DE JERUSALEM DANS LES ECRITS RABBINIQUES 159

durant le temps de I'exil, les ames des justes y sont sacrifiées pour expier les
péchés 32,

L’importance religieuse et cultuelle de Jérusalem se fonde sur son role
cosmogonique, auquel correspond-son role eschatologique. « Le Saint, béni
soit-Il, a fait commencer le monde a partir du nombril et, de 14, il I’a étendu
de tous les cotés. Or, le nombril, c’est Jérusalem et, plus précisément, I’autel.
Pourquoi I'a-t-on appelé «la pierre de fondement»? Parce que sur elle se
fonde le monde entier... » 33,

Ce «nombril du monde », ce point central est devenu le lieu de rencontre
privilégié entre Dieu et ’homme, entre Dieu et I’humanité et méme la nature
entiére. Car Dieu a souhaité avoir une résidence ici-bas3*.

L’autel primordial a été reconnu par les premiéres générations humaines
puisque, d’aprés le midrache?, Adam, Abel, Noé y ont accompli des sacri-
fices. Du reste, il existe une parenté étymologique entre korban, «sacrifice»,
et karov, « proche». De ce point central, Dieu s’était adressé a Adam avec la
question Ayéka? Ou es-tu? avant de le bannir du jardin d’Eden. Or, I’exil du
premier homme, conséquence de son péche, prefigure I'exil du peuple
d’Israél, conséquence de ses pécheés.

Si Adam, Abel, Noé ont offert des sacrifices sur le futur emplacement du
Temple, c’est toutefois Abraham, pére des Hébreux, mais aussi « d’'une multi-
tude de peuples» (Gn 17,5), qui a élevé ha-Mizbéah, I’ Autel par excellence,
sur le mont Moriah (cf. Gn 22,9). Le patriarche a eu le mérite de découvrir
lui-méme I’emplacement de cet autel, qui ne lui avait pas été explicitement
désigné par Dieu (cf. Gn 22,2). Plus encore: grace a la foi inconditionnelle
d’Abraham et a I’abnégation d’Isaac, prét a s’offrir en holocauste, la mon-
tagne de Moriah s’est vu conférer sa sainteté permanente, car a la sainteté
originelle, octroyée par Dieu, est venue s’ajouter la sanctification opérée par
’homme.

Ce n’est pas un effet du hasard si le Mémorial Yad Vachem, évoquant le
souvenir des victimes de I’Holocauste perpétré par les nazis, a trouvé sa
place a Jérusalem. Car ce monument y symbolise la présence de tous ceux
qui, au cours des dges, ont consenti au sacrifice de leur vie pour la sanctifica-
tion du Nom de Dieu: ils se sont identifiés comme des fils spirituels
d'Tsaac?®, renforgant ainsi la sainteté de Jérusalem. Le mont Sinai, lieu de
promulgation de la Torah, n’a été saint qu’au moment ou la Chekhinah, la

32 Cf. TB Haguigah 12,71; NB rabba 12,12; Tanhouma, Nasso 18.

33 Cf. Tanhouma, Pekoudei 3.

34 Cf. Gn rabba 3,12; 19,13; Tanhouma, Vayikra 4 et al.

35 Gn rabba 19,18; cf. A. SAFRAN, art. cit., p. 49.

36 Cf. TB Guittine 57b; la tradition liturgique relie la longue chaine du martyre au
sacrifice d’Isaac, notamment dans des priéres des jours de pénitence et surtout du Jour
du Grand Pardon, groupées sous le titre d’akédah. Voir aussi S. BERNFELD, Séfer ha-
dmaot, vol. I, Berlin 1923, p. 166 et al.



160 ESTHER STAROBINSKI-SAFRAN

Présence divine, y est descendue, mais la montagne de Moriah subsistera
dans sa sainteté a jamais grace a I’action des hommes?’. A I'instar de la mon-
tagne de Moriah, emplacement du Temple, Jérusalem demeure sainte en
permanence. Car, en reéalité, elle ne fait qu'un avec le Temple, comme nous
I'expliquent les Tossafistes, commentateurs du Talmud, et le Gaon de Vilna a
leur suite.

La sainteté initiale de 'emplacement du Temple, rehaussée par la sanctifi-
cation que lui apporte le peuple d’Israél, grace a David et a Salomon, et plus
tard a Ezra et 3 Néhémie, sera corroborée a nouveau par Dieu en personne.
En effet, selon une conception trés ancienne, suggérée déja par Ezéchiel (40
sqq.), c’est Dieu en personne qui édifiera le Temple eschatologique. «Je
créerali moi-méme mon sanctuaire, lisons-nous dans le Rouleau du Temple,
I’établissant pour tous les temps, conformément a I’alliance que j’ai conclue
avec Jacob a Béthel»3°. La persistance de cette tradition concernant le
Temple futur est largement attestée par la littérature rabbinique et mys-
tique 0.

Ce Temple sera indestructible. « Détruit par le feu, le Temple sera recons-
truit par le feu» 4!, signe que I'histoire connait de justes retournements. Mais
la nature ignée de cet édifice est susceptible d’'une autre interprétation: le feu
est celui de la Torah, d’aprés Dt 33,2. Les collaborateurs de Dieu a I’édifica-
tion du Temple eschatologique, ce sont les générations de croyants. A propos
de la formule liturgique « Dieu qui reconstruit Jérusalem », le Gaon de Vilna
ajoute: « en permanence et a tout moment, grace au service divin assuré par
Israél»#2. Un maitre hassidique affirme de son coté: « Chaque génération
apporte son concours et assume une petite part de la reconstruction du
Temple»#.

Mais cette activite spirituelle doit se doubler d’un travail mateériel.
L’ceuvre de sanctification appelle une tache de construction. Rav Kook, mys-
tique du XX¢ siécle et guide de la communauté juive en Terre sainte sous le
mandat britannique, exhortait ses coreligionnaires a se rassembler et a
construire .

37 Voir TB Meguilah 28 a (Michnah); MAIMONIDE, Michné Torah, Hilkhot Beit ha-
behirah VI, 16. Ex. rabba 2,2

38 Tossafot, ad TB Zevahim 60b; Biourei ha-Gra al Aggadot, Israél 1971, 1,
p- 83.

39Cf. Gn 28,19; Rouleau du Temple (écrit daté du II¢ s. avant I'ére actuelle)
XXIX, 9-10, trad. A. CaqQuorT.

40 Mekhilta, Bechalah; RacHi ad TB Souccah 41a; TB Ketouvot Sa et RACHI ad
loc.; Zohar 1, 114a,

41 Nb. rabba 14,10.

42 Siddour Ichei Israél le-ha-Gra, Jérusalem 1968, p. 133.

43 Sefat Emet, Jérusalem 1971, V, p. 2; cf. aussi Bnei Issaskhar, Israél s.d.,
p. 112a.

44 A. 1. Kook, La vision de la rédemption (hébreu), Jérusalem 1941, passim.



ASPECTS DE JERUSALEM DANS LES ECRITS RABBINIQUES 161

Par un travail aussi soutenu, par un effort aussi acharné, ce sont les
hommes qui sollicitent Dieu, I'interpellant a leur tour par un Ayéka? Ou es-
tu? Mais leur interrogation, a la différence de celle adressée jadis a Adam, ne
prelude pas a un bannissement. Au contraire, ils I'invitent & quitter son exil:
« Puissent nos yeux voir ton retour a Sion », s’exclame le fidele dans les Dix-
huit bénédictions.

Grace a ce retour de la Chekhinah, a I’éclat recouvré de la présence
divine, Jérusalem, pleinement restaurée, pourra assumer le réle universel que
lui attribue le prophete (Is 60,3): « Les nations marcheront vers sa lumiére et
les rois vers sa clarté naissante.»

L’accomplissement ultime du réle de Jérusalem prend une extension cos-
mique. Celle-ci se manifeste par le jaillissement lumineux d’ou proceéde et
vers lequel tend 'univers, dont la Cité par excellence demeure le centre ini-
tial et final.

Aperc¢u bibliographique
A. APTOWITZER, « Le Temple céleste dans I’Aggadah» (hébreu), dans Tarbiz,
t. 11, Jéerusalem 1931.

H. BiaLik et H. RavNiTzKI, Séfer ha-Aggadah (hébreu), Tel-Aviv 1935, s.v.
Jérusalem.

P. BOGAERT, Introduction a I’Apocalypse de Baruch, Paris 1969, t. 1,
p. 421 s.

A. BUCHLER, «La pureté lévitique de Jérusalem», dans Revue des Etudes
Juives, Paris 1911 et 1912.

L. GINZBERG, The Legends of the Jews, 7 vol., Philadelphie 1909-1955, s.v.
Jérusalem.

S. Krauss, Talmudische Archdologie, 3 vol., Leipzig 1910-1912.

A. SAFRAN, «Jérusalem, cceur d’Israél, cceur du monde», dans Mélanges
André Néher, Paris 1975.

—, «La lumiére de Jérusalem dans la pensée d’Israél» (hébreu), dans

b

Chanah be-Chanah, Jérusalem 1978.

K. L. ScHMIDT, « Jerusalem als Urbild und Abbild », dans Eranos Jahrbuch,
t. 18, Zurich 1950.

P. VoLz, Die Eschatologie der jiidischen Gemeinde, Hildesheim 1966.

Encyclopaedia Judaica (Jérusalem), vol. 9, s.v. Jérusalem.



	Aspects de Jérusalem dans les écrits rabbiniques

