Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 2

Artikel: Le monde, don de Dieu, réponse de I'hnomme : aspects de la pensée du
Pére Dumitru Stniloae

Autor: Neeser, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 139-150

LE MONDE, DON DE DIEU,
REPONSE DE L’HOMME

Aspects de la pensée du Pére Dumitru Stdniloae*

DANIEL NEESER

La pensée de Stdniloae plonge le lecteur occidental dans un autre
monde et dans une forme de pensée qui, peut-étre, surprend ou désargonne.
Lorsqu’il s’attelle a I’étude de textes orthodoxes, celui-ci est souvent décon-
certé par des formulations semblant surgir d’'un passé qu’il estime révolu,
par des expressions choquantes quand elles confinent a I’article de foi ina-
movible. Au-dela de ces obstacles il est essentiel que le lecteur découvre que
toute théologie orthodoxe, méme a caractere systématique, est d’abord une
priere de louange et un acte de confession, avant d’étre une explication de
la foi. Ou bien, pour le dire autrement, pour un orthodoxe toute explication
de la foi, toute tentative de dire Dieu et ses rapports avec les hommes res-
sortit a la louange et a la confession. Louange car le théologien est, ou
devrait étre, en premier lieu un homme de priére, et confession parce que
’homme de priére sait qu'il ne peut rien dire de Dieu et a Dieu qui ne soit
limité par sa méconnaissance de Celui qui est I'’Au-dela de tout.

Dans une telle démarche nous sommes également confrontés aux diffe-
rences historiques et culturelles entre Orient et Occident. Elles surgissent a
tout moment: les mots sont chargés d’une autre histoire, les anciens conflits
politico-religieux ne sont pas encore tous surmontés, quand bien méme ils
sont vidés de leur substance. Il est donc normal que tout ne puisse étre
entendu et, a plus forte raison accepté. C’est justement la que s’inscrit et se
justifie cet exposé ainsi que toute intention qui essaie de transmettre ce que
d’autres disent de leur foi, non d’abord pour juger de la qualité de leur
démonstration mais en premier lieu pour tenter de connaitre cette foi et,
peut-étre, en arriver a la reconnaitre.

« Le monde, don de Dieu et lieu de la réponse de 'homme», tel est donc le
titre sous lequel jaimerais partager avec vous quelques perspectives
ouvertes par la pensée du Pére Dumitru Stdniloae. Ce théologien est un
prétre orthodoxe roumain, actuellement professeur honoraire a la Faculté
de théologie de Bucarest. J'ai choisi ce théme parce qu’il contient certains
parmi les plus beaux développements de notre auteur et surtout parce qu’il

* Conférence prononceée a la Faculté de théologie de I'Université de Geneve, le
15 décembre 1979. [Le pasteur D. Neeser a traduit une ceuvre de Dumitru Stdniloae
qui parait ce printemps, munie d'une postface du traducteur, sous le titre Dieu est
amour, chez Labor et Fides, a Genéve. NdR].



140 DANIEL NEESER

me semble apporter réponse a une question forte pour I’homme
d’aujourd’hui, qu’il soit occidental ou oriental: quel est mon lien au monde,
qu’en est-il de ma dépendance ou de ma solidarité face aux autres hommes
et au cosmos; le temps et I’espace ou je vis ont-ils un sens, une origine et
une finalité? Les réponses que porte le Pére Staniloae ouvrent des chemins
nouveaux, peut-étre escarpés. Elles ont le mérite de nous appeler & poser
nos questions de maniere renouvelée, a les élargir et a nous ouvrir a d’autres
réponses possibles. Ainsi, j'aimerais vous présenter a grandes lignes la
pensée du Pére Staniloae sur le monde, le temps et I'espace comme dons de
Dieu et lieux ou ’homme inscrit sa réponse. Ce seront 1a les trois parties de
mon expose.

Le monde

«Creation du monde et solidarit¢é de I’homme avec ses semblables et
avec la nature», c’est sous ce titre que notre auteur entame son étude de la
création, dans le premier volume de sa Théologie dogmatique orthodoxe,
parue il y a un an. Nous le voyons, il envisage ’acte créateur de Dieu com-
munément a la solidarité de I’homme avec cette création. Le monde n’existe
pas sans qu’intervienne I’humanité; definir la création, tenter d’en com-
prendre le sens ne peut se faire sans envisager en méme temps ce qui lie
’homme a elle et a ses semblables. Ni la création ni le salut de 'homme ne
peuvent étre pensés séparément de la nature. Le Pere Stdniloae refuse ce
qu’il appelle I’école bultmanienne «qui sépare le salut de ’'homme de la
nature» et dont il constate avec bonheur qu’elle devient aujourd’hui, dans
la théologie occidentale «un phénomene de plus en plus solitaire» (Teo-
logia ortodoxa dogmatica, 1, Bucarest 1978, p. 323. « L’économie de Dieu,
écrit-il d’entrée, ou son plan pour le monde, consiste a déifier le monde
crée, ce qui, a la suite du péché, conduit aussi a le sauver. Salut et déifica-
tion du monde présupposent, comme acte divin premier, sa création; ils
visent, sans doute aucun et directement, I’humanité, cependant pas une
humanité détachée de la nature, mais au contraire unie ontologiquement a
elle. Car la nature tient de 'homme, elle I'intégre, et 'homme ne peut
s’accomplir sans méditer sur elle, ni sans la travailler. Ainsi par ‘monde’
nous comprenons autant la nature que ’humanité, ou bien lorsque ce terme
indique I'une des deux, I'autre est toujours sous-entendue » (ibid.). Création
signifie solidarite, lien entre les créatures et de ces créatures au cosmos. La
nature cosmique est non seulement condition de I’existence humaine, mais
aussi lieu de la solidarité, lieu ou se joue le dialogue, créateur ou destruc-
teur, entre les hommes.

«Chaque personne humaine est, en quelque sorte, une hypostase de
toute la nature cosmique, mais seulement lorsqu’elle est solidaire des
autres» (ibid., p. 324). Cette solidarité n’est pas seulement ontologique, mais



LE MONDE, DON DE DIEU, REPONSE DE L’'HOMME 141

spirituelle, théologique et teleologique; elle est un donné mais aussi un but
et une espérance. Le cosmos est commun a tous les étres humains, chacun
etant appelé a le révéler a sa maniére et de fagon complémentaire. Ce lien
entre nature cosmique et homme ne peut étre totalement rompu. Il pourra,
selon l'attitude de 'homme; étre affaibli, faussé. Ici nous touchons a un des
points essentiels de la théologie orthodoxe: 'homme blessé, dominé par une
connaissance divisée entre le bien et le mal, conserve en lui I'image de Dieu,
car il est lié¢ ontologiquement a son Créateur. Dieu a donné I’étre a ’homme
et au monde, et ce don ne peut étre totalement détruit par le mal. « Chaque
homme peut contribuer a corrompre non seulement une nature qui lui
appartient personnellement, mais également celle qui appartient a tous.
Cela indique une responsabilité de ’homme envers la nature, ou est impli-
quée une responsabilité envers le prochain. L’exigence de cette responsabi-
lité montre qu’elle est fondée dans une responsabilité face a une personne
supréme, qui est le Créateur de la nature et des hommes» (ibid., p. 324).
Cette responsabilité, fondée sur le lien ontologique de la création a Dieu,
n’invite pas seulement ’homme a travailler la création, a la faconner
comme lieu ou s’accomplit le salut de I’humanite, elle lui rappelle aussi que
la nature est destinée également a participer a cet accomplissement. Res-
ponsabilité et solidarité sont données a ’homme dans l'acte créateur;
comme la création elles ont leur source dans le Créateur.

Tant 'origine de ’homme que sa finalité, tant son étre propre que sa
structure relationnelle et solidaire du cosmos sont en Dieu. « Le salut et
’achévement de I’homme se reflétent sur toute la nature et dépendent aussi
d’elle. (...) Toute la nature est destinée a la gloire que les hommes recevront
dans le Royaume, mais maintenant déja elle ressent les effets de la paix et
de la lumiére qui irradient de ’homme saint. La gloire du Christ sur le
Mont Thabor a recouvert aussi la nature» (ibid., p. 324-325).

Cette interdépendance entre I’homme et le cosmos ne se joue pas seule-
ment au niveau des éléments créés et mis a la disposition de I’humanite, elle
intervient aussi dans la maniére dont ces €¢léments sont construits et mis en
relation, dans ce que l'auteur appelle leurs ‘synthéses naturelles’. «La
nature, don de Dieu, se renouvelle constamment, de maniére propice a
I’existence humaine, sans s’épuiser jamais dans ce mouvement de renouvel-
lement et de fertilisation » (ibid., p. 325). C’est ici qu’intervient un élément
déterminant de la relation de 'homme a la nature, différente de celle qui
régit les rapports nature-animaux: il s’agit de la maitrise. « L’homme se
révéle comme maitre de la nature, et la nature comme une réalité maléable,
contingente et adéquate a I'imagination créatrice de I'homme. C’est ici que
s’inscrit le role important de la pensée, de I'imagination et du travail
humains » (ibid., p. 326). D’emblée le Pére Stiniloae pose le travail dans un
rapport positif 4 ’homme et a la création, et non pas comme une conse-
quence fiacheuse de la chute, ni comme une réalit¢ malheureuse et inevi-



142 DANIEL NEESER

table. Il y a dans la Théologie dogmatique orthodoxe des pages d’une grande
beauté sur la valeur de ’activité humaine, sur la force de son intelligence et
sa soif de connaissance qui, si elles sont utilisées pour manifester cette
double solidarité des hommes entre eux et face au cosmos, sont comme
I’écho du grand acte d’amour par lequel Dieu créa cieux et terre. Le labeur
humain «porte le signe de I'amour entre les hommes, et par son caractére
fatigant, ascétique, il spiritualise les hommes et les fruits que leur donne le
cosmos» (ibid.). Cette revalorisation du travail est fondée sur le lien qui
existe entre I’acte créateur de ’'homme et celui, unique et parfait, de Dieu.
C’est de la puissance créatrice de Dieu que ’homme tient sa propre puis-
sance créatrice mais limitée sur la nature.

On sent chez notre théologien le désir d’entamer un dialogue avec le
monde scientifique et technique, non pour en limiter le pouvoir, mais pour
lui restituer son origine et lui rappeler sa finalité: étre I’expression de notre
reconnaissance amoureuse face au don amoureux de Dieu, et étre intégré
dans I’harmonie de la création cosmique et humaine. Alors que ’humanité
se rend compte des dangers d’une science qui se fonde sur elle-méme, qui a
rompu ce lien harmonieux avec la création cosmique, ces lignes sont d’une
actualité brilante en Orient et en Occident, dans les pays a haut niveau
technique comme dans ceux qui sont au début de leur industrialisation. Si
notre auteur affirme que «la nature se dévoile comme une réalité plastique
qui peut étre en principe modelée a I'infini par la conscience, et étre inté-
grée totalement au contenu de cette conscience inter-humaine et amou-
reuse », il reléve cependant que des limites, certes mobiles, nous sont don-
nées par Dieu lui-méme, dans son acte créateur, et que ces limites nous sont
utiles, car par elles Dieu «nous aide a croitre spirituellement, & mettre un
frein a notre égoisme par le soin que nous devons prendre de partager fra-
ternellement, avec les autres, les ressources limitées du monde, de donner
aux autres aussi la possibilité de se développer. Dieu nous rend aujourd’hui
encore plus solidaires les uns des autres, et ainsi nous pousse a croitre spiri-
tuellement par le travail et le sacrifice. C’est un nouvel ascétisme...» (ibid.,
p- 327-328).

Pour le pére Staniloae I'essence de la recherche scientifique est donnée
dans I’acte créateur initial. Ce qui lie les éléments entre eux et a Dieu, ce qui
est a la source de toute matiére et qui permet toute construction et toute
synthése, c’est le don de Dieu. L’'interdépendance entre les hommes et la
nature doit « étre maintenue en son essence, non seulement au niveau des
éléments mais aussi a celui de leurs synthéses naturelles. Car ces synthéses
sont justement fertiles, et non statiques ou stériles. Elles sont dans un état de
fertilité ininterrompue, produisant a I’humanité le moyen de son existence »
(ibid., p. 325).

Comme nous allons le voir pour I’espace et le temps, créations de Dieu,
le Pere Staniloae cherche a rendre a la nature et au travail créateur de



LE MONDE, DON DE DIEU, REPONSE DE L'HOMME 143

I’homme leur origine et leur finalité. Le monde a été créé par I'amour de
Dieu pour I’homme, afin que ’homme puisse témoigner de I’'amour intertri-
nitaire de Dieu et s’en réjouir. La finalité de cette création, nous ’avons vu,
est sa deification, la communion totale avec son Créateur; et le labeur
humain s’inscrit comme témoignage de la participation de 'homme a ce
projet. La nature n’est pas étrangére ou hostile a 'homme, elle ressortit au
méme acte créateur, et participe de la méme harmonie qui présidérent au
matin de I'étre humain.

Don de Dieu aux hommes, le monde cosmique n’appartient pas a
’humanité, comme I’humanité ne s’appartient pas a elle-méme. Lun et
'autre sont issus de Dieu et lui appartiennent. En relevant le caractére
donné du monde, le théologien roumain met en évidence la maitrise totale
de Dieu sur ’humanité et sur I'univers, et montre que ’homme «n’est pas
I'ultime et absolue réalité. Le monde est nécessaire pour ’homme, non seu-
lement parce qu’il fallait qu’il lui soit donne, mais parce que I'’homme a
besoin de I'offrir a son tour pour sa croissance spirituelle» (ibid., p. 340).
C’est la vocation éducative du monde. Recevoir pour donner. Dans ce
mouvement, ’homme ne perd rien, car le monde n’a pas son sens en lui-
méme, sinon comme offrande de Dieu a ’homme et de ’homme a Dieu. En
offrant ce qu’il a regu, I'homme s’enrichit car il entre en dialogue, dans un
dialogue accompli ou le don de I’'un devient le don de I'autre; le don offert
devient unique et commun aux deux partenaires du dialogue; il devient
moyen de communication et porteur de I'amour de celui qui donne et de
celui qui a donné. Il est signe et moyen d’une croissance spirituelle, car «il a
été enrichi par la vie que se communiquent les personnes a travers 'amour
manifesté par le don qu’elles se sont fait; ainsi les personnes se donnent
elles-mémes et, par cela, le don croit spirituellement» (ibid., p. 341).

Ce don réciproque est possible par I'amour, et I'amour nous est donné
avec la liberté. Nous sommes libres de recevoir les dons de Dieu, libres de
les offrir 4 notre tour et libres également de les transformer, de les enrichir,
de les « combiner a I'infini». Le travail de ’'homme peut étre ainsi non seu-
lement I'expression de son amour pour Celui dont il a tout re¢u, mais aussi
celle de sa liberté de répondre a cet amour. La fatigue méme, issue du
labeur, est transfigurée; elle n'est pas la conséquence d’une malédiction,
mais le sceau d’un plus grand amour. « Dieu désire que ’homme se fatigue,
pour valoriser de son empreinte les dons regus et les transformer en
offrande humaine» (ibid., p. 342).

Donner le monde a ’homme n’est pas 'ultime projet de Dieu. 1l s’agit
de bien plus: que ’homme reconnaisse a travers ce don le Dieu qui s’offre
et qu’a son tour il se reconnaisse comme offrande, lui-méme et tout ce qu’il
peut produire. Par le don du monde, Dieu tient a se faire connaitre lui-
méme au-dela de ce qu'il offre. Lorsqu’il propose a 'homme I'un ou plu-



144 DANIEL NEESER

sieurs de ses dons, il s’offre lui-méme et désire étre reconnu par ’homme a
travers son don.

Cette reconnaissance ne va pas d’elle-méme. Il est vrai que le caractére
pénible du travail humain est lié a la connaissance ambigué de Dieu,
exprimeé par la relation faussée de I'homme a son Créateur. Clest ce
qu’explique le mythe de I’arbre de la connaissance du bien et du mal et des
suites que vecurent les hommes aprés en avoir mange le fruit. Or le Pére
Staniloae lie ce qui est dit dans ce texte vétéro-testamentaire avec la croix et
le sacrifice du Christ. Lorsque I’homme ne comprend pas qu’il est appelé a
offrir ce qu’il aime a Celui qu’il aime, «le don lui est 6té, méme sans sa
volonté, pour qu’il se rende compte que le donateur est bien plus que le
don». C’est 1a que se trouve la croix, affirme-t-il. Bien souvent il arrive que
I’homme s’arréte au don regu et en oublie la source. Dieu lui tend alors une
croix, et vient a ’homme la souffrance de la part du monde. L’homme veut
devenir possesseur absolu des dons; il se les accapare et reste dans cet état
sans pouvoir, ou vouloir, passer au dela de ce qu’il croit posséder de lui-
méme. La souffrance, comprise comme parole de Dieu, le pousse alors a se
détacher du monde, a voir que le monde est don de Dieu. De fait ’'homme
a I'illusion d’étre possesseur, en réalité il ne possede rien car il n’a pas désiré
trouver la source de tout don. La croix nous fait renoncer au monde comme
la réalité, ou comme la propriété absolues; elle nous libére de ce que nous
avons recu, en le transfigurant de possession en offrande. Elle nous donne
de voir le donateur a travers le don. Cette croix est inévitable, et si nous ne
I’acceptons pas de nous-mémes elle nous est imposée. « Quand nous ne
comprenons pas cela le don lui-méme nous est 6té, sans notre volonté, pour
que nous nous rendions compte que le donateur est plus que le don. Sur le
monde et sur notre propre vie se dresse cette croix. Lorsque nous ne voyons
plus Dieu par la croix acceptée, en ne dépassant pas le monde et notre vie
dans I'amour de Dieu, alors Dieu se rend transparent a nous par la croix
imposée» (ibid., p. 342-343).

Ainsi tous les biens que Dieu nous a donnés s’acquiérent a travers la
croix. « En se détachant des dons I’homme trouve Dieu, qui est infiniment
plus que tous ses dons. La croix par laquelle ’homme se détache d’eux et le
tombeau de I’oubli ou ils disparaissent, conduisent ’homme a la résurrec-
tion» (ibid., p. 343). Libéré de ces dons qui le retiennent au monde ’homme
entre dans «la contemplation directe du Logos (...), source qui circonscrit
tous les dons et est infiniment plus vaste qu’eux. (...) Dans ce sens saint Paul
déclare: «le monde est crucifié pour moi, comme je le suis pour le monde »
(Gal 6,14). Le monde n’a plus rien qui m’attire a lui, et en moi il n’y a plus
rien non plus qui me pousse vers le monde. L’esprit est entierement satisfait
par la communion avec Dieu, qui est Personne, et non par les choses. Elles
n’ont qu’a étre le milieu transparent de Dieu comme Personne, signes de
son amour. Lorsque Dieu est lui-méme en face de moi, je n’ai plus besoin



LE MONDE, DON DE DIEU, REPONSE DE L’'HOMME 145

de signes. La communion avec Dieu comme Personne comble la présence
des choses» (ibid.).

S’il nous est demandé de faire offrande a Dieu de ce que nous avons
recu, il nous est aussi demandé d’en faire offrande aux hommes. Ce méme
detachement nous est requis face aux hommes: dépasser ce qu’ils nous
offrent, s’en libérer, pour les rencontrer eux-mémes dans la communion de
I'amour. « Les biens donnés sont destinés a servir la communion interper-
sonnelle et a étre dépassés par cette communion» (ibid., p. 344). Le Pere
Staniloae termine ces pages splendides sur la croix par une perspective
ethique: ce qui est donné a ’homme ne l'est pas seulement pour que
’homme crée un dialogue personnel avec Dieu, mais pour qu’il s’humanise,
ce qui ne peut se faire que par, et dans, la communauté humaine, et dans la
conscience que tous les dons lui sont offerts par Dieu et pour 'usage de
tous. « Les limites de ces dons, mises en relief surtout de nos jours, montrent
que l'offrande, le sacrifice, la croix et la conscience de ces limites ne sont
pas seulement une condition de croissance spirituelle pour la vie des siécles,
mais aussi une condition de cohabitation des hommes sur la terre» (ibid., p.
344-345).

Le temps

Selon les critéres du monde, qu’il soit occidental ou oriental, le temps et
I'espace n’ont de valeur que par rapport a ce qu’ils permettent de produire.
En eux-mémes ils n’ont ni prix, ni sens, ni finalité, car ils n’ont pas d’ori-
gine. Notre auteur cherche a la leur rendre. On perd ou on gagne du temps
en fonction de ce qu’on organise, fabrique ou construit. Bien plus, quelle
que soit la masse des choses produites ou I'importance des relations tissées,
le temps file inexorablement et donne I'impression d’étre le signe négatif
qui vient colorer de rouge I’addition finale. La division du temps dans le
monde répond a cette méme préoccupation excessive de produire; I’écoule-
ment des années, des mois ou des jours est bien souvent calculé par rapport
a la quantité de choses produites et qualifi¢ par la valeur de cette produc-
tion. Le temps de repos est fonction du temps de travail, il y a subordina-
tion, état d’infériorité, alors que dans I’harmonie qui présidait a la creation
I'un et I'autre étaient compris dans une plénitude dont la finalité était I'ado-
ration du Créateur.

Devant cette constatation la pensée de notre auteur sur I'éternité de Dieu
m’apparait renouvelante et porteuse d’espérance. Il refuse ce qu’il appelle
«les deux fausses éternités»: celle d'une substance immuable (Parménide)
et celle d’un devenir continu (Hegel). Il fonde I’éternité dans la vie interper-
sonnelle de la Trinité: «la Trinité des Personnes parfaites est la plénitude.
Elle explique tout, demeure éternellement inaltérée dans son amour, or
Pamour c’est la vie» (ibid., p. 174). 1l poursuit: «Seule cette acception de



146 DANIEL NEESER

I’eéternité rend possible la compréhension du temps et de son rapport a lui.
L’eternité dans ce sens vrai ne peut étre considérée comme irréconciliable
avec le temps, mais pas non plus comme identique a lui. (...) L’éternité
divine, comme plénitude de vie, dialogue de I’'amour interne et consommé
des sujets trinitaires (...) porte en elle la possibilité du temps et le temps
porte a son tour celle du partage de I’éternité. (...) Saint Maxime le Confes-
seur déclare: les raisons du temps sont en Dieu» (ibid., p. 177).

Le temps n’est donc plus opposé a I’éternité. Il n’en est pas ’accomplis-
sement, mais trouve sa source dans le mouvement que vit la Trinité; il
n’existe pas dans la totale communion des Personnes trinitaires mais
s’explique par leur perfection. Fondé sur I’éternité de cette vie trinitaire il
acquiert une dimension tout autre, sa définition n’est plus donnée par ce
qu’il permet de produire, mais par la manifestation de I'amour divin et la
maniére dont ’homme y répond. C’est dans le temps que les saints peuvent
avoir un avant-gout de I’éternité. C’est parce que ’homme est créature de
Dieu qu’il a besoin du temps pour pouvoir, avec I’aide divine, y inscrire le
cheminement de sa réponse a I'offre de Dieu. Le terme de cette route est «le
huitiéme et premier jour, unique et éternel, vision immaculée et resplendis-
sante de Dieu».

Nous pouvons ainsi préciser la finalité du temps, aprés en avoir tenté
une définition. L’amour est 'offre de soi a I'autre, dans le respect entier de
'altérité des partenaires. Il est aussi 'attente de I'offre réciproque comme
réponse au don premier. Lorsque offre et réeponse coincident dans un méme
¢lan, alors toute attente disparait, tout espace temporel se dissout dans une
unité immeédiate. La finalité du temps est donc de permettre a ’homme de
tendre vers une réponse compléte a I'offre de son Dieu. Cela ne sera réalisé
que lorsque nous serons «divinisés entiérement par la grace», précise le
théologien, car par sa seule nature ’homme est «limité mais aussi capable
de se dépasser (...). Ainsi sommes-nous autant temporels que liés a I’éternité
et tendus vers elle» (ibid., p. 183).

Le temps vécu dans cette perspective n’est pas cet écoulement tantot
monotone, tantdt menagant des jours et des heures; il est le lieu de la crois-
sance de I'amour humain pour Dieu et celui de la manifestation aux
hommes de I'amour divin. Parce que Dieu aime et accepte les créatures
telles qu’elles sont, il aime et accepte le temps ou elles vivent. L’attente du
Dieu éternel montre bien quelle est la relation entre I’éternité et le temps.
« Léternité est autant dans le temps qu’au-dessus de lui» (ibid.). La distance
qui demeure entre Dieu et ’homme est bien réelle mais elle se situe dans le
cadre de 'amour donc de I’éternité divine.

Nous arrivons ici a ce que le Pére Staniloae appelle la «kénose volon-
taire de Dieu», sa descente dans le monde, simultanée a sa vie trinitaire
éternelle. Cet abaissement s’exprime par la longue patience de Dieu qui sait,
pour l'avoir créé, que le monde peut devenir toujours plus le lieu de la



LE MONDE, DON DE DIEU, REPONSE DE L’'HOMME 147

réponse de ’homme et de la manifestation de la puissance divine. En Dieu
la joie de I'amour trinitaire cohabite avec I’attente de la réponse humaine et
la tristesse due a son retard: « Voici je me tiens a la porte et je frappe. Si
quelqu’un entend ma voix et ouvre la porte, j’entrerai chez lui, je souperai
avec lui et lui avec moi» (Ap 3,20).

L’avenir prend une coloration nouvelle: il n’est plus cet inconnu contre
lequel nous essayons, vainement, de nous assurer ou de nous défendre, mais
il est, comme le présent et le passé, qualifié essentiellement par la manifesta-
tion de 'amour divin et la croissance de notre réponse a ce don. Certes la
maniére dont nous vivons le temps a son importance, mais nous pouvons le
vivre libérés de I’avenir parce qu’aimés par Celui qui s’offre d’abord comme
ami des hommes.

Le présent recgoit donc une autre qualification en ce sens qu’il est le lieu
ou se jouent I'offre de Dieu et la réponse humaine. « Le moment présent est
un moment tendu vers le futur, il n’est pas exclusivement présent. (...) Cela
ne signifie pas qu’il ne nous faille pas travailler en chaque instant. Mais
chaque acte, méme immeédiat, est dirigé vers le futur, tendu vers lui; et nous
sommes vivants seulement lorsque nous sommes tendus vers le futur par
’acte présent. Si nous voulons rester ce que nous sommes, NOUS MOUrons
dans une vie qui s’épuise a chaque instant» (ibid., p. 188). Le temps est cet
élan, ce saut vers une plénitude par-dessus ce qui est menacé de mort. C’est
la fuite hors d’Egypte, a travers le désert du Sinai, vers le pays de la Pro-
messe. L’éthique qui résulte de cette attitude est celle du sacrifice; on ne
peut entrer chez Dieu qu’en état de sacrifice disent les Peres. Il ne s’agit pas
de mortification mais du désir de communier de plus en plus a I’éternité
divine, inscrite dans notre temps, et donc de faire mourir ce qui nous en
¢loigne, en nous et autour de nous. C’est pour cela que le temps implique la
plus grande liberté des créatures. Cette liberté est celle du choix, car
I’homme peut utiliser le temps pour accroitre sa domination sur les autres.
Ce faisant «il avance vers la mort car il ne sort pas réellement de lui-méme
et n’accepte pas de se lancer dans I'intervalle réel qui le conduit a 'autre et,
en derniére analyse, au sujet divin. Il ne vit pas le temps comme une mort a
ce qui est, ni comme un saut dans I'éternité» (ibid., p. 190).

Il n’est pas question de nier le temps, mais de le dépasser dans une crois-
sance vers la simultanéité de notre réponse avec I’offre de Dieu. Cette crois-
sance demande du temps et celui-ci trouve son sens s’il est le lieu, 'occasion
de ce mouvement vers la plénitude de I'éternité divine. « Nous ne pouvons
donner continuellement les réponses adéquates aux demandes qui nous
sont adressées sans que passe un certain temps. (...) C’est ici qu’intervient
I'importance de I’enseignement des générations passées, du dialogue et des
expériences humaines, de la réflexion. (...) Le temps historique forme un
tout, un éon qui se déroule et dans lequel les hommes s’influencent les uns
les autres, en bien et en mal» (ibid., p. 194).



148 DANIEL NEESER

En Christ la temporalité coincidera avec I’éternité. Par le Christ Dieu
devient accessible aux hommes car en lui la volonté humaine répond par-
faitement a la volonté divine. Christ demeure en relation avec la tempora-
lit¢ des hommes, avec leurs désirs et leurs refus, car il dialogue avec le Pére
pour les hommes. « L’incarnation du Logos divin, le fait qu’en lui coexistent
le depassement de I’espace temporel entre I’lhomme et Dieu et le lien aux
hommes temporels, cela montre la relation interne qui existe entre la tem-
poralité humaine et I’éternité divine» (ibid., p. 197). Bien que le Christ soit
au-dessus de tout espace temporel il vit aussi cet intervalle. En ce sens il
s’offre comme sacrifice parfait, non qu’il en ait besoin pour lui-méme, mais
a cause de ce fossé qui nous sépare de Dieu son Pére. Reprenant le com-
mentaire d’Origene sur la parole du Christ: «Je ne boirai désormais plus de
ce fruit de la vigne, jusqu’au jour ou j'en boirai du nouveau avec vous dans
le Royaume de mon Pere» (Mt 26,29), le Pere Stdniloae écrit: «s’appro-
chant du Pére devant 'autel et offrant son sacrifice pour nous, le Christ ne
boit pas le vin de la joie, car il souffre jusqu’a présent de I'amertume de nos
pécheés (...). Le Christ ne sera dans la joie parfaite que lorsque tout son corps
le sera» (ibid., p. 197-198).

Ainsi sans qu’il y ait confusion le temps est solidaire de I'éternité.
« L’éternité est I'origine et la perspective du temps et la force qui attire a
elle. A la fin I’éternité dépassera le temps et lui donnera sa qualité» (ibid., p.
198).

L'espace

Au sujet de I'espace, il est banal de dire qu’il témoigne d’un paradoxe
étonnant: plus les distances physiques entre les é&tre humains sont réduites et
plus le fossé qui les sépare semble augmenter. Cela non seulement sur le
plan spirituel, mais tout autant dans les domaines technique, économique
ou politique. Nous avons d’une part une connaissance grandissante des
autres points du globe, de la réalit¢ qu’y vivent les hommes, de leurs
richesses et de leurs besoins, mais d’autre part cette connaissance méme
crée en nous un sentiment d’impuissance face a ’écart qu’elle révele et cris-
tallise. Compris dans ce sens, I’espace est radicalement opposé a 'omnipré-
sence divine.

Pour notre théologien I’espace trouve son fondement dans la vie supra-
spatiale des Personnes divines. « Dieu, sujet apophatique au-dessus de toute
compositiop, est supra-spatial. Mais un sujet accompli ne peut étre en com-
munion parfaite qu’avec d’autres sujets suprémes, infinis. C’est 1a justement
que se trouve, en Dieu, la possibilité de 'espace, en ceci que la différence
existant entre les Personnes divines rend possible I'altérité des personnes
finies. (...) Comme ces personnes finies ne sont pas, des I'origine, dans une



LE MONDE, DON DE DIEU, REPONSE DE L’HOMME 149

communion accomplie entre elles et avec Dieu, la distance qui les sépare de
cette perfection prend la forme de ’espace, comme I'intervalle prend celle
de la durée temporelle. Ainsi 'espace est la forme que prend la relation
entre le Dieu supra-spatial et infini et les personnes limitées, forme qui rend
possible le mouvement de ces créatures entre elles et vers Dieu, dans la
mesure ou Dieu ne peut étre trouvé en dehors de la relation a I'autre » (ibid.,
p. 199-200).

L’espace, I'altérité et la communion des hommes sont donc fondés dans
le Dieu trinitaire. Leur liberté aussi. Dieu a créé les étres humains et les a
habillés de chair « pour faire des formes matérielles un moyen de spiritua-
lité et donc des images d’une beauté visible. Ces sujets habillés de corps
matériels ont besoin d’une existence environnante, donc d'un espace (...),
d’un large espace de liberté» (ibid., p. 200). Comme le temps, I’espace est
offert aux hommes pour leur liberté, celle de s’approcher ou de s’éloigner
les uns des autres et de Dieu. L’espace ainsi fondé sur la Trinité devient lieu
de communion. Il n’est plus un unique lieu géomeétrique et divisible que
’homme doit vaincre matériellement, son caractére infini n’est pas lié a
I'insuffisance des connaissances scientifiques de ’homme mais a sa partici-
pation a ’aspatialité du Dieu supra-spatial. L’espace participe a I'infini de
Dieu non pas de lui-méme mais parce que les créatures qui y vivent peuvent
étre 'image visible de la Trinité, et ainsi deviennent, en un certain sens, pré-
sentes a tout I’espace ou sont méme au-dessus de lui. Tant 1'origine, que
I'unité et la finalité de I’espace sont fondées dans la Trinité. L’'insistance de
'auteur sur ce fondement trinitaire montre I'importance qu’il attache a la
notion de communion humaine. Il refuse catégoriquement toute perspective
individualiste, précisant qu’une personne solitaire n’aurait besoin ni
d’espace ni de temps.

Comme celle du temps, la finalité de ’espace est de permettre a ’homme
de répondre a I'offre amoureuse de Dieu. «Si le temps est la durée entre
I'appel de Dieu a I’'amour et la réponse humaine, ’espace est la distance li¢e
a cette durée. (...) Les deux représentent le fossé entre le monde et Dieu, et
en méme temps ils sont donnés par Dieu comme distance a franchir» (ibid.,
p. 202). Dieu lui-méme est présent dans cet espace spatio-temporel, il est un
pont éternellement jeté entre lui et les hommes. Dans cette perspective si le
temps est appelé a disparaitre, ’espace, lui, sera au contraire comblé. Pour
atteindre a cette perfection il est besoin d’une force intérieure: «la vitesse
extérieure ne peut conduire rapidement & quelqu’un, car si nous n’avons
pas vaincu la distance intérieure, nous passons rapidement a coté de la per-
sonne que nous avons atteinte» (ibid., p. 203). Paradoxalement le temps et
I'espace sont les éléments nécessaires pour atteindre 'autre, car pour cette
rencontre il faut avoir du ... temps. Il ne s’agit pas de nier le temps ou
I’espace, de les éviter mais de les utiliser spirituellement, pour qu’ils devien-
nent lieu et moyen de communion. « Le temps et I’espace nous sont donnés



150 DANIEL NEESER

comme chemin inévitable vers I'éternité et I'infini de la vie en Dieu. Ce sont
des cadeaux divins dont nous ne pouvons nous dispenser. Dans les
moments de communion totale, dans la contemplation aimante et absor-
bante du mystere de I'autre — mysteére au-dessus de tout espace, infini et
inépuisable — I’espace est comblé, avalé» (ibid., p. 204).

Mais l'espace peut, lui aussi, étre employé par I'homme pour «aug-
menter les distances extérieures insignifiantes (...) en gigantesques distances
intérieures » (ibid., p. 207). C’est 1a le « grand abime » (Lc 16,26) séparant le
riche du pauvre Lazare dans le sein d’Abraham. Il y a donc pour I’homme
une grande responsabilité, celle d’étre un lien, «’anneau qui lie les parties
du monde et de I’espace» (ibid., p. 208). C’est surtout, précise I’auteur, par
sa raison que I’homme est I’anneau du monde. Mais il faut que cette raison
soit purifice des passions créatrices de divisions. C’est en Christ que se réa-
lise cette unité, Christ «qui a libéré I'activité de la raison humaine de toute
passion » (ibid., p. 209). Le Fils de Dieu s’est fait homme parce que ’homme
est I'anneau de Dieu unifiant le monde. L’'incarnation du Christ dans
I’espace comme dans le temps rend Dieu virtuellement proche des hommes
et «si nous actualisons par la foi et la purification des passions I'union avec
Christ, nous pouvons nous unir en lui a tous les croyants» (ibid., p. 211).
Devant Dieu, seul le Christ en tant qu’homme a comblé virtuellement et
actuellement tout I’espace, toute distance séparant de Dieu. Mais tant que
certains hommes s’efforcent de rester a distance de Dieu, Christ reste lui-
méme a distance de I’humanité entieére. C’est ’abaissement volontaire de
Dieu, la souffrance de Celui qui s’offre par amour et se voit refuse. Cet
abaissement garantit notre liberté et fonde la qualité amoureuse de notre
réponse a 'offre de I'amour divin. « Le dépassement de la distance est une
question de liberté et de spiritualité. Lorsque nous n’utilisons ni cette liberté
ni cette spiritualité pour combler la distance entre nous et le Christ-Dieu,
nous ne les utilisons pas non plus pour combler ce qui nous sépare de nos
semblables, a notre grande perte. Reconnaitre Dieu en Christ signifie recon-
naitre I'entiére valeur qu’il nous a signifiée par son incarnation» dans le
monde, dans le temps et dans I’espace (ibid., p. 212).



	Le monde, don de Dieu, réponse de l'homme : aspects de la pensée du Père Dumitru Stăniloae

