Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 30 (1980)

Heft: 1

Artikel: Débats : réponse a J. de Greef
Autor: Combeés, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 77-96

REPONSE A J. DE GREEF

MicHEL COMBES

Notre réponse a l'article de M. De Greef comprendra deux parties.
Dans la premiére, nous nous efforcerons de satisfaire un besoin d’éclaircis-
sements. Et, dans la seconde, nous proposerons une réfutation des objec-
tions qu’il nous a adressées.

Comme tout langage, un langage sur Dieu parle de quelque chose et en
dit quelque chose. Autrement dit, on peut distinguer une fonction référen-
tielle du langage et une fonction prédicative. Quand je chante « Le Seigneur
est mon berger », la fonction référentielle est remplie par « Le Seigneur », et
la fonction prédicative est remplie par « est mon berger ». Pour comprendre
ce que nous avons dit de 'usage des concepts formels et des symboles dans
un langage sur Dieu, il est bon de considérer que nous avons parlé des pre-
miers dans la perspective de la fonction référentielle, et des seconds dans la
perspective de la fonction prédicative (bien que la situation soit en fait plus
complexe, comme nous le verrons plus loin).

LANGAGE SUR DIEU ET REFERENCE

Le premier probléeme que nous avons cherché a résoudre est en effet de
savoir si une désignation de Dieu peut avoir un sens. Et nous avons cherché
a montrer qu'une telle désignation au moyen de concepts formels était pos-
sible.

En général, pour une désignation, on utilise soit des expressions déicti-
ques (qui montrent I’objet) comme « ceci», soit des descriptions comme «le
liquide qui est le plus lourd», soit le plus souvent une combinaison
d’expressions déictiques et de descriptions comme «le liquide qui est dans
cette bouteille». On peut également recourir @ un nom propre, mais celui
qui utilise un nom propre devrait étre en mesure de remplacer le nom
propre par une autre désignation si on le lui demande. Dans I'usage ordi-
naire, on ne peut pas dire pourtant que le nom propre soit simplement un
abrégé de cette autre désignation car le lien est souvent assez lache (en sorte
qu'on ne peut pas par exemple déterminer si «Aristote est le maitre
d’Alexandre » est un jugement analytique ou un jugement synthétique parce



78 MICHEL COMBES

qu’il n’est pas decide si « x est le maitre d’Alexandre » fait partie ou non des
caracteristiques dont I’énumeération permet d’identifier I'individu qu’on
appelle « Aristote »). Mais on peut décider de lier étroitement I'emploi d’un
nom propre avec une designation plus longue. Par exemple on peut décider
d’appeler « X 707 » le liquide qui est dans cette bouteille. Ainsi «un nom
propre peut acquerir une certaine rigidité d’emploi sans avoir la forme exté-
rieure d’'une description: pour les croyants c’est par définition que Dieu est
omnipotent, omniscient, etc.» .

On voit des lors en quel sens nous avons pu parler de définition en rela-
tion avec le probleme de la désignation de Dieu. Il ne s’agit pas d’une deéfi-
nition réelle au sens d’une explication de la nature d’un objet, comme c’est
le cas lorsque aprés avoir déja désigné l'objet a définir, par exemple en disant
«le liquide qui est dans cette bouteille », on le définit ensuite comme étant
de l'eau. Il s’agit d’'une définition que Leibniz appelle « nominale», qui
contient seulement les caracteristiques de la chose que 'on veut distinguer
des autres («nominales quae notas tantum rei ab alio discernandae conti-
nent»). Autrement dit, je propose que « Dieu» soit employé comme un
réesume d’une désignation complexe du genre de:

«le xtel que 1) x a toujours existé et existera toujours,

2) si x n’existait pas, alors rien n’existerait de ce qui existe,

3) x pense tout ce qui existe et a existe,

4) x veut tout ce qu’on doit vouloir,

5) x n’est définissable par aucune description. »
Il est vraisemblable que le mot « Dieu» est employé souvent avec une signi-
fication différente. Mon propos est de montrer qu’on peut 'employer ainsi
d’une fagon sensée.

A ce propos deux remarques peuvent étre faites. Si on a choisi pour une
désignation un certain lot de fonctions propositionnelles, il va de soi qu'on
est loin d’avoir dit rouf ce qui peut étre dit de I'individu que I'on désigne: il
peut vérifier bien d’autres fonctions propositionnelles. D’autre part le choix
des fonctions propositionnelles retenues pour I'identification revient a celui
qui désigne. Si par exemple je décide de désigner par « Homere» 'auteur
de I'lliade, il serait absurde de me demander ensuite d’établir que c’est jus-
tement Homeére qui a écrit I'lliade: « Homere a écrit I'lliade » est alors une
proposition analytique.

Aprés le probléme du nom propre et celui de la définition nous voici
renvoyés au probléme de la désignation. Selon I’analyse de Searle, «les
conditions nécessaires a la réalisation par le locuteur d’une référence
définie compléte dans ’énoncé d’une expression, sont les suivantes: 1. Il
doit exister un objet et un seul auquel s’applique I’énoncé de I'expression

I JouN R. SEARLE: Les actes de langage, p. 227.



REPONSE A J. DE GREEF 79

par le locuteur... ef 2. L’auditeur doit étre mis en mesure d’identifier 'objet a
partir de I’énoncé de 'expression par le locuteur... » 2.

Toute désignation présuppose en effet I'existence et I'unicité de I'objet
que I'on désigne. Mais cette question est délibérément écartée de notre livre.
Peut-étre qu’il n’existe aucun x vérifiant nos cinq fonctions proposition-
nelles, et peut-étre aussi en existe-t-il plusieurs?

Par contre 'autre condition doit étre examinée. En effet nous ne pou-
vons ni désigner Dieu en le montrant du doigt ou en disant « ceci», ni pro-
poser une description. C’est ici qu’intervient ce que nous avons dit des
concepts formels.

Le point décisif est que toute fonction. propositionnelle ne contient pas
forcément des concepts descriptifs. Les fonctions propositionnelles mathé-
matiques comme «x > 4» sont dans ce cas. Et par suite on peut opérer des
désignations en utilisant des fonctions propositionnelles de ce genre sans
avoir recours a des concepts descriptifs: par exemple «le x tel que x est un
nombre entier et x > 4 et x < 6» désigne 5. Prenons des exemples plus
proches de ce qui est dit de Dieu. Si je veux désigner & un moniteur de
colonie le groupe d’enfants dont il aura a s’occuper, je puis lui dire « Vous
prendrez le groupe le plus nombreux». Dans «le groupe le plus nom-
breux » je n’ai fait usage d’aucun concept descriptif. Je puis aussi, dans un
lot d’articles en solde désigner un objet particulier en disant «il est seul a
étre unique en son genre» (il se trouve qu’il y a 4 casseroles, 3 chemises, 5
pantalons et 1 fer électrique). J’ai ainsi désigne le fer électrique sans faire
usage d’aucun concept descriptif.

Il n’est pas facile de faire comprendre en peu de mots la distinction
entre concepts formels et concepts descriptifs. Je comprends mal cependant
comment on peut me reprocher de ne pas en donner de définition, alors
que 'y ai consacré tout un livre.

Cette distinction hérite de la distinction traditionnelle entre transcendan-
taux et concepts ordinaires. C’est aussi la méme distinction que fait Kant
dans sa Dissertation de 1770 lorsqu’il explique qu’il ne faut pas confondre
les concepts ordinaires avec les intelligibles strictement entendus qui eux
«sont donnés par la nature méme de I'entendement, et non abstraits
d’aucun usage des sens, et ne contiennent aucune forme de connaissance
sensible comme telle... On appellera les intelligibles idées pures et les
concepts donnés empiriquement, abstraits... De ce genre sont la possibilite,
I’existence, la nécessité, la substance, la cause, etc., avec leurs opposeés et
dérivés; ils n’entrent jamais comme parties dans aucune représentation
venue des sens, donc ils n’ont pu en étre abstraits d’aucune maniere». On
sait comment ces «intelligibles» deviendront dans la Critique de la Raison
Pure les catégories, et comment Kant les fondera a partir des fonctions logi-

2 Ibidem, p. 127.



80 MICHEL COMBES

ques dans les jugements («les catégories ne sont pas autre chose que ces
mémes fonctions du jugement en tant que le divers d’une intuition donnée
est déterminé par rapport a elles»)?.

C’est encore la méme distinction que reprend Husserl en considérant
deux sortes d’intuition: I'«intuition simple» et I'«intuition catégoriale».
«Ce qui correspond intuitivement aux mots et et ou bien, les deux et un des
deux, cela ne se laisse pas, comme nous I’avons exprimé plus haut d’une
fagon grossiére, prendre avec les mains, saisir dans un sens propre; comme
¢a ne se laisse pas non plus figurer ou peindre proprement dans I'imagina-
tion. Je peux peindre A et peindre B et aussi peindre les deux sur le méme
tableau imaginaire; mais je ne puis pas peindre le deux, le A et B. Il y a ici
seulement la possibilité unique et toujours ouverte que nous accomplissions
sur le fondement des deux actes d’intuition séparés le nouvel acte de
conjonction (colligation) et moyennant cela que nous visions I’ensemble des
objets A et B»*.

En vue de construire des langues artificielles Carnap a eu besoin de faire
cette méme distinction et d’opposer les «signes descriptifs» et les «signes
logiques ». Mais pour 'expliquer il s’est contenté de deux énumeérations:
«Comme signes descriptifs sont classés des noms de simples objets du
monde c’est-a-dire de choses singuliéres ou parties de choses ou événements
(par exemple « Napoléon», « Lac Michigan », «le soleil », «la Révolution
frangaise »), des signes désignant des propriétés empiriques y compris des
sortes de substances et des relations de choses, de lieux, d’événements, etc.
(par exemple «noir», «chaud», «chien», «argent», «pere», «citoyen»),
des fonctions empiriques de choses, de points, etc. (par exemple « poids»,
«age», «température», « Q.I.», « prix»). Des exemples de signes qui sont
regardés comme logiques sont les connectifs de phrases (« ~ », « V », etc.),
le signe de 'opérateur universel (« pour tout»), le signe de I’appartenance
d’un élément a une classe (« € », «est un»), des signes auxiliaires (par
exemple parenthéses et guillemets comme ils sont employés ordinairement
en logique symbolique, marques de ponctuation dans les langages verbaux
écrits, le signe de nécessité logique dans un systéme (non extensionnel) de
modalités (« N»). En outre, sont regardés comme logiques tous les signes
qui sont définissables par ceux déja mentionnés; d’ou le signe d’opérateur
existentiel («3» ou «pour quelque»), des signes pour les classes univer-
selles et nulles de tous les types, le signe d’identité (« = », «est le méme
que »), tous les signes du systéeme de Princip. Math. par Whitehead et Russell
et de presque tous les autres systéemes de logique symbolique, tous les signes
de mathématiques (y compris I’arithmeétique, ’analyse des nombres réels, le
calcul infinitésimal, mais pas la géomeétrie) avec le sens qu’ils ont quand ils

3 Critique de la Raison pure, trad. TREMESAYGUES, p. 121.
4 HUSSERL, 6¢ Recherche, p. 194.



REPONSE A J. DE GREEF 81

sont appliqués dans la science, toutes les modalités logiques (par exemple
«implication stricte » de Lewis)»°>.

L’appellation «concepts formels» a I"avantage de souligner le role que
Jouent ces concepts dans la constitution des propositions. Les propositions,
méme les plus simples, sont composées en général de deux sortes d’ingré-
dients qui ne jouent pas le méme réle. Soit la phrase «c’est rouge». Elle a la
méme forme que «c’est chaud », «c’est lourd». La forme est «c’est x». Et
la matiere est soit «rouge», soit« chaud », soit «lourd». Mais on peut rai-
sonner pour la proposition, qui est le sens de la phrase, comme pour la
phrase. Si «c’est x» a un sens, ce sens est un concept formel. Par contre on
peut dire que les significations de «rouge», «chaud», «lourd» sont des
concepts matériels ou encore des concepts descriptifs. Autre remarque:
pour comprendre les mots « rouge », « chaud », «lourd », il faut avoir appris
a les employer en relation avec une expérience particuliére. Par contre je
peux comprendre la question « comment c’est?» et la forme de réponse
«c’est x» indépendamment d’une expérience particuliére.

Pour étre siirs de ne pas nous tromper en classant un concept comme
concept formel, nous avons eu recours, dans notre travail, a une autre
caracteristique: c’est précisement ces concepts formels qui peuvent produire
des paradoxes parce qu’ils peuvent se rapporter a eux-mémes. « Cette pro-
position-ci est fausse» exprime une proposition qui se rapporte a elle-
méme. Et c’est pourquoi elle est au départ d’'un paradoxe: si elle est vraie,
elle est fausse, et si elle est fausse, elle est vraie. Cela me donnera I’assurance
que le concept de proposition est bien formel. (Pour qui douterait que le
concept d’'implication stricte, dont 'emploi nous a été conteste, soit bien un
concept formel, je tiens a sa disposition I’'exposition d’'un paradoxe).

Ces quelques indications suffiront sans doute a montrer que I’établisse-
ment d’une ligne de démarcation entre concepts formels et concepts des-
criptifs est loin d’étre pour nous arbitraire.

Une difficulté demeure. S’il est vrai que les concepts formels et les trans-
cendantaux sont la méme chose, n’avons-nous pas remis en place ce que
nous avions détroneé, en proposant une désignation au moyen de concepts
formels aprés avoir critiqué une désignation au moyen des transcendan-
taux?

Non. D’une part, nous avons critiqué la désignation de Dieu par «I’exis-
tence», «la vérité», parce que si les sens des mots «existe» et «est vrai»
peuvent étre désignés, ils ne doivent pas pour autant €tre hypostasiés et
confondus avec une réalité. D’autre part, a supposer qu’on désigne Dieu
non plus comme I’existence mais comme celui qui existe par excellence, on
semble croire que cela pourrait permettre de I'identifier. Or il n’en est rien
si, comme nous le prétendons, le mot «exister» a toujours le méme sens

5 CARNAP, Introduction to Semantics, Harvard University Press, 1961, p. 57.



82 MICHEL COMBES

(contrairement a la doctrine de I’analogie). L’existence ne saurait étre un
trait me permettant de distinguer un individu parmi tous les autres, car a
partir du moment ou tel individu a une propriété quelconque, par exemple
s'il est rouge, je puis dire non seulement qu’il est rouge mais qu'il existe un
objet rouge. Et c’est pourquoi j’ai pu écrire: «ces concepts ne semblent
donc méme pas permettre d’opérer un tri entre des descriptions». Mais
c’était une position provisoire (le mot «semblent» le laissait entendre).
Effectivement, et les exemples trés simples que nous avons donneés plus haut
le montrent, on peut identifier au moyen des concepts formels. Prenons le
probleme de la désignation de Dieu. Si je dis «x connait tout ce qui est
connaissable », cette fonction propositionnelle peut certes avoir un sens quel
que soit le sujet de connaissance que je mettrai a la place de x: le domaine
de variation de la variable x est immense. Par contre, est-ce que j'obtiendrai
une proposition vraie en remplagant x par moi, ou par vous? Franchement,
je ne le pense pas: je suis persuadé que je ne connais pas tout ce qui est
connaissable. La fonction propositionnelle (purement formelle) « x connait
tout ce qui est connaissable» (que nous n’avons pas choisie pour la désigna-
tion de Dieu mais nous aurions pu la choisir) est donc de nature a res-
treindre singuliéerement ’ensemble des valeurs que peut prendre x si on veut
obtenir une proposition vraie. Et on se trouve exactement dans la méme
situation qu’avec une fonction propositionnelle descriptive comme « x est
né en Corse».

LANGAGE SUR DIEU ET PREDICATION

Admettons que nous ayons pu effectuer une désignation d’un certain
objet que nous avons décidé d’appeler « Dieu» au moyen de quelques fonc-
tions propositionnelles purement formelles, cela ne veut pas dire que nous
connaissions bien cet objet. La désignation peut étre parfaite méme si la
connaissance est presque nulle. Si je sais qu’il y a une personne et une seule
dans la piéce voisine, je puis la désigner en disant «la personne qui est dans
la piéce voisine », et pourtant je ne sais presque rien d’elle. En fait, dans le
cas de celui que jappelle « Dieu», les symboles vont intervenir pour sup-
pléer mon défaut de connaissance.

En ce qui concerne le symbole, nos éclaircissements consisteront a
répondre a I'invitation qui nous est faite de situer nos propos par rapport
aux travaux de Ricceur, de Ladriére et d’Evans.

Selon notre vocabulaire, un symbole n’est pas un mot. C’est plutot le
sens d’'un mot. Et c’est ce sens qui va jouer un certain réle qui reste a pre-
ciser, et que nous hésitons, pour notre part, a considérer comme la produc-
tion d’'une deuxiéme signification pour le mot. Au contraire, Ladriére parle
du symbole comme d’un «terme qui articule deux significations, une signi-
fication que I’on pourra appeler primaire et qui est donnée dans un usage



REPONSE A J. DE GREEF 83

déja regu du terme en question et une signification seconde qui est en
quelque sorte suggérée par la premiére»®. Par exemple dans «le Seigneur
est mon berger», pour Ladriére, C’est le mot «berger» qui serait symbole
(alors que pour nous c’est le berger imaginé qui est symbole), et d’autre
part, pour Ladriére, dans le contexte de cette phrase, le mot « berger» aurait
une signification seconde (ce qui nous parait contestable). Ricceur dit la
meéme chose que Ladriére, sauf qu’il appelle « métaphore » ce que Ladriére
appelle «symbole».

Ce qui est important, et doit en tout cas étre retenu, dans ’analyse de ces
deux auteurs, c’est le role qu’ils reconnaissent au reste de la phrase pour que
le mot fonctionne comme métaphore. D’une part ce mot est en position de
prédicat. Et d’autre part son sens ordinaire se trouve manifestement désac-
cordeé par rapport a I'objet dont parle la phrase. Il en résulte une tension qui
n’est résolue que par le surgissement d’une nouvelle signification’. Il faut
cependant préciser que ni Ricceur ni Ladriére ne nous présentent cette nou-
velle signification comme arrétée, figée, et en fait la tension demeure: « Ce
gain en signification n’est pas détachable de la tension... n’est donc pas
encore un gain conceptuel dans la mesure ou I'innovation semantique n’est
pas séparable du va-et-vient entre les deux lectures, de leur tension et de la
sorte de vision stéréoscopique que ce dynamisme produit» 8. « La significa-
tion premiére dessine pour ainsi dire un vecteur de sens dans la direction
duquel la visée sémantique peut se placer pour tenter de remplir son inten-
tion... (Le symbole) ne peut étre décrit comme conduisant vers une signifi-
cation parfaitement circonscrite, vers une figure aux contours arrétés, mais
doit étre compris au contraire comme une sorte d’esquisse séman-
tique »°.

Mais s’agit-il toujours d’'une esquisse de signification? Pour notre part,
du moins dans le cas du langage religieux, il nous semble qu’'une analyse
purement semantique n’est pas suffisante, et que I'explication de la méta-
phore comme une suggestion de «voir comme» correspond mieux aux
métaphores religieuses (comme a beaucoup de meétaphores poeétiques).
Quand Shakespeare voit le temps comme un mendiant, ou quand je vois
Dieu comme un berger, cela ne veut pas dire que le mot «mendiant» et le
mot «berger» vont avoir des significations secondes. Ricceur fait droit a cet
aspect des choses !0. Seulement c’est d’apreés lui une sorte de source pour des

6 LADRIERE, « Le discours théologique et le symbole», in Revue des sciences reli-
gieuses, t. 49, n° 1-2, 1975, p. 119.

TRIC®UR, La métaphore vive, p. 127.

8 Ibidem, p. 375. Cf. «C’est avec la métaphore banale, voire morte, que la ten-
sion... disparait», p. 271.

9 LADRIERE, Le discours théologique et le symbole, p. 134.

10 Ric®UR, La Métaphore vive, p. 262-272.



84 MICHEL COMBES

significations: «’expérience-acte du «voir comme » assure I'implication de
I'imaginaire dans la signification métaphorique» '!.

Pour fonder notre réticence a I'endroit de cette notion de signification
seconde dans le cas du langage religieux, nous nous appuierons sur I’ana-
lyse d’Evans. Ce dernier interpréte les métaphores religieuses a partir de la
notion de « onlook» (« onlook» est un mot forgé de toutes piéces et qu'on
pourrait traduire par «considérer comme»): « Le Seigneur est mon berger »
signifie la méme chose que «Je considere le Seigneur comme mon berger ».
Comme on le voit, nous sommes de plain-pied avec les considérations du
paragraphe précedent. Or Evans distingue deux sortes de onlooks: les
onlooks analogiques et les onlooks paraboliques. Comme exemples des pre-
miers, il donne:

«Je considére la musique comme un langage»,

«Je considére I'alcoolisme comme une maladie »,

«Je considére Adenauer comme I'architecte de I’Allemagne nouvelle ».
Comme exemples des seconds, il donne:

«Je considére Henri comme mon frére »,

«Je considére Smith comme un outil »,

«Je considere le vicaire comme mon berger ».

Dans la premiére série d’exemples de «Je considére x comme y», une simi-
litude entre x et y est suggérée « qui est indépendante de toute similitude de
I’attitude appropriée ». Au contraire, dans la seconde série, la similitude qui
est impliquée est principalement en termes d’attitude appropriée: « x est tel
que I'attitude appropriée a y est semblable a I'attitude appropriée a x» (p.
132). Or les onlooks religieux sont du second type.

Allons plus loin et remplagons le mot «principalement» par le mot
«exclusivement». On a alors une espéce particuliére de onlooks paraboli-
ques qu’on peut appeler « onlooks métaphysiques»: «non seulement nous
ne specifions pas mais nous ne pouvons pas specifier la similarité entre x et y
excepté en termes d’attitudes appropriées» (p. 254). C’est le cas lorsque en
particulier nous parlons de Dieu. «Je crois actuellement que Dieu est
comme un pére; mais ce que je veux dire par cela doit étre expliqué en
termes d’attitudes humaines» (p. 133). «Si on imagine un géant humain
dans le ciel, on n’a pas une analogie pour Dieu; mais on a une image qui
ensemble avec bien d’autres images, nous rend capables d’avoir une attitude
envers Dieu qui est appropriée: crainte sacrée illimitée» (p. 225).

Si Evans a raison, dire que Dieu est pére ne va pas faire surgir une signi-
fication nouvelle pour le mot «peére». Au contraire la signification
ancienne doit subsister pour que puisse étre indiquee I’attitude qu’il me
convient de prendre a I’égard de Dieu. Le symbole est bien, selon le mot de

1Y fhidem, p. 270.



REPONSE A J. DE GREEF 85

Ladriére'?, une « rampe de lancement», mais pour une attitude et non pour
une signification. C’est exactement ce que nous écrivions: « Si c’est un sym-
bole, nous ne chercherons pas a regarder plus loin que I'image d'un pére
humain, ni a transposer cette image pour la rendre acceptable. Telle qu’elle
est, elle permettra de prendre corps a une certaine maniére de nous situer
devant Dieu» 3.,

S'il en est bien ainsi, la traduction d’un symbole est par principe impos-
sible. Pour employer les termes d’Evans, le langage parabolique est auto-
implicatif (par cette expression, Evans désigne un langage qui implique une
attitude de celui qui parle, ou qui ’engage, ou qui exprime un sentiment).
Comment pourrait-on le traduire en un langage qui ne serait pas auto-
implicatif?

C’est précisément la question que Ladriére lui-méme se pose quand il
s'interroge sur la possibilité d’un langage spéculatif sur Dieu: « Est-il pos-
sible de mettre entre parenthéses le caractére auto-implicatif des proposi-
tions dans lesquelles s’exprime I’expérience religieuse chrétienne tout en
conservant la compréhension du sens de ces propositions?» !4, Je ne suis
méme pas sir que la difficulté ne soit pas plus grande qu’il ne le dit, car, si
on parvenait a mettre entre parenthéses les attitudes dans le cas des onlooks
metaphysiques, non seulement on aurait perdu quelque chose, mais on
aurait rout perdu, puisque ce type de onlook repose exclusivement sur une
similitude d’attitudes.

La maniére dont Ladriére parle du symbole religieux appelle encore une
autre remarque importante. Toute son explication repose sur le concours
des deux opérations fondamentales du langage, I'opération de désignation
(ou de réféerence) et celle de prédication. Il arrive souvent que pour parler
d’un objet déterminé (référence), je ne trouve pas des prédicats ayant juste
la signification qui convient. Mais en employant tel prédicat pour tel objet
malgré cette inadaptation, je vais faire éclater la signification déja établie du
prédicat, et le prédicat prendra une signification nouvelle. « Une significa-
tion constituée fonctionne donc non comme un contenu disponible, que
I'on pourrait prendre ou laisser... mais comme une sorte de principe induc-
teur, servant a la fois de déclencheur et de support a une véritable création
semantique» !5, (Ce que Ricceur a expliqué pour I’énonciation métapho-
rique est donc vrai déja pour des énonciations plus ordinaires.)

12 «On pourrait presque dire que la signification premiére est comme une rampe
de lancement a partir de laquelle la signification seconde peut prendre son vol», Le
discours théologique et le symbole, p. 120.

13 Le langage sur Dieu peut-il avoir un sens?, p. 81.

14 J. LADRIERE, « Langage auto-implicatif, théologie et philosophie», in Revue phi-
losophique de Louvain, 1967, p. 122; cf. aussi L articulation du sens du méme auteur,
BSR, 1970, p. 136.

IS LADRIERE, Le discours théologique et le symbole, p. 133.



86 MICHEL COMBES

Dans le cas du symbole, la signification nouvelle ne peut pas surgir s’il
n’y a pas une tension de ce genre, une inadaptation entre le champ de reéfeé-
rence et le prédicat. Le champ de référence normal du prédicat «berger»,
par exemple, est constitué par des humains. Pour que le mot «berger» fonc-
tionne comme symbole, il nous faut donc un autre champ de référence.
Cependant, et c’est ce qui fait difficulte, Ladriere pense que pour cet autre
champ de référence nous ne disposons d’aucun moyen de le désigner:
«Quant a la signification seconde qu'il s’agit préciséement de faire
apparaitre, elle est relative a un champ de référence pour lequel on ne dis-
pose pas de moyens de caractérisation directe, ni sous la forme de désigna-
tions elémentaires, du type de la localisation spatio-temporelle, ni sous la
forme de descriptions identifiantes construites au moyen de prédicats
appropriés» 16, C’est trés différent dans le cas d’'une métaphore ordinaire:
dans «Achille est un lion», «lion» fonctionne comme métaphore, parce
que « Achille» est une désignation non métaphorique. On se trouve donc
devant une vraie difficulté: comment rendre compte du symbole s’il sup-
pose un champ de référence auquel on ne peut pas se réferer?

La réponse de Ladriére, c’est que'méme s’il n’y a pas de relation linguis-
tique a ce champ de référence, I’activité linguistique est orientée vers lui et
subit son influence. Celui qui parle a une certaine expérience de ce champ
de reférence et se laisse guider par cette expérience. « Il lui faut détacher le
sens de son ancrage dans le champ de référence qui constituait son lieu
naturel et le projeter dans le nouveau champ de référence dont il doit préci-
sément contribuer a faire apparaitre la configuration. Cela suppose, bien
entendu, que, d’'une certaine maniére, ce champ soit déja présent: c’est en se
laissant investir par sa sollicitation que le mouvement de la symbolisation
peut faire subir a la signification disponible la transposition nécessaire. Il y
a donc, dans ce mouvement, comme une rencontre entre deux énergies:
d’une part, I’énergie du champ de référence second, qui exerce sur la signifi-
cation un effet gravitationnel et lui donne I’'impetus nécessaire pour quitter
sa région d’origine... La visée sémantique, dans la mesure ou elle opére sous
la mouvance du champ inconnu dont elle porte en elle le pressenti-
ment...» |7,

Pour nous la difficulté n’existe pas, puisque nous admettons qu’une dési-
gnation de ce champ de référence est possible. Selon nous un terme symbo-
lique peut fonctionner comme tel, exactement comme les métaphores ordi-
naires, grace précisément a la désignation non symbolique. Si je dis «Le
Seigneur est mon berger », c’est en raison de la désignation « Le Seigneur»

16 Ibidem, p. 133.
17 LADRIERE, Le discours théologique et le symbole, p. 134-135.



REPONSE A J. DE GREEF 87

qu'on ne sera pas tenté¢ de prendre «berger» comme un prédicat ordi-
naire '8,

Sur ce point encore notre position rejoint celle d’Evans au moins impli-
citement. Pour que considérer x comme y soit possible, il faut bien que I'on
vise x (a vide), au moins comme une reéalité distincte de nous-méme et de y.
On vise aussi (a vide) la ressemblance cachée entre x et y, qui fonde la res-
semblance des attitudes appropriées. Le concept de ressemblance est en
effet un concept formel qui me permet de penser que x ressemble a y sans
savoir en quoi consiste la ressemblance. Pour Evans on peut méme viser (a
vide) le onlook divin caché qui fait autorité et auquel le croyant espére que
son propre onlook se conforme.

Nous sommes vraiment heureux d’enregistrer cet accord avec Evans a
peu pres sur tout. Il nous faut cependant noter une divergence. Nous avons
parlé de I'usage des concepts formels pour désigner Dieu. Mais les mémes
fonctions propositionnelles qui peuvent servir pour une désignation pour-
raient servir également pour une prédication. « x est auteur de I'lliade» et
«x est auteur de ’Odyssée» peuvent échanger leurs roles: on peut dire
«l'auteur de I'lliade est auteur de I’'Odyssée» ou «l’auteur de I'Odyssée est
auteur de I'lliade». De méme nous avons proposé quelques fonctions pro-
positionnelles pour donner une idée de ce qui pourrait servir a désigner
Dieu. Mais on pourrait en trouver d’autres. Et celles que I'on n’utiliserait
pas pour la désignation pourraient étre utilisées pour une proposition non
analytique prétendant a la veérite, dans un langage non auto-implicatif. C’est
le cas par exemple pour la proposition « Aucune chose n’existe sans que
Dieu le veuille ».

Evans estime, au contraire, que «ce qui est signifi¢ par « Dieu le créa-
teur» ne peut pas étre abstrait des attitudes humaines» (p. 251). D’apres lui
la situation a ce point de vue est autre que dans le cas des actions humaines

18 Je ne suis pas sir que LADRIERE ne cherche pas a exprimer quelque chose de
semblable, mais au niveau du langage spéculatif (et en demeurant attache a la théorie
de I'analogie): « Ce que le langage spéculatif peut offrir, en vertu de ses ressources
propres, c'est en somme la discursivité caractéristique du concept, et avec elle un
milieu de structuration, aux armatures formelles fortement définies, capable de pro-
curer, par son articulation méme, un support approprié¢ a une genése de sens qui doit
sans cesse se rapporter a un champ de référence qui se retranche dans son inaccessi-
bilite» (p. 138-139). Et Ric®UR lui-méme commente: «La visée signifiante du
concept ne s’arrache aux interprétations, aux schématisations, aux illustrations ima-
geantes, que si on dispose d’avance d’un horizon de constitution, celui du logos spe-
culatif» (La métaphore vive, p. 382). Un peu plus haut il écrivait: «(c’est le discours
spéculatif) qui est a 'ceuvre dans toutes les tentatives speculatives pour mettre en
ordre les «grands genres», les «catégories de I'étre», les «catégories de 'entende-
ment », la «logique philosophique », les « éléments principaux de la représentation »,
ou comme on voudra dire» (p. 380). Il est clair que ce que Riceeur a en vue est tres
proche de ce que nous avons en vue par I’expression « concepts formels_». Mais pour
nous les concepts formels font partie du sens des phrases les plus ordinaires.



88 MICHEL COMBES

ordinaires. En effet « méme si une action humaine est performative (exerci-
tive, verdictive ou commissive), impressive-expressive et est inspirée par des
motivations profondes, elle a un «cceur» causal que nous pouvons abs-
traire» (p. 250). Je puis décrire de maniere trés neutre I'effectuation des
gestes de quelqu’un qui m’embrasse. Mais selon Evans il n’y a pas un tel
«cceur» pour l'action divine appelée création. C’est vrai en effet qu’on ne
peut pas la décrire, en particulier pour la bonne raison que le terme de
I’action c’est tous les observables: « Les actions humaines sont rapportées a
des observables particuliers en tant qu’ils sont distingués des autres observa-
bles: ce bras n’aurait pas bouge, ce vase serait encore de I'argile, si Jean
n’avait pas agi. La Création du Monde cependant a affaire avec n'importe
quel observable et fous les observables» (p. 250). Mais ce que Evans ajoute
nous semble constituer un « ceeur », bien que ce « cceur » soit non descriptif:
«Si nous demandons « Quelle différence cela ferait-il s’il n’y avait pas une
telle action?», la réponse est «il n'y aurait pas d’événements et pas
d’entités; il n’y aurait rien du tout excepté Dieu» (p. 250). Donc notre seule
réserve par rapport a Evans c’est que nous croyons qu'il est possible d’abs-
traire du langage religieux (en particulier le langage biblique) qui, incontes-
tablement est parabolique, un langage qui serait un «cceur» non auto-
implicatif n’ayant recours qu’a des concepts formels, et qui, bien entendu,
serait bien plus pauvre'°.

I1

Un certain nombre des critiques qui nous ont éte adressées auront
trouvé (nous 'espérons) une réponse suffisante dans les éclaircissements qui
précédent, sans que nous ayons besoin de le préciser. Nous nous arréterons
simplement a celles qui nous semblent impliquer une erreur, en indiquant la
pagination de I'article de M. De Greef ci-dessus.

« La lecture du chapitre 3 ne requiert pas celle du chapitre 2 » (p. 58).

Comment pourrait-on établir «Que Dieu progresse s’accorde avec la
désignation de Dieu au moyen des charpentes logiques» (p. 100-103) et
« Les progrés que ’homme accomplit peuvent étre un symbole des progres
que Dieu accomplit» (p. 103-108), si on n’avait pas expliqué au chapitre 2
les roles respectifs des charpentes logiques et des symboles?

19 Remarque: si des fonctions propositionnelles purement formelles peuvent
servir pour la prédication, inversement la désignation de Dieu ayant déja été assurée
par des fonctions propositionnelles formelles, cette désignation peut étre reprise ou
enrichie par des symboles: «le Seigneur», « notre Pére du ciel », «le Trés-Haut » sont
de ce genre.



REPONSE A J. DE GREEF 89

« Par rapport au langage religieux auto-implicatif, les propositions sur Dieu
sont métalinguistiques » (p. 58, note 2).

Une phrase est métalinguistique quand elle parle d’une phrase. On ne
voit pas pourquoi parler sur Dieu serait forcément parler d’une phrase.
Certes une partie du langage religieux est constituée par un langage qui
n'est pas sur Dieu mais adress¢ a Dieu (en particulier dans la priére).
Cependant une autre partie du langage religieux est un langage sur Dieu.
Qu’il soit auto-implicatif n’empéche pas qu’il soit sur Dieu.

Qui plus est, méme si on voulait réserver I'expression «langage sur
Dieu» a un langage non auto-implicatif, par exemple le discours théolo-
gique, il est vrai que ce dernier est second par rapport au langage religieux
en ce sens qu’il se laisse instruire par lui, ce n’est pas pour autant un langage
sur le langage: comme le souligne Ladriére, il «reprend a son propre
compte le champ de référence par rapport auquel déja le langage ordinaire
organisait ses propres actes de prédication»20. Le théologien manquerait
son but s’il ne parlait pas du Dieu dont parle la Bible.

« Dés lors la propriété d'unité devient principe d'unité... Il en va de méme pour
le bien et la vérité. » Et en note: « Combeés ajoute I'«un ». D’aprés le contexte, il
ne peut s'agir que d'une erreur, remplagable par I'« existence » » (p. 63, et note 14).

Non. Le texte exact (p. 30) dit: « Dés lors la propriété d’unité devient
principe d'unité... Il en va de méme pour toutes les propriétés, mais cer-
taines d’entre elles sont plus universelles que d’autres: le vrai, le bien, 'un. »
Le «Il en va de méme» généralise a toutes les propriétés ce qui était vrai de
I'unité, de sorte qu’il est naturel ensuite de compter I'un dans le sous-
ensemble des propriétés plus universelles que les autres.

« Si vraiment aucune constante ne transforme la fonction en proposition vraie,
cela vaut également pour la constante « Dieu» » (p. 65).

Nulle part nous n’avons écrit «aucune constante», mais seulement
«aucune description». La constante « Dieu» précisément ne tient pas lieu
d’une description.

« L'auteur définit Dieu, et non pas « Dieu» » (p. 66).

C’est le langage dont I'auteur parle qui est sur Dieu. Mais 'auteur lui-
méme ne parle pas de Dieu. Et c’est pourquoi ce n’est pas son affaire de
savoir si effectivement quelque chose a toujours existé. L’auteur propose un

20 LADRIERE, Le discours théologique et le symbole, p. 241.



90 MICHEL COMBES

équivalent possible pour la constante « Dieu», afin que, au moyen de cette
constante, le langage dont il parle puisse parler de Dieu d’'une maniéere
sensee.

Entre parenthéses, j’avoue que jattendais a propos de «x a toujours
existé et existera toujours» un autre type d’objection. En effet, en rédigeant
cette fonction propositionnelle pour simplifier et rester le plus pres possible
du langage ordinaire, j'ai parlé de I'existence comme attribuée a un indi-
vidu. Pour étre rigoureux, il aurait fallu dire quelque chose comme: « Quel
que soit le moment ¢, il existe une fonction propositionnelle du premier
ordre a reférence temporelle qui est vérifiee par x». (On appelle fonction
propositionnelle du premier ordre une fonction propositionnelle qui ne
comporte aucune référence a une totalit¢é de fonctions propositionnelles.)

« Il nous semble au contraire qu'il s’agit d'une simple conditionnelle irréelle »
(p. 66).

Je ne vois pas au nom de quoi on pourrait nous interdire de donner a
«si p, alors nécessairement g» le sens d’'une implication stricte.

Si on veut dire que la causalité n’est aucunement rendue par cela, fort
bien, mais c’est une autre question.

« On ne sait pas si dans la charpente logique il s’agit d'une modalité de re ou
de dicto, mais surtout, une expression de la forme «B a été rendu nécessaire
par A » ne peut étre considérée comme une autre formulation de «B était
impossible sans A » » (p. 66).

La nécessité de I'implication dont nous parlons est difficile a interpréter
autrement que comme celle d’'un enchainement de propositions (I'implica-
tion stricte de Lewis, c’est la déductibilité). On aurait pu I’exprimer en
disant: « Que quelque chose existe implique nécessairement que Xx
existe ».

En tout cas il ne pouvait pas étre question pour nous d’une nécessité
orientée de Dieu vers le monde, susceptible de traduire éventuellement non
seulement une causalité mais une causalité nécessaire, car pour le croyant la
causalité creatrice est libre. C’est pourquoi je vois mal comment on a pu
nous préter cette faute grossiére de logique de considérer « B a été rendu
nécessaire par A» comme une autre formulation de « B était impossible
sans A». Je suppose, en effet, que « B était impossible sans 4» correspond a
«que quelque chose existe était impossible sans que x existe» (avec quoi
nous sommes d’accord), et que « B a été rendu nécessaire par A» corres-
pond a «que quelque chose existe a été rendu nécessaire par le fait que x
existe» (avec quoi nous ne sommes pas du tout d’accord).



REPONSE A J. DE GREEF 91

« Nous ne comprenons pas pourquoi I'auteur se limite a la pensée et au vou-
loir» (p. 67).

Nous avions considéré dans Le concept de concept formel qu’élargir le
domaine habituellement reconnu des concepts formels en y incluant penser
et exprimer constituait une ouverture déja importante. Nous ne voulions
avancer qu'avec prudence et en donnant des preuves. Cependant dire,
demander, promettre, supposer sont certainement des concepts formels.
Bien siir qu’il faut distinguer aussi entre concevoir et connaitre (pour dire
qu’il ne peut pas étre vrai en méme temps qu'une porte soit ouverte et
qu’elle soit fermée, il me faut concevoir en méme temps les deux éventua-
lités; par contre je ne puis pas les connaitre en méme temps, car tout ce que
I'on connait est vrai, et deux propositions contradictoires ne peuvent pas
étre vraies en méme temps).

Des précautions sont nécessaires si on ne veut pas meélanger concepts
formels et concepts descriptifs. Si on me parle de « conscience, attribut tra-
ditionnel de I’Etre supréme» et de « méandres d’une « phénoménologie » »,
c’est qu'on n’a pas cette préoccupation de distinguer entre concepts a priori
et concepts issus de I'expérience: par exemple je ne crois pas avoir affaire a
un concept formel avec le concept de désir. Mais tout cela demeure encore
de I'ordre de ce qui n’est pas démontre.

Comme nous I’avons déja dit, un test nous a paru décisif pour garantir
qu’il s’agit bien d’'un concept formel, c’est la possibilité de construire des
antinomies. Quand on nous objecte qu'on pourrait construire des expres-
sions de la forme « x veut que x veut que...» et que « nous ne voyons pour-
tant pas ce que signifierait pareille expression, sinon une grande incapacité
d’agir et méme de vouloir», on confirme notre démonstration. En effet
seuls les concepts formels rendent possible ce genre de reflexivité. Et ce
qu’on nous objecte est une ébauche de paradoxe. Mais il en va de méme en
réalité pour le raisonnement de Descartes qu’on en distingue, mais qui n’est
lui-méme que la moitié d’'un paradoxe: «Si je me suis mis, avec Descartes,
dans la situation ot tout m’apparait douteux, je doute de tout; mais alors je
suis certain que je doute de tout. Du coup, je ne suis plus certain que je
doute de tout (puisque j’ai une certitude). Et encore une fois tout redevient

douteux » 2!,

« En raison de la similitude des arguments proposés en faveur du caracteére
formel de «vouloir», on aurait pu s’attendre a ce que la quatriéme charpente
logique soit: «X veut tout ce qui existe et a existé »... ou encore, «X veut tout ce

qu’il veut » » (p. 67-68).

21 Le concept de concept formel, p. 76.



92 MICHEL COMBES

Pour établir le caractére formel de connaitre, il est intéressant de noter
que le domaine de variation de la variable y dans «Je connais y» est une
catégorie a I'interieur de laquelle la variation est aussi illimitée que pour la
catégorie de prédicat avec la variable P dans «Socrate est P» ou pour la
catégorie de nombre avec la variable x dans «x > 7».

Mais dans «x > 7», x est une variable libre, et je peux mettre n'importe
quel nombre a la place de x sans que I'expression cesse d’avoir un sens. Par
contre, si j’écris « Quel que soit x, x > 7», alors la variable est liée, et jai
obtenu une phrase compléte et qui est fausse. De méme, dans « S’il existe
des y, je les connais», y est une variable libre, et je peux mettre n’importe
quelle sorte d’objet a la place de y sans que I'expression cesse d’avoir un
sens. Par contre, si j’écris « Quel que soit y, s’il existe des y, je les connais »
(autrement dit, « Je connais tout ce qui existe »), alors la variable est liée, et
J'a1 obtenu une phrase compléte et qui est fausse. Si maintenant je remplace
«Je» par «x», jobtiens une fonction propositionnelle qui ne sera pas tou-
jours vraie quel que soit x: « x connait tout ce qui existe ».

Ce n’est donc pas, comme M. De Greef semble I'avoir compris, en
raison des arguments proposés en faveur du caractére formel de la pensée
que nous avons choisi de faire figurer I'expression «tout ce qui existe » dans
la charpente logique correspondante. Par suite, nous ne sommes pas tenus
de faire figurer « tout ce qui existe » dans la charpente logique ou il est ques-
tion du vouloir.

En tout cas nous nous garderions bien de choisir, comme on nous le sug-
gere, « x veut tout ce qu’il veut», ce qui ne nous serait vraiment d'aucune
utilité pour désigner un individu, car quel que soit x, x veut tout ce qu’il
veut.

« L'introduction de la dichotomie vouloir-devoir n'est pas justifiée» (p. 68).

Je ne vois pas pourquoi dans la méme phrase ne pourraient pas figurer
deux concepts formels, celui de vouloir et celui de devoir (quelles que puis-
sent étre les implications morales).

« L'auteur en déduit la cinquiéeme charpente » (p. 68).

Il n’est pas exact que nous ayons déduit la cinquiéme charpente a partir
du fait que dans les quatre premiéres charpentes nous n’avions pas utilise
de concept descriptif. Nous avons seulement remarqué que nous pouvions la
construire en généralisant ce trait (ce qui serait illégitime dans une déduc-
tion).

« L'auteur d'ailleurs ne refusait-il pas le passage du langage au réel, lorsqu’il
s'agissail de la structure prédicative de nos propositions... » (p. 68).



REPONSE A J. DE GREEF 93

Cette structure, autrement dit, la dualité de fonctions qui s’exerce au sein
des propositions implique précisément que 'une de ces fonctions consiste
dans la référence au réel. Distinguer le langage et le réel ne signifie donc pas
que le langage ne peut pas se rapporter au réel: 'expression «1’eau qui est
dans la bouteille » n’est pas I'eau qui est dans la bouteille, mais se rapporte
a I’eau qui est dans la bouteille.

« Le bien-fondé de cette charpente rend superflues les quatre autres » (p. 69).

Ce serait le cas si la cinquiéme charpente ne pouvait étre vérifiée par
plusieurs objets. Mais est-ce que je ne puis pas dire, par exemple, que 2 n’est
définissable par aucune description?

« On peut méme se demander si le maintien de la cinquiéme ne rend pas
I'ensemble inconsistant » (p. 69).

Si la cinquiéme charpente avait été: «x n’est définissable par aucune
definition», il y aurait eu deux contradictions: une contradiction entre la
cinquieme charpente et les quatre autres; et une contradiction entre la cin-
quiéme charpente et elle-méme. Pour éviter la deuxiéme contradiction, il
aurait fallu recourir a une hiérarchie de niveaux: au niveau 1, il y aurait eu
les definitions ne faisant intervenir aucune totalité de définitions; au niveau
2 1l y aurait eu les définitions ne faisant intervenir aucune totalité de défini-
tions si ce n’est de niveau 1, etc. La cinquiéme charpente devrait dés lors se
préciser et devenir par exemple: « x n’est définissable par aucune définition
de niveau 1 ». Elle serait alors elle-méme une définition de niveau 2, et donc
ne parlerait pas d’elle-méme.

Mais en faisant ainsi, on n’éviterait pas la contradiction entre la cin-
quieme charpente et les quatre autres.

En realite, il n’y a pas de contradiction du tout, et la distinction des
niveaux de langage est inutile, car la seule totalité dont il soit question dans
la cinquiéme charpente est une totalité de descriptions. Or ni la cinquiéme
charpente, ni les quatre autres charpentes ne font partie de cette totalite.

« Et «résolve» les difficultés manifestes de la cinquiéme désignation — ou
plutét de la cinquiéme désignation dans ses rapports avec les precédentes —
par un recours au symbole » (p. 69).

Ce qui précéde montre que nous n’avions pas besoin d’avoir recours au
symbole pour résoudre les « difficultés manifestes » dont on nous parle. En
tout cas, ce n’est pas du tout pour cela que nous avons eu « recours au sym-
bole », mais parce que le langage religieux a en faif recours au symbole.



94 MICHEL COMBES

« Méme la mystique la plus éthérée aura encore inévitablement recours au dis-
cours» (p. 70).

Si je vous demande quel est votre moyen de transport habituel, vous me
répondrez avec des mots, mais votre moyen de transport est-il un mot?
Méme si c’est avec un mot que je parle du berger, 'image du berger n’est
pas un mot.

« Faut-il en conclure que seuls sont symboles-nacelles les symboles religieux?»
(p. 70).

Les deux premieres caractéristiques des symboles-nacelles se retrouvent
dans I'image poétique (cf. ce que nous en disons p. 73-74). Par contre la
troisiéme caractéristique est propre aux symboles religieux, c’est-a-dire la
référence a un étre réel non localisable dans ce monde. Dans le cas de la
métaphore poétique, ou bien la référence a une partie de ce monde
demeure, et la métaphore nous fait seulement voir autrement I'objet auquel
on refere («le ciel est mort»); ou bien la référence est entiérement sus-
pendue, si on considére un poéme dans sa totalité (avec éventuellement,
selon Ricceur, une référence clandestine qui vient remplacer la référence
ordinaire abolie: « Ce jeu entre 'image et le langage fait de I'imaginaire la
projection d'un monde fictif, I’esquisse d’'un monde virtuel dans quoi il
serait possible de vivre.»)??

« L'usage des guillemets est malheureux» (p. 71, note 20).

Certes les guillemets peuvent étre utilisés pour exprimer qu’'on parle non
de I'objet nommeé par le mot mais du mot lui-méme. Cependant ce n’est pas
le seul usage des guillemets. « Pour celui qui prie « Dieu» est déja présent»
peut vouloir dire que pour celui qui prie, celui qu’il désigne par « Dieu» est
déja présent. Conformément a cet usage M. De Greef lui-méme n’écrit-il
pas par exemple: «Il est regrettable que Combes... «résolve» » pour dire
evidemment « Il est regrettable que Combés prétende résoudre ».

«Le terme « bonté» a une connotation éthique... le terme est employé analogi-
quement dans tous les cas» (p. 72).

Admettre que les mots peuvent avoir plusieurs sens, et que ce sens peut
eétre plus ou moins indéterminé (quelle est la frontiére entre I'idée de boite et
celle de caisse?) ne nous contraint pas a admettre la théorie de l'ana-
logie.

22 RICEUR, « Philosophie et langage », dans Revue philosophique, oct.-déc. 1978, p.
460.



REPONSE A J. DE GREEF 95

Nous employons «bon» en précisant que c’est pour traduire I"adapta-
tion d’'un moyen a une fin, donc pas avec la « connotation éthique»: c’est
un des sens ordinaires du mot «bon», différent de «qui a de la bonté»,
«conforme a la morale », «avantageux », etc. Le symbole est bon s’il favo-
rise des attitudes correctes.

C’est exactement la position d’Evans: « «Je considére la mort comme la
porte d’entrée d’une forme spirituelle de vie», «Je considére I’alcoolisme
comme une maladie»... Il est évidemment possible que quelqu’un puisse
redouter une forme spirituelle de vie, ou regarder une maladie avec désap-
probation morale...,, mais dans ce cas il serait excentrique et trompeur
d’exprimer un de ces onlooks. Pour communiquer un sens, un onlook repose
sur le fait qu’il existe une fagon de se comporter ou de penser manifeste-
ment appropriée en relation a y» (p. 131). Et c’est cette fagon appropriée en
relation a y qui sera dite appropriée aussi en relation a x: «Je crois que
Dieu est tel que ’attitude appropriée envers lui est semblable a ceile qui est
appropriée envers un pére humain» (p. 133). Quant au terme «correct»
qu’'on nous reproche, n’est-il pas trés voisin de right response cité avec
faveur par Evans? (p. 133).

« Le recours au langage symbolique n’était-il pas destiné d nous « élever» (son-
geons aux nacelles) au-dela de la visée formelle et vide?» (p. 73).

D’abord le premier sens de «nacelle» est «petit bateau sans mat ni
voile ».

D’autre part le langage symbolique nous permet d’aller plus loin que les
termes descriptifs, mais jamais nous n’avons suggéré qu'il nous permette
d’aller plus loin que les concepts formels (la troisieme caractéristique des
symboles-nacelles dit explicitement le contraire). Si on m’a dit qu’il y a une
personne dans la piéce voisine, je puis étre capable de la désigner, sans étre
capable de la décrire. Si on me dit que c’est une perle précieuse ou un ours,
on m’aide a prendre d’avance par rapport a cette personne une attitude
appropriée, mais je ne vais pas au-dela de ce qui est désigné.

« Il nous parait vraisemblable, ou du moins plausible, que cet ensemble de
Jonctions a pu au cours de I'histoire de 'humanité s appliquer a différents indi-
vidus » (p. 75).

Nulle part nous n’avons dit que les onze fonctions propositionnelles qui
ont été énumérées ne pouvaient étre vérifiées que par un individu. Nous
avons méme dit explicitement le contraire («qui sont également veérifiées
par des hommes »).

En outre nous avons écrit « Tout cela peut étre vérifié par le méme x
dont nous disons qu’il vérifie les cinq charpentes...» et non «Tout cela



96 MICHEL COMBES

permet d’étre vérifie...», expression dont nous ne voyons pas quel sens elle
pourrait avoir.

Enfin, pour que ce lot de fonctions propositionnelles puisse tenir lieu du
concept de nature humaine, il fallait qu’y soient énoncées des possibilités
humaines communes (il ne fallait surtout pas mettre, comme on nous le sug-
gere, « x a marché sur les eaux »).



	Débats : réponse à J. de Greef

