Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 1

Artikel: La portée historique des théories de la lecture : réflexions a la lumiere
du De doctrina christiana

Autor: Schobinger, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381161

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381161
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 43-56

LA PORTEE HISTORIQUE
DES THEORIES DE LA LECTURE

(Réflexions
a la lumiere du De doctrina christiana

de saint Augustin)*

JEAN-PIERRE SCHOBINGER

On le sait: I'histoire de I'herméneutique est ramifiée et multiforme. Elle
presente un ensemble complexe de textes fort variés. On a essayé d'y mettre
de l'ordre en faisant valoir différents types d’herméneutique. Il s’agit de
classifications aujourd’hui généralement reconnues, dont deux semblent
étre particulierement pertinentes: celle par facultés, qui distingue entre
autres les hermeéneutiques théologique, juridique, psychologique et méme
philosophique. Puis la classification méthodologique, qui comprend surtout
une herméneutique philologique et une herméneutique historique'. Depuis
quelque temps on s’efforce de retracer 'histoire de ces différentes branches
en se concentrant — tout au moins dans les études de langue allemande —
avec predilection sur les textes groupés autour de la fameuse Hermeneutik
de Schleiermacher?. Ces recherches historiques sont souvent menées dans
I'espoir de trouver réponse a des questions d’ordre méthodologique qui se
sont posees dans un champ herméneutique précis. Par contre, il est rare
qu’elles s'Taccompagnent d’une réflexion sur le fait qu’elles sont elles-mémes
I"application d’une herméneutique particuliére. A moins de ne trahir qu'une
naivete méthodologique, cette lacune ne doit pas s’expliquer nécessairement
par des raisons d’économie; en effet, une justification lui est fournie par la
revendication universelle de I'herméneutique, dont Hans-Georg Gadamer
passe pour le principal représentant. Cette revendication culmine dans la
these: Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache (I’étre susceptible d’étre

* Ce texte est une version rédigée puis relue par Charles Gagnebin a partir d’une
traduction de I'original allemand établie par Eva Bertram et correspond, a quelques
modifications pres, aux conférences tenues le 3 et le 5 mai 1978 devant les Groupes
neuchatelois et vaudois de la Société romande de philosophie et le 18 décembre a
I'Université de Paris.

''Voir p. ex.. EMiLio BErTi, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geistes-
wissenschaften, Tiibingen 1967 (édition originale: Teoria generale della interpreta-
zione, Milano 1955).

2 Fr. D. E. SCHLEIERMACHER, Hermeneutik, nach den Handschriften neu herausge-
geben und eingeleitet von H. Kimmerle, Abh. der Heidelberger Akademie der Wis-
senschaften, Philosophisch-historische Klasse, 1952, 2. Abh., Heidelberg 1959.



S J.-P. SCHOBINGER

compris est langage)3. Cette thése, qui se rattache expressément a la pensée
heideggérienne, ne nous intéresse ici qu’a titre de formule-clé du cercle her-
meéneutique (hermeneutischer Zirkel), de modéle mettant en rapport les
notions d’« étre », de «sujet pensant» et de «langage ». Ainsi, la revendica-
tion universelle de I’herméneutique prenant appui sur la liaison de ces trois
concepts, 1l ne semble plus rester a la réflexion philosophique que deux
expériences possibles: celle de sa circularité ou de la cloture herméneutique
d’une part, celle d’autre part de I’exercice herméneutique spécifique, c’est-
a-dire de la pratique d’un des genres herméneutiques évoqueés.

Des conclusions de ce genre suscitent forcément des réactions de la part
de tous les courants de pensée qui s’écartent de la position herméneutique.
La seule étiquette de « point de vue non herméneutique » suffit d’ailleurs a
réduire le terme d’herméneutique a un titre parmi d’autres qualifications de
ce qui se fait passer aujourd’hui pour «philosophie». L’argumentation a
suivre dans ce débat par les porte-parole de la revendication universelle de
I’herméneutique apparait clairement: ils chercheront 4 montrer que ces
réactions, loin d’isoler I’herméneutique a I'intérieur de la philosophie, parti-
cipent elles-mémes et malgré elles a I’herméneutique en tant qu’é¢léments
constitutifs de son universalité. Il n’appartient cependant pas a mon projet
d’entrer ici dans ce débat. Toutefois je le congois comme une des manifesta-
tions de ce que je vais appeler la problématique d’appropriation de I’héri-
tage spirituel et culturel (Problematik der Traditionsaneignung), dont je vais
proposer quelques aspects, adaptés aux exigences de schématisation d’un
article de revue. Mes réflexions se rapportent donc a la thématique
esquissée et, tout en adoptant provisoirement le point de vue de la revendi-
cation universelle de I’herméneutique, j'envisage de mettre en lumiére le
phénoméne herméneutique dans son historicité pour en faire ressortir la
question suivante: quelle est la nature du malaise philosophique a partir
duquel a pu s’imposer la revendication universelle de I’herméneutique? En
abordant cette analyse, je m’assigne I'une des deux taches — du reste guére
séparables — qui devraient solliciter ['attention du philosophe
d’aujourd’hui — la fréquentation des questions canoniques mise a part. La
premiére est de ramener a son objet la dispute actuelle entre les courants
philosophiques4, sans en privilégier aucun. L’autre consiste a interroger la
crise ou I'abime méme dont témoigne d’une fagon obscure chacune des
positions philosophiques actuelles. En effet, chacune des positions adoptées
dans cette dispute prétend apporter la meilleure des solutions possibles a un
probléme déterminé. Cependant, c’est précisément la contrainte ou elles se

3 HaNs-GEORG GADAMER, Wahrheit und Methode, Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik, Tiibingen 19652, 450.

4 Cette entreprise me semble étre amorcée d'une fagon générale dans les derniéres
méditations de L. WITTGENSTEIN, notamment dans les Philosophischen Unter-
suchungen.



LA PORTEE HISTORIQUE... 45

trouvent d’affirmer ainsi leur positivité a I'intérieur de ce débat qui, pour la
plupart d’entre elles, leur a fait oublier la perplexité, et I’hésitation fonda-
mentale ressentie au moment du choix d’une position (si c’en est un).

C’est a ce second objectif que sont consacrées mes réflexions dans le
présent exposé. La thése suivante va leur servir de fil conducteur: Les théo-
ries de la lecture sont les symptomes privilégiés des crises d'autorité. Leur par-
ticularité consiste a exprimer les crises d’autorité dans les termes de crises
d’appropriation de I'héritage spirituel et culturel.

Je commence par préciser quelques termes et par proposer quelques
considérations liminaires qui légitimeront le caractére schématique de mes
propos.

Théories de la lecture: J’emploierai cette expression relativement a rfout
texte traitant de l'acte d'interprétation en tant que tel, qu’il se propose pour
objet soit un texte particulier (tel que la Bible), soit une catégorie déter-
minée de textes (tels que ceux qualifiés de scientifiques). Quant au mot
«texte», j’en ferai un usage non critique.

Crise d’autorité: 11 semble que toute innovation doive s’accompagner
d’une crise d’autorité. Des valeurs traditionnelles sont mises en cause. Une
reflexion transcendentale a lieu. Elle se référe a une autorité qui, pour sa
part, se soustrait a la réflexion transcendentale en cours. Ce modele d’évo-
lution dont je vais me servir malgré ses lourdes implications me parait a la
fois stimulant et facilement applicable — grace peut-étre méme a son carac-
tere grossier — a I'histoire des idées en Occident. Dans cette perspective,
celle-ci apparait comme une histoire de I'alternance des autorités. Voici,
pour illustrer ce schéma, quelques étapes de la philosophie esquissées a
grands traits:

Au départ, le discours philosophique se réclame du mythe, c’est-a-dire
d’un texte irréductible, se présentant d’emblée comme originel. Par la suite,
la quéte du général coincide avec la polémique contre les sophistes. Nous
voyons ensuite la philosophie se mettre au service de la théologie et assurer
le prestige de la parole divine. Suit I’époque ou le discours philosophique
s’appuie sur I’évidence de la subjectivité. C’est celle aussi ou I'autorité se
révele et s’affermit dans le symbolisme du «tribunal de la raison», puis
comme métaphore de I’esprit absolu pour se retrouver ensuite dans le vaste
discours de la lutte des classes. Enfin, apparait une tentative, a laquelle on
n’a peut-étre pas encore assez prété attention, de saper, d’entrée de jeu, la
tendance constitutive d’autorité de la réflexion transcendentale, en faisant
valoir la liberté pour la mort; cette pensée finit par sombrer dans I'énigma-
tique évocation d’un langage-événement.

C’est sur le fond d’un tel panorama historique que se détachent des
textes du genre de ceux que je propose d’appeler théories de la lecture. 11 est
remarquable qu'ils n’apparaissent que fort rarement. Quels sont donc leurs



46 J.-P. SCHOBINGER

signes distinctifs? Je les vois entre autres dans leurs discussions sur I'autorité
des textes et dans tout ce qui accompagne ces débats. J'interpréterai donc
ces debats comme des symptomes de crises relatives a ['appropriation de
I'héritage spirituel et culturel. Pour m’expliquer je vais parcourir a nouveau
I'apergu historique esquissé, en me servant a titre opérationnel, de deux
notions synthétiques: celle de rationalité et celle d’historiciteé.

Sur le fond des mythes et de la tragédie antique, tout comme des discus-
sions autour de la sophistique, se profilent les dialogues platoniciens: en
effet, tentative décisive pour la philosophie occidentale, ils sont les premiers
a revendiquer pour et par eux-mémes la responsabilité du discours philoso-
phique. Par cette démarche, le discours platonicien pose le fondement de ce
qu’on pourrait appeler la «textualité philosophique ». Le discours aristotéli-
cien, la-dessus, procéde a la critique de la «logicité » ou de I’enchainement
logique de la dialectique platonicienne et dénonce le caractere rationaliste
de son projet d’autojustification>. De plus, le discours aristotélicien tient
compte du fait que le corpus platonicien, dans la mesure méme ou il se
réclame de sa propre justification, n’en porte pas moins les marques de son
conditionnement historique. Conditionnement et relativité historique d’une
part, rationalité supra-historique de ['autre, représentent les pierres de
touche auxquelles toute nouvelle autorité le moment venu se trouvera
désormais confrontée dans son projet transcendental. Ceci vaut également
pour la parole divine qui ne tarde pas a se faire entendre. Comme résultat
de la confrontation, telle qu’elle nous est transmise par exemple dans les
textes de saint Augustin, nous voyons la rationalité et I’historicité entrer
dans la perspective de la théologie qui pour sa part ne va cesser de s’en
trouver importunée. Finalement, la théologie en sera réduite a incorporer
inlassablement I’autorité de la parole divine au moyen de I'appareil institu-
tionnel. C’est, a ma connaissance, chez saint Augustin qu’on trouve le pre-
mier texte systématique digne du nom de théorie de la lecture, sous le titre
de De doctrina christiana. Je montrerai plus loin que ce texte établit entre
autres I'autorité devant servir d’appui a la compréhension d’un texte parti-
culier, celui de la Bible. A la suite de saint Augustin, au cours d’une évolu-
tion longue et complexe, les normes de la rationalité et de I'historicité se
soustrairont peu a peu a la prédominance théologique, d’abord séparément
'une de I'autre, pour assurer leur gouvernement dans des domaines propres
a chacune: par exemple celui des mathématiques pour la rationalité; ceux
de la renaissance des études grecques et des langues vulgaires pour I’histori-
cité. Leur réunion par Descartes dans le Discours de la méthode va de pair
avec le rejet de la tradition philosophique de la Renaissance et la revendica-
tion radicale d’'un fondement ultime de la pensée. Le développement qui

5 Ainsi, p. ex., le Peri hermeneias peut s’entendre comme analyse critique de la
réflexion linguistique relative au dialegesthein, contenue dans le Sophiste.



LA PORTEE HISTORIQUE... 47

s’ensuit consiste en une longue succession d’alternances diverses entre les
deux normes, faisant prévaloir tantdt I'une tantot 1'autre. Cette diversité
tient en grande partie a ce qu’on pourrait appeler la double doctrine des
deux mondes qui, accompagnant I’acte du fondement de la philosophie en
elle-méme, apparait chez Descartes sous forme de deux thématiques indé-
pendantes: I'une opposant la nature a I'esprit, 'autre la théorie a la pra-
tique. Ces deux thématiques interférent en quelque sorte, et c’est a I'inté-
rieur de leur champ d’interférence que rivalisent les normes de I'historicité
et de la rationalité. Peu aprés la révolution cartésienne, nous rencontrons de
nouveau des théories de la lecture, tel que le Tractatus theologico-politicus de
Spinoza. Porte-parole d’une époque assez bien connue aujourd’hui, ce texte
prend aussi pour tache de révéler le conditionnement historique de I’auto-
rité biblique, proclamé dés le début de I’époque que, pour simplifier, on
peut appeler théologique. En conséquence, il confronte I'autorité biblique
aux manifestations de la norme rationaliste particuliéres au XVII¢ siécle. Ce
faisant, il établit 4 son tour un nouveau critére de lecture. Vers la fin du
XVIIIe siecle enfin, le renouvellement des doctrines exégétiques des Réfor-
mateurs et des juristes (relatives donc a des textes canoniques), c’est-a-dire
la tendance historico-rationaliste, séparée des sciences de la nature, suscite
un intérét de plus en plus marqué pour I’élaboration d’'une doctrine exégé-
tique générale dont la recherche aboutira de nos jours a la revendication
universelle de I’herméneutique. Le moment semble venu de concentrer
notre attention sur le désarroi philosophique et le phénomene de crise
d’autorité a partir desquels cette revendication universelle s’articule et dont,
selon mon idée directrice, elle serait symptomatique. Tache assurément déli-
cate et complexe a laquelle je ne ferai guére qu’apporter une certaine contri-
bution a I'aide de quelques considérations historiques concernant le De
docrina christiana de saint Augustin.

Le De doctrina christiana comprend quatre livres et un prologue. Les
livres I a I11 ont été écrits en 397, le livre IV, ainsi que le prologue (proba-
blement), en 427/428 (Augustin est mort en 430). Le prologue ouvre le débat
sur la prétention a la légitimité exclusive de I'’exégese biblique charisma-
tique. Selon celle-ci, la bonne intelligence de la Bible se passerait de pre-
ceptes exégétiques explicites. C’est pourquoi, avant toute herméneutique de
la Bible, il faut relativiser cette prétention. En I'occurrence, tout en recon-
naissant la légitimité de ’exégese charismatique, cette critique entend aussi
ménager la possibilité d’une exégése dont la portée est transsubjective. Je
n’examinerai pas ici le raisonnement qui a conduit a ce resultat. De fait, il
est confirmé par I'institutionnalisation de l'autorité exégétique représentée
par I’Eglise. Il n’en est pas moins remarquable qu’au début du premier livre,
saint Augustin déclare expressément que sa doctrine exégétique est bénéfi-
ciaire de I'inspiration divine, ce par quoi il la situe lui-méme dans la tradi-
tion charismatique. En voici les premiéres phrases:



48 J.-P. SCHOBINGER

«Il'y a deux fondements sur lesquels s’appuie toute étude des Ecritures:
la maniére de découvrir ce qui y est a comprendre, et la maniére d’exprimer
ce qui en a été compris. Je traiterai d’abord de la découverte [théme des
livres I-111], ensuite de 'expression [livre 1V]. Tache grande et ardue; et si
elle est difficile a poursuivre, elle est, je le crains, téméraire a entreprendre.
Et assurément elle le serait, si je présumais trop de mes propres forces. Mais
comme, au contraire, j’ai mis mon espoir de mener a bout cet ouvrage en
Celui qui, au cours de mes reflexions, m’a déja donné beaucoup d’idées sur
ce sujet, je n'ai pas a redouter qu’il cesse de m’en donner d’autres, a I'ins-
tant ou je commence de mettre a profit ce dont il m’a gratifié. Toute chose,
en effet, dont on ne se prive pas en la donnant, n’est pas encore possédée
comme elle devait I'étre, tant qu’on la possede sans la donner» ([,1;
181)°.

Saint Augustin distingue un « modus inveniendi quae intelligenda sunt »
d’'un «modus proferendi quae intellecta sunt». Au premier correspond
I’herméneutique, au second I’homilétique. Je me limite a la partie hermé-
neutique.

En vertu de quoi I'auteur réalise-t-il sa saisie de ce modus intelligendi et
de son expression adéquate? En vertu de l'inspiration divine! Sur quoi
fonde-t-il sa confiance en 'aide de Dieu? En premier lieu sur ’expérience
dont témoignent entre autres les Confessions, dans lesquelles le récit de sa
conversion culmine avec le «tolle, lege ».

Quelle pourrait étre la justification de la rédaction d'un guide de la
bonne lecture de la Bible? C’est évidemment une parole divine, le verset 12
du chapitre XIII de Matthieu: « Qui habet, dabitur ei». Cette parole justifie
I’obligation de faire participer autrui a ce qu'on posséde. Voici son com-
mentaire: « Or le Seigneur a dit: «il sera donné a celui qui a». Il donnera
donc a ceux qui ont, c’est-a-dire accroitra et multipliera ce qu’il a donné. 1l
y avait ici cinq pains et la sept avant qu’il en commencat la distribution aux
affamés. Mais dés qu’elle eut commence, les apétres, aprés avoir rassasié
tant de milliers d’hommes, remplirent corbeilles et paniers. De méme donc
que ce pain se multiplia, 4 mesure qu’on le rompait, de méme les pensées
que m’a déja fournies le Seigneur en vue d’entreprendre cet ouvrage, se
multiplieront sous son inspiration a mesure que je les distribuerai. Et ainsi,
dans notre tiche présente, non seulement je ne souffrirai d’aucune pénurie,
mais encore je me réjouirai d'une merveilleuse abondance » (ibid.).

En rédigeant le De doctrina christiana saint Augustin se situe explicite-
ment dans la tradition apostolique. Plus exactement le De doctrina chris-
tiana se présente comme un texte qui tente de s’affirmer en tant que tel par
rapport aux Ecritures. Ce geste d’auto-affirmation est si accompli qu’on n’a

6 Le De doctrina christiana est cité d’aprés I'édition bilingue dans les (Euvres de
saint Augustin, vol. 11, 149-541, Paris 1949,



LA PORTEE HISTORIQUE. .. 49

pu que le répéter des siécles durant, c’est-a-dire aussi longtemps que son
rapport constitutif aux Ecritures a déterminé la pensée humaine en Occi-
dent.

Le De doctrina christiana porte les marques d’un texte di par excellence
a un épigone, c’est-a-dire d'un texte épigonal: il se référe tout entier a un
pre-texte ou texte de référence, en I'occurrence I’Ecriture Sainte, et il traduit
ce rapport sous forme de préceptes exégétiques. Par ce fait, il revendique
pour soi — sans le dire explicitement — un statut exégétique différent de
celui de son texte de référence. Ceci crée pour nous, ses lecteurs, un pro-
bléme sur lequel jaurai a revenir. Le type de la structure pour ainsi dire
technique du De doctrina christiana atteste 'activité réflexive particuliére a
la lecture du texte de reference. Cette caractéristique qualifie tout écrit épi-
gonal désireux d’éviter la fixité de la simple répétition et capable d’affirmer
sa position autonome d’épigone, voire de I'incarner, et en particulier toute
théorie de la lecture telle que le De doctrina christiana. Ce texte se situe donc
explicitement dans la tradition biblique. Il parvient a maintenir sa propre
position d’épigone en la soumettant a la critique: elle est toujours au service
du ferme propos d’assurer I'accés au texte de référence. N’est-ce pas juste-
ment l'intelligence du texte de référence qui préte au texte épigonal sa vita-
lité et par la son autonomie? Il lui incombera donc la tache d’énoncer les
conditions nécessaires a une intelligence permanente du texte de référence,
et aussi d’en formuler le principe. On verra que ces deux objectifs sont inti-
mement lies I'un a I'autre.

La volonté de présenter un texte qui s’inscrit dans le sillage d’une écri-
ture révelant la norme divine peut paraitre monstrueuse. Saint Augustin en
convient d’ailleurs lui-méme: « Tache ... t¢éméraire a entreprendre ». Et seule
la certitude de son intime relation a Dieu garantit ce droit de succession.
Tandis que le De doctrina christiana ne fait que se réclamer de cette certi-
tude, il y a d’autres textes augustiniens qui envisagent de I’expliquer; par
exemple ceux qui traitent de la grace ou de I'illumination.

Ainsi donc, c’est dans la certitude de participer a I'inspiration divine que
se fonde la résolution de rédiger ce guide de la bonne lecture des Ecritures.
Aussi bien, en se chargeant de cette tiche herméneutique, saint Augustin
prétend remplir une mission biblique. Ce a quoi il conclut en s’appuyant
sur un passage des Evangiles. Il y compare les Evangiles aux quelques pains
distribués aux 5000 et en tire la conclusion qu’il faut les propager de fagon
analogue.

Il s’ensuit pour 'exégese biblique qu’elle est assumée dans et par la com-
munauté des fidéles, qui, a son tour, se constitue en vertu de I'exégese.

La mission de communiquer I'Evangile a pour effet I'institution de la
communauté des fidéles, celle-ci devant alors servir de correctif permanent
au travail exégétique. Ainsi, 'herméneutique biblique prend la fonction
d’un lien normatif pour la communauté: elle est une doctrina christiana. 11



50 J.-P. SCHOBINGER

va de soi qu'a part I’herméneutique cette doctrine comprend une homilé-
tique.

Nous avons vu, d’autre part, que le guide de la bonne lecture de la Bible
se légitime par I'exégése d’un passage particulier de la Bible. Ceci n’est pos-
sible que si la Bible contient elle-méme le principe de son exégese et est sa
propre autorit¢ hermeéneutique. Néanmoins, il a fallu préalablement lui
reconnaitre le droit & cette prétention, sans quoi le principe herméneutique
qu’elle formule n’aurait pu étre ni découvert, ni actualisé. Or I'exégéte ins-
piré par Dieu remplit cette condition fondamentale de s’incliner devant
I"autorité de la Bible en vue de son exégese. De plus, il n’a pas seulement la
certitude de bien lire mais encore, herméneute inspiré, celle de présenter de
fagcon adéquate les principes exégetiques tirés de la Bible.

Comment exprime-t-elle ses principes de lecture? Evidemment pas
explicitement, sinon l’assistance de Dieu ne serait pas indispensable. La
tache de I'herméneute de la Bible consiste donc a discerner les effets herme-
neutiques de l'autorité biblique, puis a les présenter sous forme d’exposeé
compréhensible, c’est-a-dire de scientia. 11 s’agit donc d’établir un lien cohé-
rent entre le principe herméneutique et 'autorité du texte biblique. Voila
précisement la tache qu’assume le De doctrina christiana.

Quelles sont les caractéristiques d’autorité du texte biblique? La notion
d’autorite, telle que je I’entends ici, implique la reconnaissance de cette
autorite; d’ou la disponibilité a 'obedience de la part de qui la reconnait.
Cette disponibilité, que jappellerai «passive», correspond chez saint
Augustin au premier des sept degrés dans la peregrinatio vers la fruitio Dei
(jouissance de Dieu). Elle porte le nom de timor (Dei). Au départ de la voie
qui mene a la fruitio Dei, c’est-a-dire a la liberté la plus haute et la plus
intime, il y a donc la crainte de Dieu. Elle provient de 'expérience de la
présence divine et de celle de la condition humaine. On ne saurait y étre
contraint par une puissance étrangere.

A cette disponibilité « passive» a I’égard de I'autorité s’ajoute une dispo-
nibilité de tendance «active»: ce qui veut étre reconnu doit étre accessible.
Cette disponibilité-ci, deuxiéme degré qui rapproche de la jouissance de
Dieu, s’appelle pietas. Pietas, c’est d’'une part la deférence primordiale face
a un texte encore muet ou énigmatique; c’est ensuite le rejet de I’esprit de
critique, c’est-a-dire le renoncement a toute réaction de refus par rapport au
texte; c’est enfin I'aptitude a I'abandon, donc a I'accueil de Dieu, a la
confiance en Dieu.

Dés que timor et pietas font défaut au lecteur, le texte biblique perd pour
lui son autorité spécifique et se transforme en un récit profane parmi
d’autres.

En quoi consiste le caractére spécifique de I'autorité du texte biblique?
Avant de répondre a cette question je rappellerai les faits sur lesquels
s’appuie I'affirmation de cette autorité:



LA PORTEE HISTORIQUE. .. 51

1. Le texte de la Bible est I'expression par excellence de la voluntas Dei.
Il est la prolongation de la divina auctoritas Dei. Dieu est son véritable
auteur.

2. Les narrateurs a qui nous devons le témoignage textuel de la volonté
de Dieu n’en sont que les instruments. Leur insuffisance due a leur condi-
tion humaine ne concerne que leur réle pour ainsi dire instrumental et ne
compromet en rien le texte transmis lui-méme. La composante humaine de
la parole divine consiste uniquement en ce que la volonté divine s’est
exprimée dans un langage humain — ceci est évidemment le fait crucial de
I'exégese biblique.

3. La Bible est une narratio praeteritorum: elle raconte une histoire. Elle
est aussi une praenuntiatio futurorum: elle contient une promesse. Et troisié-
mement elle est une demonstratio praesentium: elle représente Dieu sous
'apparence des lois morales et des articles de foi.

L’autorité de la Bible se fonde donc dans son origine divine. Timor et
pietas sont les conditions spécifiques requises pour reconnaitre cette origine.
En tant que telles, nous allons le voir, ces notions sont intégrées au texte
biblique. Son autorité ne prétend pourtant pas faire de la Bible le seul
représentant possible de la volonté de Dieu. Unique en son genre, certes, la
connaissance des Ecritures n’est pourtant pas une étape indispensable vers
la fruitio Dei, fin essentielle de la vie humaine.

Quelles sont les caractéristiques textuelles de I'autorité biblique?

1. L’origine divine garantit la vérité intégrale du contenu de la Bible.

2. Cette véracité totale engendre la consistance du texte biblique. Les
diverses parties de la Bible n’entrent pas en conflit 'une avec I'autre, ni
meéme I’Ancien avec le Nouveau Testament.

3. De méme, Dieu étant la source de toute verité, la Bible ne peut entrer
en contradiction avec aucune autre vérité, quelle qu’elle soit; cela vaut aussi
pour le domaine des sciences naturelles, pour peu qu’elles contiennent des
verites.

4. La Bible est compléte: elle contient tout ce que Dieu a voulu dire par
elle et en elle.

5. Bien que la Bible ait été rédigée en hébreu et en grec, son contenu
n’en est pas moins indifférent a la diversité des langues particuliéres et doit se
retrouver dans toute autre langue.

6. Le contenu de la Bible est atemporel, 'actualité de sa communication
immuable. C’est ce qu’attestent aussi les trois caracteristiques de la commu-
nication biblique nommeées plus haut: narratio praeteritorum, praenuntiatio
Suturorum, demonstratio praesentium.

7. La Bible méne a la jouissance de Dieu et contient les facteurs capa-
bles de disposer 'homme a cette ultime destination: il s’agit des lois morales
et des articles de foi. L’obéissance aux lois morales fortifie 'amour, la
caritas. L’approfondissement des articles de foi se confirme dans la foi, la



32 J.-P. SCHOBINGER

Jides. Dans les deux cas, il faut a I'ame un motif pour son effort: c’est la
spes, I'espérance, un mouvement de I'dme (motus animi) qui se nourrit de la
fides et de la caritas.

De quelle fagon les caractéristiques textuelles de I'autorité biblique
vont-elles déterminer la théorie herméneutique des Ecritures? Avant de
répondre, je vais donner deux raisons complémentaires qui autorisent une
hermeéneutique de la Bible.

La premiére tient compte de ce que, pour saint Augustin, ’ensemble des
moyens d’expression ne recouvre souvent pas I’étendue des connaissances.
Il existe quelque chose comme une «connaissance extralinguistique », qui
ne peut se rendre de facon adéquate par le langage. Cette affirmation, fort
controversée de nos jours — je rappelle en I'occurrence la phrase de
Gadamer citée au début —, représente un fait acquis dans la pensée de saint
Augustin. Témoin, ses réflexions sur le temps ou sur le mot « Dieu». Le mot
« Dieu», peut-on lire, déclenche chez celui qui pratique la langue a laquelle
il appartient, une association cognitive distincte, tout un mouvement de la
pensée et de ’ame. Mais qui serait en mesure d’exprimer exhaustivement la
résonance de ce mot? De la méme fagon, la volonté divine ne peut
apparaitre dans la Bible que sous une forme partielle incompléte, faisant
necessairement appel a une exégese et a des préceptes exégétiques corres-
pondants.

La deuxiéme raison appartient au domaine de la théorie des signes. Il y
a des signes (des mots) qui désignent directement le signifié: ce sont les
signa propria. 1l en est d’autres dont la signification, a son tour, renvoie a
autre chose: ces signa translata offrent la possibilité de surmonter, dans une
certaine mesure, la déficience de I’expression. Je ne puis traiter ict du degre
d’efficacite de cette compensation.

Pour déchiffrer les signa translata, pour révéler ce a quoi ils renvoient
indirectement, il faut recourir a une theorie. 1l s’agit de la théorie de I'exé-
gese allegorique. Elle constitue le noyau de l'exégese biblique augusti-
nienne. Par la suite elle s’est fixée en une théorie des quatre sens de I’Ecri-
ture.

La théorie de I'exégese allégorique implique la possibilité de distinguer
entre les signa propria et les signa translata. De plus, il faut pouvoir prévenir
les difficultés courantes dans le domaine des signa propria. Cette théorie
sera donc précisée en cours de route par trois thémes principaux:

— Instructions relatives a la distinction entre les signa propria et les
signa translata,

— Instructions concernant les signa propria;

— Instructions concernant les signa translata.

Je passe maintenant aux conséquences qu’entrainent pour une théorie
herméneutique les caractéristiques textuelles de I'autorité biblique que jai
énumerees.



LA PORTEE HISTORIQUE. .. 53

La Bible se propose de mener a la fruitio Dei. En tant que moyen d’y
parvenir, elle occupe une place déterminée dans la voie qui conduit a Dieu.
Elle en constitue le troisieme degre, celui de la scientia. De cette position
déterminée procéde la regle générale de I’herméneutique augustinienne.
Qualifions-la de principe matériel de cette herméneutique: C'est la regula
fidei, le double commandement d’amour: «... aimer Dieu pour Dieu et le
prochain pour Dieu...» (I1,7,10; 249). Aucune exégése biblique ne doit
déroger a ce principe. Toute intellection partielle de la Bible en accord avec
la regula fidei sera authentique. Il n’y a pas de passage de la Bible qui ne la
serve. Mais une intelligence authentique n’en est pas, pour autant, nécessai-
rement bonne. Pour arriver a la bonne intelligence, il faut recourir aux ins-
tructions particuliéres relatives aux signa propria et aux signa translata.

De nouveau, c’est la regula fidei qui va servir de critére de distinction,
cette fois prise dans I’acception plus restreinte de la loi morale et de I'article
de foi: chaque passage qui n’exprime pas directement une loi morale ou un
article de foi doit étre pris au sens figuré et interprété comme allégorie.

Ce precepte suppose la connaissance precise de la regula fidei, en
'occurrence de ses deux aspects pratiques, la loi morale (uti) et 'article de
foi (frui). Cette exigence nous fait toucher au principe de base de ’hermé-
neutique augustinienne: le critére de l'intelligence authentique de la Bible
est livré par le contenu méme que le texte révéle. La regula fidei est cette
révélation méme de la Bible. Or, celui qui, animé par I'inspiration divine ou
par timor et pietas, se dispose a la lecture des Ecritures, y trouvera la regula
fidei exprimée de fagon claire, c’est-a-dire en termes de signa propria.

En outre, puisque la regula fidei constitue la substance de la Bible, les
passages obscurs ne sauraient receler d’éléments fondamentalement nou-
veaux, d’énoncés que n’auraient déja révelés les passages plus transparents.
Pourquoi, néanmoins, ces opacités de signification sont-elles si fréquentes?
— C’est qu’elles répondent a I'intention de Dieu d’étouffer I'orgueil et de
combattre 1’ennui. '

Pourquoi faut-il surmonter ces deux passions de I'dme? La réponse a
cette question s’oriente également d’apres le principe matériel. Le champ de
signification complexe de la notion de caritas contient entre autres le sens
d’actio en tant qu’instigation a I'activité. L’'amour de Dieu et du prochain
sont en effet des activités qui, apparemment, ne vont pas de soi: il est néces-
saire de s’exercer a cette activité. Dieu et le prochain demandent a étre
reconnus en tant qu’objets d’amour. De méme, il faut s’ouvrir a la percep-
tion des articles de foi et des lois morales: autant de conditions nécessaires a
la réalisation du commandement d’amour. Mais en chacune de ces exi-
gences, I'aspect du commandement est premier par rapport a celui de
condition. Et puis, tout devoir moral implique une volition, a laquelle peut
s'opposer un refus ou une dérobade. C’est pourquoi il faut combattre et sur-
monter aussi bien I'orgueil, motif et symptome de refus, que I'ennui, qui



54 J.-P. SCHOBINGER

signale la tentative de se soustraire au commandement de Dieu. Or, les pas-
sages obscurs de la Bible contribuent a cet effet éducatif et donnent ainsi
I'impulsion nécessaire pour approfondir la regula fidei. Cette approfondis-
sement s'effectue dans deux sens: celui d’abord de I'extension de la
connaissance des articles de foi et des lois morales, celui ensuite de |'imitatio
Christi, qui consiste a réduire la résistance de la volonté a ’accomplissement
pratique du double commandement d’amour.

C’est a ce double commandement d’amour qu’obéit aussi le De doctrina
christiana dans la mesure ou il s’assigne la tache d’assurer I'acces aux Ecri-
tures, texte d’amour par excellence. Mais I’accessibilité de la Bible ne va
plus guere de soi au IVe siécle. Témoin, les interprétations dites « héréti-
ques», les communautés religieuses qui, tout en s’autorisant des mémes
Ecritures, sont entrées en concurrence exégétique 'une avec 'autre. Dans
cette situation le De doctrina christiana entreprend d’établir 'autorité exclu-
sive de sa propre position d’épigone: ainsi seules seront authentiques ces
exegeses, et par suite ces prétemtions a la succession qui ne se contenteront
pas de reconnaitre dans le texte de référence le double commandement
d’amour, mais qui appliqueront encore ce commandement a leur propre
textualité et qui se placeront sous son signe. L’herméneutique augustinienne
s’entend donc comme la scientia. Pour celle-ci la Bible est de 'ordre du tem-
porel, qui a pour but de ramener les hommes de I'extériorité (du foris) a
'intériorité (intus) et a I’éternité, c’est-a-dire d’'un podle a l'autre de cette
peregrinatio. De ce vaste programme de la scientia, seul le rapport de I'her-
méneutique au prétexte nous intéresse ici. Forte de I'assistance divine, elle
déclare ne donner que I’explication de ce qui distingue déja le texte des
Ecritures lui-méme: son aptitude a se faire entendre en vertu de soi-méme.
Cette herméneutique incorpore le texte du commentateur ou de I’épigone
au texte de référence et, réciproquement, intégre le texte de référence a son
propre commentaire, et en vient a s’effacer en faveur de I'actualisation per-
manente du pré-texte. Cette actualisation me semble tout a fait réussie
puisque — comme j’ai taché de le reconstruire dans cette bréve esquisse —
I’lherméneutique augustinienne a su révéler le rapport intime qui existe entre
'autorité du texte et les principes exégétiques.

Quant a nous, nous ne parvenons tout au plus qu’a retracer la démarche
et le schéma de cette réussite. Car, qui de nos jours oserait de bonne foi preé-
tendre a une participation vécue ou méme a une identification a ses impli-
cations? La seule possibilité de calquer le tracé de cette déemarche hermé-
neutique au moyen d’une opération historicisante suffit d’avance a démysti-
fier une telle prétention. Le De doctrina christiana ne peut plus guére solli-
citer notre attention que par l'intérét qu’éveille la possibilité d’une recons-
truction de sa position d’épigone privilégiée — et ce n’est sans doute pas
peu. Son caractére exceptionnel consiste a expliciter I'intention d’actualiser



LA PORTEE HISTORIQUE... 55

le texte qui fait autorité pour elle, ce qui revient en méme temps a I’affirma-
tion de sa position propre et singuliére d’épigone: celle de successeur des
Ecritures. Ainsi, nous avons beau savoir décrire I'intention de ce texte, il ne
nous reste pas moins nécessairement étranger par sa revendication
d’authenticit¢ méme. Ceci apparait déja dans I’acte de classification qui fait
du De doctrina christiana la premiére herméneutique appartenant a la tradi-
tion de la latinité chrétienne. Elle est devenue pour nous un fait historique,
un texte parmi d’autres, dont la perspective historique a atténué irrévocable-
ment la singularite.

Et pourtant le De doctrina christiana nous suggére une remarque que je
retiendrai sous forme de question: n’est-il pas vraisemblable que tout texte
articulant une théorie de la lecture soit motivé par le besoin fondamental de
poursuivre I'cuvre d'un texte de référence, pour le conserver et pour
'actualiser? De quelle nature serait, dans ce cas, le malaise capable
d’engendrer un tel besoin? — Il s’agit, a mon avis, d’'une mise en cause du
patrimoine spirituel et culturel. Les textes herméneutiques surgiraient donc
a des époques de crise de succession aigué, c’est-a-dire, chaque fois que
’appropriation du patrimoine spirituel et culturel ne parvient plus a se faire
«spontanément », et se heurte a sa propre tiche — d’ou le besoin de réflé-
chir et de se donner les moyens intrinseques de cette appropriation.

C’est du moins ce qui me semble valable pour I'’époque augustinienne,
époque qui lutte pour I’affirmation de la spiritualité chrétienne, a I'intérieur
de la tradition gréco-paienne. Le corpus augustinien, en particulier les
Confessions, abonde en signes de cette lutte. Dans cette situation, le De doc-
trina christiana se propose de formuler les normes d’une épigonalité nou-
velle, c’est-a-dire chrétienne, ancrée dans le texte méme de la Bible, et de
créer le canon d’une tradition nouvelle.

On pourrait montrer maintenant qu’a la fin de cette période de tradition
chrétienne s’intercale derechef une phase herméneutique. Comme par
exemple le Tractatus theologico-politicus de Spinoza les met en relief, deux
eléments novateurs la déterminent: elle établit le canon d’une tradition nou-
velle a tendance — disons — rationaliste et historiciste; et elle incorpore le
texte biblique a cette tradition, ce par quoi ce texte, d'une part, se voit prive
d’une singularité dont seul le pouvoir institutionnel I'assurait encore; et, de
I’autre, recouvre une valeur actualisée.

Pour terminer, je me risquerai a la conclusion suivante: De fagon ana-
logue aux exemples allégués dans cet exposé, la revendication universelle
de I'herméneutique actuelle dévoile I'aliénation de la tradition historico-
rationaliste. Un des symptomes apparents de cette alienation consisterait
dans le fait mis en évidence a propos du De doctrina christiana: qu'a de
rares exceptions prés, nous ne prenons plus connaissance aujourd’hui des
textes qui nous parviennent que dans une perspective philologique historici-
sante, qui 6te d’emblée a ces textes leur singularité épigonale. Or, j'oserai



56 J.-P. SCHOBINGER

soutenir que I’herméneutique contemporaine atteste I'usure de la vitalite
novatrice et I’épuisement herméneutique de ces lectures historicisantes.

En esquissant une lecture historicisante de la fonction historique des
théories de la lecture, cette conférence n’a pas quitté elle-méme le champ de
ses propres considérations. Il semble donc qu’elle ne puisse pas echapper
non plus a ses propres conclusions. En effet, en tant que lecture historici-
sante, elle n’est pas elle-méme exempte de cette aliénation « philologique »
qu’elle présente comme un symptome de la fin de la tradition «historico-
rationaliste » — si ’on veut bien accepter le sens un peu vague donne ici a
ces termes. La description de cette fin offre donc toujours une construction
comparable a la reconstruction de I’épigonalite du De doctrina christiana.
D’autre part, cette lecture ne fait — par ce geste méme de reconstruction —
que confirmer cette fin, comme tout geste qui se consume dans un acte ten-
dant a I'autoreproduction. Car il y a des fins qui n’arrivent pas a mourir.
Ainsi, il ne semble pas possible de démontrer par des raisonnements histori-
cisants I'épuisement de cette forme d’appropriation de la tradition;
quoiqu’on puisse faire voir, certes, et méme réflechir (au double sens du
terme) sa représentation (Darstellung). Mais de quel point de vue cela est-il
encore possible? Voila la question! Car qui pourrait aujourd’hui affirmer de
bonne foi connaitre ce point de vue, comme le faisait Friedrich Schlegel au
début de cette fin que nous semble étre notre époque, par exemple. Vers
1800, il termine une série de fragments intitulés « Idées» par la remarque
suivante: «J’ai exprimé quelques idées qui font signe vers le centre, j’ai
salué I'aurore a ma fagon, de mon point de vue. Que celui qui connait le
chemin fasse de méme, a sa fagon, de son point de vue» (G.W. 11, 272; trad.
Lacoue-Labarthe, Nancy”).

7 PH. LACOUE-LABARTHE/J.-L. NANCY, L'absolu littéraire, Paris 1978, 222.



	La portée historique des théories de la lecture : réflexions à la lumière du De doctrina christiana

