
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 1

Artikel: Un rôle nouveau pour la science : Jean-Alphonse Turrettini et les
débuts de la théologie naturelle à Genève

Autor: Heyd, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 25-42

UN RÔLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE:
JEAN-ALPHONSE TURRETTINI ET LES DÉBUTS

DE LA THÉOLOGIE NATURELLE À GENÈVE

MICHAEL HEYD

Dans l'histoire de la pensée européenne, le XVIIIe siècle n'est plus
simplement considéré comme une période sécularisée et antichrètienne; depuis
quelque temps on relève un intérêt croissant pour les courants religieux des

Lumières1. Ainsi en arrive-t-on à ne plus caractériser le passage du XVIIe
au XVIIIe siècle par un processus de déchristianisation, terme à la signification

problématique et ambiguë, mais plutôt par un changement des sensibilités

religieuses2. Ce dernier se manifeste notamment par l'apparition d'un
type nouveau de «théologie naturelle» qui s'appuie de plus en plus sur les

résultats des nouvelles sciences de la nature. Les diverses « physico-théologies»

qui voient le jour au tournant du siècle en sont la manifestation la

plus spectaculaire: les découvertes des savants y servent de base pour
démontrer les dogmes centraux de la religion chrétienne3.

1 Cet intérêt s'est manifesté récemment au Congrès de la Commission Internationale

d'histoire ecclésiastique comparée, tenu à Varsovie en juin 1978. Une section de ce

congrès avait pour objet d'étude: « Les courants chrétiens de l'Aufklärung en Europe
de la fin du XVIIe siècle jusque vers 1830». Le présent article est une version
développée d'une communication présentée à ce congrès.

2 Sur les problèmes impliqués par le terme « déchristianisation » à cette époque,
voir Jean Delumeau, Le catholicisme entre Luther et Voltaire, «Nouvelle Clio»
(Paris, P.U.F. 1971), pp. 293-330, et Georges Gusdorf, Dieu, la nature, l'homme au
siècle des lumières (Paris, Payot, 1972), pp. 19-38.

3 Pour une discussion générale de la « physico-théologie », ses caractéristiques
comme rejeton spécifique de la théologie naturelle et les motifs qui l'animent, voir
par exemple, H.-M. Barth, Atheismus und Orthodoxie. Analysen und Modelle christlicher

Apologetik im 17. Jahrhundert (Göttingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 1971),

pp. 251-254. Les ouvrages qui inspirèrent nombre de «physico-théologiens» furent
ceux de John Ray, The Wisdom of God Manifested in the Works of the Creation 1691

et Physico-theological Discourses (1692). Les «Boyle Lectures» donnent un cadre
convenable pour exposer la théologie naturelle en général et la «physico-théologie»
en particulier. Voir en particulier les cours de William Derham en 1711-1712, Phy-
sico-Theology : Or a Demonstration of the Being and Attributes of God. from his Works

of Creation (Londres 1713) et sa dernière œuvre. Astro-theology: Or a Demonstration
of the Being and Attributes of God from a Survey of the Heavens (Londres 1715). Les

cours de Derham furent plus tard traduits en néerlandais, français, suédois et
allemand. Dans les mêmes années, Fénelon publiait en France son petit traité intitulé
Démonstration de l'existence de Dieu tirée de la connaissance de la nature(Pan% 1713),
et Nieuwentyt publiait en Hollande un ouvrage analogue, L'existence de Dieu démontrée

par les merveilles de la nature. Dès les années 1730 des ouvrages comme Hydro-
theologie (Hambourg 1734) et Pyrotheologie (Hambourg 1732) sortaient de la plume
du fameux bibliographe, théologien et maître des études classiques, J.A. Fabricius, en

Allemagne.



26 MICHAEL HEYD

Pourtant pareille entreprise comportait des dangers puisqu'elle impliquait

non seulement une dépendance croissante des théologiens à l'égard
des développements des sciences, mais aussi une reconnaissance implicite
de la pertinence pour le discours théologique d'une nouvelle théorie de la
connaissance, élaborée par la philosophie naturelle. Longtemps servante
(ancilla) de la théologie, la philosophie menaçait d'en devenir la maîtresse

(domina). Bien plus, alors qu'elle en avait été simplement le fondement, la

religion naturelle risquait de se substituer au christianisme, reléguant à

l'arrière-plan la religion révélée4. Comment expliquer cette évolution
décisive? Quelles furent les motivations des théologiens qui s'engagèrent dans
cette aventure?

La plupart des historiens s'accordent à reconnaître que l'enrôlement de
la nouvelle philosophie de la nature au service de la théologie était
principalement motivé par le défi que représentaient le déisme et l'athéisme, ou
plus précisément par l'utilisation que déistes et athées faisaient des résultats
des nouvelles sciences, en particulier ceux de la conception mécaniste de la
nature5. En Angleterre, l'accent croissant mis sur la religion naturelle était
lié à la fois à la réaction contre un enthousiasme religieux et politique et aux
tentatives d'établir une nouvelle stabilité sociale et politique dans la période
suivant 1660. Margaret Jacob l'a montré récemment: après la «Glorious
Revolution », le newtonisme fournissait aux théologiens latitudinaires anglicans

une idéologie qui justifiait à la fois leur interprétation modérée du
christianisme et leur vision de l'Eglise et de l'Etat, accommodée à la
nouvelle société commerciale de la fin du XVIIe siècle6.

L'apparition de la religion naturelle au sens large fut en Angleterre un
processus graduel qui commença déjà au milieu du siècle avec la publication

des œuvres de Walter Charleton et John Wilkins7. Sur le continent
toutefois, le passage à la religion naturelle semble avoir été en général plus
brusque. A cet égard, le cas de Genève est particulièrement intéressant.

Presque jusqu'à la fin du XVIIe siècle, une stricte orthodoxie régnait à

l'Académie de Calvin, grâce à François Turrettini (1623-1687), son prin-

4 Pour une analyse de ce processus en Angleterre, voir R. S. Westfall, Science
and Religion in Seventeenth Century England (Ann Arbor, The University of
Michigan Press, 1973).

5 Voir Westfall, pp. 106-145; Barth, op. cit., passim, et John J. Dahm, «Science
and Apologetics in the Early Boyle Lectures», Church History, 39 (1970), N° 4, pp.
172-186.

6 Margaret C. Jacob, The Newtonians and the English Revolution (Ithaca, Cornell
University Press, 1976).

7 John Wilkins, Discourse Concerning the Beauty of Providence (1649); Walter
Charleton, The Darkness of Atheism Dispelled by the Light of Nature (1652). Voir
également Westfall, op. cit., pp. 118-120, et Barbara Shapiro, John Wilkins,
1614-1672, An Intellectual Biography (Berkeley and Los Angeles, The University of
California Press, 1969), p. 233.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 27

cipal théologien, l'un des interprètes marquants de l'orthodoxie réformée de

l'époque8. C'est en revanche à son fils, Jean-Alphonse Turrettini
(1671-1737), que l'on doit l'introduction de la théologie naturelle à Genève
et l'intégration de la nouvelle philosophie de la nature dans l'enseignement
théologique. Cet article se propose d'examiner la nature de ce changement
et quelques-uns des motifs qui l'ont favorisé, en étudiant le cadre particulier
du milieu académique de Genève au début du XVIIIe siècle.

Les raisons qui poussèrent Jean-Alphonse Turrettini à se fonder sur la

théologie naturelle et sur les progrès récents des sciences profanes furent-
elles analogues à celles que les historiens ont repérées ailleurs en Europe à

cette époque? Sa théologie fut-elle une « physico-théologie» du même genre
que celle développée par Ray et Derham en Angleterre, Nieuwentyt en

Hollande, Fénelon en France, ou, plus tard, Fabricius en Allemagne?9
Jean-Alphonse Turrettini était assurément étroitement lié à quelques

théologiens latitudinaires anglais de cette génération qui l'influencèrent.
Après des études achevées à Genève en 1691 et à Leyde en 1692, il
débarqua la même année en Angleterre, où il rencontra des hommes

d'Eglise de premier plan, comme l'archevêque Tillotson, l'évêque Wake et

l'évêque Burnet (avec lequel il partageait un intérêt profond pour l'histoire
de l'Eglise); il rencontra également à Cambridge quelques disciples de

Newton, dont son compatriote Fatio de Duillier10. Il veilla à maintenir des

contacts étroits avec l'Eglise d'Angleterre après son retour à Genève en
1694; il fut alors nommé pasteur de l'Eglise italienne, puis, en 1697, professeur

d'histoire de l'Eglise à l'Académie et enfin, en 1705, professeur de
théologie". En 1708 il fut nommé membre de l'Académie des Sciences de

Berlin, et tout au cours de sa vie il correspondit avec des savants, des

hommes de lettres et des théologiensl2.
Turrettini était à la fois théologien et membre de la République des Lettres,

mais les raisons pour lesquelles il travailla à intégrer la nouvelle philo-

8 Sur François Turrettini et son combat pour maintenir l'orthodoxie calviniste,
voir Gerrit Keizer, François Turrettini. Sa vie et ses œuvres et le Consensus (Lausanne
1900). Voir aussi la biographie un peu vieillie de E. de Bude, Vie de François Turrettini.

théologien genevois (1623-1687) (Lausanne 1871).
9 Voir note 3.
10 Pour une biographie de Jean-Alphonse Turrettini, voir E. de Bude, Vie de J.-A.

Turrettini, théologien genevois (1671-1737), (Lausanne 1880). Voir également Jean

Senebier, Histoire littéraire de Genève (Genève 1786) t. III, pp. 7-13.
1 ' Turrettini fut continuellement tenu au courant des mouvements intellectuels en

Angleterre par sa correspondance avec des hommes d'Eglise comme Burnet et des

réfugiés huguenots tels Aufrère, L'Oste, Des Maiseaux, et d'autres. Voir E. de Bude,
Lettres adressées de 1686 à 1737 à J.-A. Turrettini (Genève 1887), t. II, pp. 63-80, t. II,
pp. 273-279. Les lettres de Burnet et d'autres Anglais se trouvent parmi les papiers
J.-A. Turrettini, Ms. Fr. 485-493 à la BPU.

12 Bude, Vie de J.-A. Turrettini, pp. 71-72. On trouvera des indications sur la riche

correspondance de Turrettini dans l'ouvrage cité à la note précédente.



28 MICHAEL HEYD

Sophie de la nature à son enseignement théologique trouvent aussi leur

explication dans la situation propre à Genève et à son Académie. La principale

source pour étudier l'enseignement de Turrettini est constituée par les

nombreuses thèses soutenues par ses étudiants sous sa présidence13. L'une
d'entre elles, Theses De Theologia Naturali In Genere, défendue par Louis
Lullin en 1729, établit clairement les raisons pour lesquelles il convient de

développer la théologie naturelle à cette époque.

«Quod si vero semper maximi fuit usus, maximoque studio excoli debuit Theologia

Naturalis, certe hac aetate, et hoc rerum statu, potissimum excoli debet:
duabus praesertim de caussis. Primo, quia Physica, Anatomia, Astronomia,
Optica, denique Scientiae omnes quae circa Naturam occupantur, elapso nuper
Saeculo plurimum promotae sunt, sicque plura nunc habemus Sapientiae Dei
testimonia, quam olim habebantur. Deinde, quod hodie tamen maximus sit
lmpiorum numerus, qui Revelationem non multum curant; quorum proinde stul-
titia, argumentis a Natura ductis, summo studio revincenda est. Neque vero
desunt praestantissima inter Recentiores Philosophos et Theologos ingenia, quae
in hac palaestra felicissime se exercuerint; quorum lucubrationibus, quidquid
Veteres hac de re scripserant, longo intervallo superatur» i4.

Les deux raisons évoquées dans ce texte — l'usage théologique qui pourrait

être fait du progrès des sciences de la nature et le besoin de la théologie
naturelle pour réfuter les conclusions impies que certains tiraient de la
nouvelle conception scientifique du monde — ces deux raisons étaient des

arguments courants en faveur de la théologie naturelle; pourtant ils
n'étaient pas des arguments purement abstraits. Ils avaient une signification
concrète dans le contexte du développement de l'Académie dans le dernier
tiers du XVIIe siècle et au début du XVIIIe.

*

13 Ces thèses étaient écrites par Turrettini: elles furent par la suite réarrangées et

publiées en 1737 dans un ordre systématique (plutôt que dans l'ordre chronologique
où elles furent soutenues) sous le titre Cogitationes et Dissertationes Theologicae, 2

vols, (cité Cogitationes). Pour une liste des thèses dans l'ordre chronologique, voir H.
Heyer, Catalogue des thèses de théologie soutenues à l'Académie de Genève (Genève
1898).

14 Cogitationes, vol. I, p. 73. Un argument semblable fut présenté en termes

presque identiques par Turrettini dans son cours de théologie dont les notes manuscrites

sont conservées aux Archives Tronchin de la BPU de Genève. Parmi les raisons
de cultiver la théologie naturelle on trouve: «4 (èmement) c'est surtout par cette
Théologie Naturelle qu'on impose silence aux impies et aux profanes. 5 (èmenent)
Enfin, elle doit être plus cultivée que jamais, puisque toutes les sciences ont vu de

grands accroissements comme la Physique, l'Anatomie, l'Astronomie, les Mathématiques,

qui servent beaucoup à faire connaître la grandeur, la puissance et la sagesse de

Dieu» (Archives Tronchin, vol. 119, fol. 2 v. Chaque folio de ce texte comprend 4

pages).



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 29

La philosophie cartésienne de la nature y avait été introduite par Jean-
Robert Chouet, nommé à la chaire de philosophie de l'Académie en 1669|S.

Cette même année éclatait à Genève 1'«affaire de la Grâce», une controverse

portant sur la grâce universelle (ou plus exactement sur l'universalisme

hypothétique), doctrine développée à Saumur par Moïse Amyraut et

ses disciples16. Au cours des années suivantes la stricte orthodoxie fit une
dernière tentative pour s'affirmer en Suisse et c'est ainsi que la fameuse
Formula Consensus vit le jour. Chouet ne pouvait introduire le cartésianisme à

Genève qu'en écartant soigneusement toutes les implications théologiques.
Ses prises de position religieuses peuvent en effet être qualifiées de
«fidèistes» et, à cet égard, elles étaient très proches des vues de son fameux
ami et étudiant Pierre Bayle17. Cette insistance sur une stricte séparation
entre la nouvelle philosophie et la théologie se retrouve du reste dans

l'enseignement du théologien orthodoxe François Turrettini, le père de

Jean-Alphonse. Prêt à reconnaître la validité du doute méthodique cartésien

en philosophie naturelle, il mettait néanmoins en garde contre son application

en théologie18.
La philosophie naturelle de Descartes avait donc été introduite à Genève

comme une discipline autonome n'ayant aucune prétention à influer sur la

nature du discours théologique19. Une séparation aussi radicale entre questions

philosophiques et théologiques pouvait cependant avoir des

conséquences dangereuses. Ne pas essayer d'intégrer la nouvelle philosophie de

la nature à la théologie chrétienne, c'était ouvrir la porte à la possibilité de

tirer des conclusions hérétiques et impies des découvertes de cette philosophie

mécaniste. C'est ce qui apparemment arriva à Genève, en 1678 déjà,

15 M. Heyd, «Jean-Robert Chouet et l'introduction du Cartésianisme à
l'Académie de Genève» (Bulletin de la Société d'histoire et d'archéologie de Genève, t. XV
(1973), pp. 125-153, et mon ouvrage: Between Orthodoxy and the Entightement: Jean-
Robert Chouet and the Introduction of Cartesian Science in the Academy of Geneva, à

paraître chez Nijhoff. Voir également Charles Borgeaud, Histoire de l'Université de

Genève, vol. I: L'Académie de Calvin. 1559-1798 (Genève, 1900), pp. 406-408.
16 L'un des disciples d'Amyraut était Louis Tronchin, l'oncle de Chouet et, dès

1662, professeur de théologie à l'Académie. Sur 1"«affaire de la grâce» voir Keizer,
op. cit., et la dissertation non publiée de D.D. Grohman, «The Genevan Reaction to
the Saumur Doctrine of Hypothetical Universalism: 1635-1685» (Knox College.
Toronto, 1971).

17 Voir Elisabeth Labrousse, « Pierre Bayle et ses correspondants genevois» (Bulletin

de la Société d'histoire et d'archéologie de Genève, t. XIV (1969), pp. 139-159). Sur
l'attitude fidéiste de Chouet, voir le ch. Il de mon ouvrage à paraître.

18 François Turrettini, Institutio Theologiae Elencticae, Locus I, Quaestio XIII,
vii, xiv (Genève, 1688), pp. 51-53. Voir également Keizer, op. cit.. p. 194 n.

19 Cette attitude était tout à fait semblable au moins à l'idéologie explicite de la

Royal Society à ses débuts. Voir par exemple Sprat, History of the Royal Society
(Londres 1667). Implicitement toutefois, Sprat laissait paraître dans ses œuvres
quelques-uns des buts religieux et des fonctions politiques de la nouvelle science
expérimentale. Voir Jacob, op. cit.. pp. 36-37.



30 MICHAEL HEYD

lorsque le cours de philosophie de Chouet fut enseigné de manière privée

par un nommé Deschamps de Guyenne, étudiant français de tendance
déiste20. Selon les accusations de quelques étudiants, il enseignait que le

monde était éternel et il mettait en doute la divinité de Jésus-Christ et de

l'Ecriture21. Quoique Deschamps repoussât ces allégations et prétendît
n'enseigner les vues déistes qu'«historiquement», la Compagnie des

Pasteurs qui menait l'enquête demeura méfiante, surtout à la suite du départ
inopiné de Genève d'un certain de Savignac, étudiant et ami de

Deschamps22. Quelques semaines après, le Conseil ordonnait à Deschamps de

quitter à son tour la ville23.

L'influence pernicieuse de Deschamps sur quelques jeunes étudiants
semble pourtant avoir persisté longtemps. En 1691 son nom est cité au
Consistoire comme l'un des premiers propagateurs des attitudes athées et

impies parmi la jeunesse genevoise:

« A été représenté qu'il serait bien nécessaire de pouvoir découvrir les personnes
Impies et Athées qui vont corrompant la jeunesse, y ayant eu ci-devant en cette
ville un nommé Deschamps étranger qui faisait bien du mal et dogmatisait, afin
que s'il s'en trouvait quelque une, on y pourveût».24

L'affaire fut déclenchée par la conduite scandaleuse de quelques jeunes

gens lors du culte dominical au Temple de Saint-Pierre, inconduite qui était
attribuée à leurs opinions impies.

De fait, certains pasteurs, prêchant après cet incident contre l'athéisme et

l'impiété, laissèrent entendre qu'il y avait parmi les jeunes incriminés des

fils et des parents de membres du Petit Conseil. Ce dernier s'en montra bien
entendu indigné, mais il est significatif que ces objections visaient les

moyens et la publicité auxquels les ministres avaient eu recours, et non leurs

allégations elles-mêmes25.

20 Deschamps était un ancien catholique qui prétendait avoir été récemment
converti au protestantisme. Il vint à Genève en mars 1678 et demanda à être admis
comme proposant (étudiant en théologie), mais il est douteux qu'il ait été officiellement

reçu. Voir « Registre de la Vénérable Compagnie des Pasteurs» (cités RCP) aux
Archives d'Etat de Genève, vol. R. 13, p. 658. Voir aussi S. Stelling-Michaud, ed.,
Le Livre du Recteur de l'Académie de Genève, vol. Ill (Genève, Droz, 1972), p. 89,
N» 4412.3.

21 RCP, vol. R 13, pp. 676-680 (7, 14 juin 1678). Pour l'interrogatoire de
Deschamps et de son étudiant de Savignac devant la Compagnie, voir Ibid., pp. 680-681,
683-686.

22 Ibid., p. 690 (5 juillet 1678).
23 Registres du Conseil (cités RC) aux Archives d'Etat, vol. 178, p. 246 (27 juillet

1678). Le prétexte officiel de cette expulsion était l'incapacité où se trouvait
Deschamps de fournir un certificat de conversion au protestantisme.

24 Registres du Consistoire, aux Archives d'Etat, vol. R 67, fol. 160 (12 mars
1691).

25 RC, vol. 191, p. 133 (4 avril 1691). Sur toute l'affaire, voir Registres du Consistoire,

vol. R 67, fol. 158, 160, 164 et v.



UN RÔLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 31

Cet épisode indique, en tous les cas, que vers la fin du XVIIe siècle la
diffusion d'opinions athées était devenue l'objet de sérieuses inquiétudes pour
les autorités de Genève. L'affaire Vaudenet qui éclata quelques années plus
tard est un autre exemple du même phénomène. André-Robert Vaudenet,
militaire, propriétaire de vignes à Cologny, caractère instable et violent,
causa beaucoup de souci aux autorités dès 1696. En 1706 un affrontement
avec l'ancien syndic Pierre Gautier le conduisit à un procès devant le
Conseil des Deux-Cents. Vaudenet fut défendu avec succès par l'avocat
Pierre Fatio, le chef populaire qui devait être exécuté l'année suivante26.
Aussi n'est-ce peut-être pas le fruit du hasard si, en avril 1707, quatre mois
avant l'exécution de Fatio, Vaudenet fut sommé de comparaître devant le

Consistoire et interrogé sur ses idées religieuses. Il confessa qu'il avait des

doutes sur la divinité du Christ et la véracité des Ecritures mais qu'il croyait
en un seul Dieu, créateur et gouverneur du monde27. Une commission
spéciale de théologiens et de magistrats ne réussit pas à convaincre Vaudenet
de la vérité de la religion chrétienne, aussi le Conseil dècida-t-il, le 15 juin,
de le bannir de la ville à cause de ses opinions déistes. Ces dernières peuvent

n'avoir été qu'un simple prétexte. Vaudenet le prétendit par la suite,
puisque ses idées religieuses étaient déjà connues depuis longtemps28.
Néanmoins ce prétexte, même s'il ne servit que d'excuse, est très significatif;

il montre de possibles relations, au moins aux yeux des autorités,
entre subversion politique et sociale et attitude déiste dans la Genève de ce

temps. Non moins significatives sont les affirmations de Vaudenet selon les-

26 Voir Charles Gautier, Un cerveau brûlé: André-Robert Vaudenet. 1963 (aux
Archives d'Etat de Genève, 86/Fb/21). Vaudenet avait eu des querelles répétées avec
son frère et ses sœurs sur des questions de propriété, querelles qui l'amenèrent à

attaquer et grièvement blesser son frère en 1700 et en conséquence à quitter Genève. La
confrontation avec Pierre Gautier eut lieu en janvier 1706, quand Vaudenet retourna
soudainement à Cologny sans permission. Il fut arrêté par le Petit Conseil mais son
procès devant les Deux-Cents en juillet de la même année se termina simplement par
de sérieuses censures et des avertissements pour l'avenir

27 Henry Fazy, Procès et condamnation d'un Genevois en 1707(Genève, Mémoires
de l'Institut National Genevois, 1877). Plus tard, devant le Petit Conseil, il fit une

remarque intéressante. Alors qu'on lui demandait s'il croyait que Christ était le Fils
de Dieu, il répondit: «Qu'il ne sçait pas si un corps est un Dieu», indiquant peut-être
ainsi que ses doutes hérétiques étaient dérivés de l'insistance cartésienne sur la
séparation entre matière et esprit. Ibid., p. 5.

28 II présenta cet argument lorsqu'il fut interrogé à Vésenaz, son lieu d'exil en

Savoie, par Claude Violland, procureur du Clergé de l'évêque de Genève, demeurant
à Annecy. Violland avait reçu de l'évêque la charge d'interroger Vaudenet, probablement

sur la base d'informations qu'il avait reçues des autorités genevoises. Le

procès-verbal de Violland se trouve aux Archives d'Etat, PH 4130. Voir aussi Fazy,
pp. 9-11. Le souci du Petit Conseil, même avant que Vaudenet soit expulsé, de

l'empêcher de participer au Conseil général de 1707, vient corroborer l'idée selon

laquelle les motifs politiques prévalurent sur les motifs religieux dans cette affaire.
Voir Fazy, pp. 6-7.



32 MICHAEL HEYD

quelles les idées déistes et athées étaient très répandues alors dans certains
cercles de la société genevoise, même si elles n'étaient pas ouvertement
exprimées «pour ne pas troubler la société humaine et la tranquillité
publique»29.

L'un des théologiens chargés en 1707 de détourner Vaudenet de ses vues
déistes était J.-A. Turrettini. L'autre était son collègue plus âgé, Benedict
Pictet, professeur de théologie à l'Académie depuis 1686 qui était également
engagé dans le combat contre le déisme et l'athéisme30. Pour ces deux

hommes, déistes et athées ne représentaient pas seulement l'un des principaux

défis lancés à la théologie, mais aussi une sérieuse menace pour
l'ordre social et moral. Pour Turrettini du moins ce défi était l'un des motifs
principaux de son insistance sur la théologie naturelle. A cet égard l'explication

classique qui voit dans le développement de la théologie naturelle une
réponse au déisme et à l'athéisme est valable pour Genève.

Le cas de Turrettini et de l'Académie révèle cependant un autre motif,
qui a moins retenu l'attention des historiens jusqu'à maintenant. La stricte

séparation entre philosophie et théologie n'avait pas seulement laissé le

champ libre aux déistes et aux athées pour tirer leurs propres conclusions
théologiques de la nouvelle philosophie mécaniste. Elle menaçait également
de miner le rôle propédeutique de la philosophie dans une Académie
principalement vouée à la formation des ministres31. Le problème devint spécialement

aigu lorsqu'une réforme générale du programme des études
académiques fut décidée entre 1701 et 1704. Ces mesures avaient été surtout
envisagées pour attirer plus d'étudiants à l'Académie privée par la Révocation

de l'Edit de Nantes de son aire principale de recrutement estudiantin32.

29 Archives d'Etat PH 4130, et Fazy, p. 10.
30 Lors d'une comparution devant une commission de la Compagnie des Pasteurs

en 1701 qui enquêtait sur l'état de l'enseignement à l'Académie, Pictet souligna «qu'il
a fait divers traités contre les Athées, les Déistes et les Sociniens», RCP. vol. R 18,

pp. 200-201. Il n'y a pas d'étude moderne sur Pictet et son enseignement; voir cependant

E. de Bude, Vie de Benedict Pictet. théologien genevois (1655-1724), (Lausanne,
1874), et Borgeaud, op. cit., pp. 530-531. Voir également Senebier, op. cit., vol. II, pp.
252-256: liste de ses œuvres publiées.

31 Une étude quantitative du corps estudiantin genevois a révélé que dans le
dernier quart du XVIIe siècle, près de 60% des étudiants dont la carrière ultérieure est

connue devinrent pasteurs après avoir terminé leurs études. Plus tôt dans le siècle, ce

pourcentage est encore plus élevé et les futurs pasteurs représentent plus de la moitié
de l'ensemble des étudiants. Voir la Table 15 de ma dissertation non publiée:
«Cartesianism, Secularization and Academic Reform: Jean-Robert Chouet and the
Academy of Geneva, 1669-1704» (Princeton 1974) et mon ouvrage à paraître. Cette étude

statistique repose sur le dictionnaire biographique du Livre du Recteur en cours de

publication sous la direction de Suzanne Stelling-Michaud.
'- La moyenne des inscriptions annuelles d'étudiants tomba de 36 dans les années

1676-1685 à 17, c'est-à-dire moins de la moitié, dans la décennie suivante. Pour plus



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 33

On avait ainsi institué une année d'étude d'humanités, rejeté expressément
tous les aspects scolastiques de l'enseignement de la philosophie, reconnu
officiellement l'importance de la philosophie expérimentale et, plus
marquant encore, créé une chaire honoraire de mathématiques dans l'intention
explicitement avouée d'attirer plus d'étudiants par l'introduction d'un sujet
très à la mode à cette époque33. Ces dispositions ne pouvaient se justifier
que par une conception nouvelle de la culture, dans laquelle les sciences
nouvelles prendraient une signification croissante pour la théologie. Car la

théologie demeurait toujours la première et la plus importante discipline de
l'Académie et la Compagnie des Pasteurs gardait dans une large mesure le

contrôle de l'Académie, même si elle avait dû céder aux autorités civiles un
peu de son influence sur les affaires académiques34.

C'est Jean-Alphonse Turrettini qui développa cette conception nouvelle
de la culture; recteur de l'Académie, élu en 1701 par la Compagnie des

Pasteurs, il travailla avec Chouet, devenu entre-temps membre du Petit-Conseil
et scolarque chargé des affaires académiques, à la mise en œuvre des

réformes que l'on vient de mentionner. Dans ses discours rectoraux
prononcés à l'ouverture de l'année académique, en particulier dans celui de

1704, Turrettini présente les études comme un programme cohérent dans
lequel chaque étape tire sa justification du but final qui leur donnait leur
unité: le perfectionnement de la piété et de la vertu morale, fondé sur la

connaissance des œuvres de Dieu dans la nature physique et dans la nature
humaine:

« Denique, Auditores, in emendandis Literarum Studiis, eorum praecipue
scopum ac finem emendari convenit; Ut scilicet ad pietatem et virtutes omnes
dirigantur; Ut, in scrutandis Dei operibus, ad opificem semper ascendamus, ejus
perfectiones miremur. ejusque nos cultui atque obsequio totos addicamus»35.

de détails sur cette crise et sur les réformes académiques, voir les références de la note
précédente. Voir aussi Borgeaud, op. cit., pp. 475-504.

33 Voir les témoignages des deux professeurs de philosophie devant l'Assemblée
académique en 1703, dans Borgeaud, op. cit., pp. 486-487. La source originale se

trouve à la BPU, Ms, fr. 985, p. 28.
34 Ainsi les pasteurs firent obstacle au projet d'établir un Sénat académique à

Genève dans lequel les laïcs (conseillers, avocats, médecins) auraient formé la majorité.

L'Assemblée académique qui servit de substitut fut constituée de professeurs de

l'Académie et de trois représentants du Conseil (Scolarques); toutes ses décisions
devaient être ratifiées à la fois par le Conseil et la Compagnie des Pasteurs. C'est sans
doute aussi à l'opposition des pasteurs que l'on doit l'échec de la tentative de Chouet
de transformer l'Académie en Université en 1708. Voir Borgeaud, pp. 497-499.

35 « De Studiis Emendandis et Promovendis», p. 29. Les discours académiques de

Turrettini furent réunis et publiés en 1737 sous le titre à'Orationes Academicae. Le
discours de 1704, la chose mérite d'être notée, est dédié à Gilbert Burnet, l'historien
de l'Eglise, latitudinariste, évêque de Salisbury. Burnet a réagi très favorablement à

ce discours que Turrettini lui a envoyé. Voir sa lettre à Turrettini du 28 octobre 1706,

Ms. Fr. 485, fol. 211. Une copie manuscrite de l'édition de 1706 de ce texte se trouve
à la BPU, Ms. Fr. 482. Sur la valeur et le but de l'étude, voir aussi le discours de 1705.

De Scientiarum Vanitate et Praestantia (Genève. 1706), pp. 20-36.



34 MICHAEL HEYD

Un tel but met un accent important sur les aspects rationnels et éthiques
de la religion, c'est-à-dire sur la théologie naturelle. Il comporte également
l'utilisation systématique des résultats des nouvelles sciences naturelles dans

l'enseignement de la théologie. Désormais, outre le défi lancé par le déisme

et l'athéisme, il y a au développement de la théologie naturelle et à la

confiance croissante faite aux sciences de la nature dans le discours théologique

une raison pédagogique. Cette raison correspond au besoin de réintégrer

les diverses disciplines académiques dans un plan d'études général et

cohérent et d'offrir aux étudiants de l'Académie une conception unifiée du
savoir.

De quelle manière se fit cette réintégration? Dans ses discours rectoraux,
l'appui que Turrettini prend sur la nouvelle philosophie naturelle et sa

vision unifiée des diverses disciplines se manifestent d'abord de manière

négative, par le rejet de l'enseignement scolastique traditionnel, en théologie
comme en philosophie. Turrettini considère la scolastique comme un exercice

vain et stérile qui prétend connaître plus qu'un homme peut connaître
et ne fait que contribuer à développer des controverses36. Un tel rejet est

présenté, pour la théologie, comme un retour à l'enseignement originel de la

Réformation. Mais Turrettini tire aussi explicitement son inspiration de la

«révolution philosophique» du XVIIe siècle:

« Postremo et Vos hic testes appello, o cara Ecclesiis nostris capita, o beati in

omne aevum Reformationis nostrae auctores, qui, pro caetera vestra sapientia,
Theologiam illam Scholasticam, quae Religionem pessum dédit, ex Scholis vestris
proscripseratis, et novam Theologiae formam, egregiam illam sane ac utilis-
simam, reduxeratis; Quorum exemplis utinam semper posteri vestri institissent,

neque miseras Scholae argutias praestantissimae illi simplicitati unquam praetu-
lissent! Quando vero id quod factum est infectum fieri nequit, utinam hodierna
gens literata, feliciori afflata sydere, vanas tandem ambages succidat, nec nisi

simplicia ac rerum naturae consentanea sectetur! Quod si fiat, quanta emendatio,
et Theologiae, et Philosophiae, et Historiae, et Artis dicendi, exinde obortura sit,

praedicari satis non potest»37.

En fait, Turrettini avait une image de la connaissance38 qui était pour
l'essentiel celle des nouvelles sciences naturelles, opposée à la fois à la

scolastique et à une position sceptique extrême déniant toute possibilité de

connaître quelque chose de manière certaine. La connaissance pouvait être

acquise et était digne de confiance, mais seulement dans les limites de

l'esprit humain et pour autant que les objets auxquels elle s'attachait rele-

36 De Scientiarum Vanitate et Praestantia, pp. 15, 18.
37 « De Studiis Emendandis et Promovendis», dans Orationes Academicae, p. 24.
38 L'expression «image de la connaissance» est utilisée pour signifier les vues

relatives au but et à la légitimation de la connaissance, à sa portée et à ses modes de

progrès, à ses sources et aux méthodes par lesquelles on peut la réaliser et la vérifier.
Voir Yehuda Elkana, «The Distinctiveness and Universality of Science: Reflections
on the Work of Professor Robin Horton», Minerva, XV, N° 2 (Summer 1977), pp.
155-173, en particulier pp. 155-157.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 35

vassent de la sphère de l'homme et lui fussent utiles. La connaissance n'était
pas un corpus donné, mais quelque chose qui s'accroissait graduellement et

progressivement avec le temps. Cela était vrai pour la connaissance profane
comme pour la théologie39.

On ne sera donc pas surpris de voir Turrettini, dans son discours de

1704, offrir ce type d'enseignement poursuivi par les nouvelles sociétés

scientifiques comme l'alternative à la scolastique qu'il fallait écarter:

« Velim eum, non late nimis in Studiorum campo vagari, non saepe jam dicta
repetere. non satis jam exculta tractare, sed singularia quaedam argumenta,
minus hucusque elaborata, excolenda sibi sumere: Quemadmodum in doctis illis
Philosophorum Societatibus, quae per Europam institutae sunt, summo fructu
fieri videmus. Quinimo velim, cum viris eximiis, in condendis Systematibus tanto-
pere non laborari; vel si condantur, eorum defectus ingenue agnosci: Nec enim
res sat perfecte novimus, ut absoluta omnibus numeris Disciplinarum corpora
exsurgant. Igitur materiam corradamus, disquisitionibus, experimentis: Et cum
satis materiae fuerit, tum de aedificio exstruendo cogitabitur; Quemadmodum
sapienter monet Regiae Scientiarum Academiae nunquam satis laudatus Histo-
ricus»40.

Dans ce paragraphe Turrettini souligne l'importance de la méthode

expérimentale et, à la suite de Fontenelle, adhère à la méthode scientifique
de Bacon41. Pourtant, un peu plus haut dans son discours il avait
mentionné un autre modèle pour remplacer la scolastique:

« Vis optima Rationis praecepta? Lege brevem illam quidem, sed eximiam, sed

incomparabilem, sed auream Cartesii de Methodo dissertationem : Et nisi plus
inde frugis, quam ex omnibus Logicae vulgaris speculationibus percipias,
equidem caussa cadere ac populo disserri non renuam»42.

Avec bon nombre d'hommes de sciences et de gens de lettres de sa

génération, Turrettini suivait une démarche éclectique qui tentait de combiner la

méthode géométrique de Descartes avec la méthode expérimentale de

Bacon sans s'attaquer sérieusement aux difficultés soulevées par un tel

projet. Sans être un penseur particulièrement perspicace et systématique,
Turrettini n'en était pas moins, dans sa conception de la connaissance, un
représentant typique de la République des lettres de son époque.

Dans quelle mesure, cependant, cette conception était-elle spécifiquement

applicable à la théologie, une fois sortie des déclarations générales des

39 Cette conception de la connaissance est exprimée systématiquement dans le

discours académique de 1705, De Scientiarum Vanitate et Praestantia, en particulier,
pp. 29-33.

411 « De Studiis Emendandis et Promovendis», pp. 25-26.
41 Turrettini se réfère ici à la fameuse préface de Fontenelle à son Histoire de

l'Académie Royale des Sciences.
42 « De Studiis Emendandis et Promovendis», p. 11.



36 MICHAEL HEYD

discours académiques? Quel lien avait-elle avec le rôle de la théologie naturelle

dans l'enseignement de Turrettini? Cette confiance dans les sciences

nouvelles avait-elle une utilité quelconque dans le débat avec les déistes et

les athées? Pour répondre à ces questions il faut étudier de plus près le

cours de la théologie de Turrettini et les thèses défendues par ses

étudiants.

Le point le plus important, peut-être, est l'application au discours
théologique du principe cartésien d'évidence. On trouve ainsi parmi les thèses

défendues en 1717 par Samuel Turrettini, cousin issu de germain de Jean-

Alphonse, les deux énoncés suivants:

«III. Si tantum industriae in rebus obscuris elucidandis poneretur, quantum
laboris in rebus claris obscurandis positum est, brevi nihil amplius obscurum esset
in Theologia.
X. Quae cum evidentibus Rationis principiis pugnant, non modo credi non
debent, sed neque credi possunt: Sic nemo credere potest Montem sine valle,
baculum sine duobus extremis : Itaque nemo credit Transsubstantionem » 41.

La première thèse est dirigée non sans ironie contre les théologiens
scolastiques, mais il nous importe surtout de relever l'importance qu'elle
attribue à la clarté dans le discours théologique. La seconde est encore plus
significative par son recours au critère d'évidence pour réfuter la doctrine
de la transsubstantiation. On notera cependant que le principe d'évidence
n'est employé ici que dans un sens négatif: il est impossible de croire à

quelque chose qui est contraire aux principes évidents de la raison.
Turrettini partageait à cet égard les vues des autres théologiens rationalistes

de son époque, qui, tout en ne niant pas entièrement la possibilité de

croire certaines choses au-delà de la raison humaine, insistaient sur le fait
que l'on ne pouvait rien croire qui fût contraire à cette raison44.

Les règles de la méthode cartésienne étaient cependant applicables dans

un sens positif à la partie de la théologie fondée sur la lumière naturelle
commune à tous les humains, la théologie naturelle45. Ainsi dans les thèses

portant sur les attributs divins et leur perception par le lumen naturale, un
étudiant de Turrettini fait les recommandations méthodologiques
suivantes:

«...Secundo, in investigandis Dei adtributis, eo ordine procedemus, qui Geome-
tris familiaris est, quique re vera ad inquisitionem veritatis plurimum valet. Ea
nimirum ita disponemus, ut aliud ex alio fluere videatur, iis primo loco collocatis

43 Cogitationes, voi. I, p. 4.
44 A propos de l'influence de la controverse eucharistique sur le rôle croissant de

la raison dans la théologie réformée du XVIIe siècle, voir Walter Ri:x, Essays on
Pierre Bayle and Religious Controversy (La Haye, Nijhoff, 1965) ch. III, IV.

45 Pour la définition de la théologie naturelle, voir Thèse II des thèses défendues

par Louis Lullin en 1729, Cogitationes, vol. I, p. 63.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 37

quae sunt notiora ac evidentiora, iis vero postpositis quae priorum opera dignos-
cuntur»46.

Il n'y a pas de mention explicite du doute méthodique cartésien dans ce

texte, néanmoins Turrettini semble avoir abandonné l'avertissement de son
père de garder la théologie à l'écart des règles méthodologiques de
Descartes. Il n'oublie pourtant pas complètement cette mise en garde, car il
reconnaît les limites des critères mathématiques d'évidence dans le domaine
des vérités de la théologie révélée. Dans la troisième dissertation sur la
révélation et ses caractéristiques, défendue en 1716 par J. T. Le Clerc, il
souligne, autant que son père, le caractère sui generis de chaque discipline, y
compris la religion révélée.

« Igitur observamus, pro vario rerum genere, varia etiam Argumentorum genera
adhiberi; in rebus physicis, argumenta physica; in rebus Mathematicis,
argumenta mathematica; in rebus Historicis atque Moralibus, argumenta moralia. Qui
vero in rebus Historicis aut Moralibus, argumenta Mathematica requireret, is pro-
fecto non modo iniquus sed etiam ineptus esset»47.

La conclusion particulière portant sur les vérités révélées est claire et

significative:

« Igitur. in expendenda Revelationis veritate, non alia Argumenta requirenda
sunt, nisi qualia fert natura rerum ac proinde iniqui essent, qui evidentiam mathe-
maticam aut metaphysicam hic postularent. Sufficit, si Facta Evangelica, v. g.
eodem genere argumentorum probentur, quibus probantur Facta omnia vetera: et
si yvnaiornç Librorum Sacrorum eodem genere argumentorum probetur, quibus
probatur vvr|cnOTnç Librorum omnium; et si Praeceptorum Evangelicorum sanc-
titas eo modo adstruatur, quo notiones omnes Morales adstrai soient. Aliquid
ultra requirere, aequitati ac sapientiae adversum esset»48.

Turrettini ne prétend donc pas que les vérités de la religion révélée aient la

certitude des propositions mathématiques (ou métaphysiques). Cela ne

signifie pourtant pas que les vérités révélées dans l'Ecriture sont tout à fait
au-delà de toute preuve rationnelle. La véracité de l'Ecriture peut être
examinée et prouvée de la même manière que l'authenticité d'autres textes

anciens et de faits historiques; les commandements évangéliques reposent
sur le même fondement que les préceptes généraux de l'éthique. Ainsi, les

vérités et préceptes religieux ne sont pas si clairs et certains qu'ils dépouillent

la religion de sa caractéristique essentielle qui est nécessairement d'être

un système de croyances, moralement et intellectuellement exigeant. Mais

en même temps les vérités révélées sont suffisamment accessibles et défen-

46 Thèse III des thèses défendues par Rosset de Rochefort en 1730 intitulées « De

Adtributis Dei Juxta Lumen Naturale», Ibid., pp. 130-131.
47 Cogitationes, vol. II, p. 60.
48 Ibid., p. 61.



38 MICHAEL HEYD

dables pour ceux qui recherchent sérieusement et sincèrement la vérité
chrétienne49.

Cela nous conduit à l'usage spécifique que Turrettini fait des sciences

profanes, en particulier des nouvelles sciences naturelles, pour combattre le

déisme et l'athéisme. De fait il considère la contemplation de l'œuvre de

Dieu dans la nature comme la principale réponse au défi athée. Dans son
discours de 1705, il assurait déjà ses auditeurs:

« Non Atheismus metuendus; Nam quid ad Deum potentius ducit, quam operum
ejus contemplano?»50

Toutefois dans l'enseignement ordinaire de Turrettini, nous l'avons vu,
une distinction claire doit être faite entre la théologie naturelle et la théologie

révélée; et les découvertes des nouvelles sciences naturelles, leurs
méthodes et leurs critères sont employés dans le cadre de la théologie naturelle.

A cet égard le locus classicus est naturellement l'argument qui prétend

prouver l'existence de Dieu et de la Providence à partir de la perfection de

l'ordre de la nature. Les thèses des étudiants de Turrettini ne se bornent pas
à faire référence à l'ordre de la nature en général et dans des termes
traditionnels, mais elles font allusion de manière précise à la cosmologie
cartésienne et à son principe de conservation comme preuve de la divine
Providence. Sans la main de Dieu tout retournerait au chaos, selon cet
argument51. Un autre étudiant de Turrettini invoque les admirables mécanismes
de la nature pour réfuter ceux qui attribuent à Satan des pouvoirs magiques
et surnaturels. De manière significative, en faisant état de cet argument, il
cite non seulement le De natura deorum de Cicéron, mais aussi les plus
éminents représentants de la «physico-théologie», Derham, Ray, Nieuwentyt
et Fénelon:

« Quid enim majus atque divinius, quam corpora organica, exquisitissimi artificii,
qualia sunt corpora Animantium, Serpentum puta atque Ranarum, subito, nulla
mora, solo verbo, solo jussu, condere? Inter opera Creationis, quae Deum auc-
torem clarissime demonstrant, eminet, Sapientum omnium judicio, pulcherrima
illa, neque satis unquam admiranda, Animantium fabrica. Videatur, inter Eth-

49 Ibid., p. 62. Sur la vérité historique, plutôt que mathématique, des événements
et des miracles évangéliques, voir aussi «Dissertano VII, De Veritate Religionis
Christianae», thèses défendues par Louis Tronchin (le jeune) en 1721, Ibid., pp.
172-173;« Dissertano XI, Quae est Apologetica I. Pro Veritate Religionis Christianae
Adversus Incredulorum Difficultates », défendue par Jean Sarasin en 1724, Ibid.,
pp. 278-279; «Dissertano XVI, Quae est Apologetica VI. Pro Veritate Religionis
Christianae Adversus Incredulorum Difficultates», défendue par Joël Henri de
Waldkirch en 1728, Ibid., p. 381, et les notes manuscrites du cours de théologie de

Turrettini, Archives Tronchin, vol. 119, fol. 9 v.
50 De Scientiarum Vanitate et Praestantia, p. 34.
51 Voir la Thèse XVI de la «Dissertano IV, de Providentia Dei Juxta Lumen

Naturale» défendue par Jean-Antoine Grenus en 1731, Cogitationes, vol. I, p. 167.

Cf. aussi les thèses sur les attributs divins défendues par Rosset de Rochefort l'année
précédente, Ibid., p. 152.



UN RÔLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 39

nicos ipsos, quam vivide et copiose argumentum illud urgeat Cicero, Lib. II de
Natura Deorum; et inter recentissimos Existentiae Dei defensores, quanta
demonstrationum vi atque pondère illud exornent, Fenelo Archiepiscopus Came-
racensis, Ray, Derham, Nieuwentyt, aliique. Quid igitur? An splendidum illud
Divinitatis indicium, cum impudentissimis Dei Adversariis, scelestissimoque
illorum capite, Diabolo, communicabimus?»52

Le défi principal ne provient toutefois pas de ceux qui attribuent les

merveilles de la nature à l'œuvre du Démon, mais de ceux qui prétendent
que l'ordre et les lois de la nature, tels que la nouvelle science les découvre
et les explique, se passent complètement de la Providence divine. Turrettini
n'ignorait assurément pas cet argument; il lui répondit dans son enseignement

et dans les thèses défendues par ses étudiants. Ainsi, dans les notes
manuscrites de ses cours, cet argument figure au premier rang des objections

contre la providence divine:

«On objecte premièrement contre la providence que tout ce qui se fait dans le

monde n'est que l'ouvrage de la nature et de ses lois, mais qu'est-ce que la nature
si ce n'est Dieu, et ces lois que sont-elles que des effets d'un être intelligent et

tout-puissant. La nature de chaque être est-elle capable de le produire, de le

conserver, etc.? et la nature en général, peut-elle être autre chose que l'assemblage
de tous les êtres qui est nécessairement ignorant et impuissant puisque tous les

êtres en particulier ne savent point comment ils sont faits et n'ont aucune
puissance pour se produire et pour se conserver, il faut donc nécessairement revenir à

Dieu et à sa providence»53.

Turrettini passe ensuite à la seconde objection: les choses arrivent dans

la nature sans ordre ni but. Comme preuve irréfutable du contraire, et donc
de la providence, il cite le mouvement de la terre et la circulation du sang54.

Des arguments pareils sont utilisés par son étudiant, Jean-Antoine Grenus,
dont on a déjà cité les thèses. L'objection des déistes est établie de manière

parfaitement claire:

«ea omnia probare quidem, Mundum a Deo conditum fuisse, Leges a Deo
constitutas, secundum quas cuncta procedunt, sed non probare Providentiam
haec continuo dirigere, siquidem Naturae Leges a Deo semel positae effectus illos
ex seipsis producere possunt»55.

Les réponses à cette objection consistent à affirmer que les lois de la

nature sont elles-mêmes la manifestation de la providence divine et qu'elles

52 Thèse II de la «Dissertano XV, Quae est Apologetica V. Pro Veritate
Religionis Christianae Adversus Incredulorum Difficultates», défendue par Jean-

Alphonse Fatio en 1726, Cogitationes, vol. II p. 353.
53 Archives Tronchin, vol. 119, « Des Leçons de Mons. Turrettini », fol. 3 ' r.
54 Ibid., fol. 4 r-4 v. Turrettini mentionne ces deux exemples comme évidence du

progrès de la science et signe que ce progrès contribue à prouver la providence
divine.

55 Thèse XXI de la « Dissertatio IV, de Providentia Dei Juxta Lumen Naturale»,
Cogitationes, vol. I, p. 169.



40 MICHAEL HEYD

ne continuent à fonctionner qu'en raison de la volonté constante de Dieu56.

Ainsi, dans le cas du monde matériel au moins, la Providence divine se

manifeste à travers le fonctionnement des lois mécanistes57. De cette
manière seulement la nouvelle conception scientifique du monde peut
servir de base à la théologie naturelle et à la réfutation de l'argumentation
déiste et athée.

Cette conception constitue l'arrière-fond du dilemme que représentent
les miracles pour Turrettini et pour beaucoup d'autres théologiens contemporains.

D'une part, les explications naturelles servent à réfuter de
nombreux phénomènes prétendument miraculeux qui ne sont pas des miracles
vrais, mais des superstitions d'origine païenne58. D'autre part, c'est précisément

contre l'arrière-fond représenté par les lois mécanistes régissant l'univers

que les miracles prennent leur signification et servent à prouver la
vérité du christianisme59. C'était sur ce point que Turrettini et ses étudiants
devaient faire face au défi lancé par la critique spinoziste des miracles. Ils
insistaient sur le fait que les lois de la nature dépendent de la volonté de

Dieu plutôt qu'elles ne s'identifient à Son Essence, comme Spinoza le soutenait.

Les lois de la nature ne sont donc pas absolument éternelles et nécessaires

mais peuvent être suspendues temporairement par Dieu60. En faisant
place à la possibilité des miracles, Turrettini tend cependant à interpréter de

manière traditionnelle l'ordre mécaniste de l'univers comme un ordre régulier

et ordinaire plutôt que comme un ordre fondé sur les lois immuables61.

56/te/., pp. 170-171.
57 Turrettini affirme cela explicitement dans ses cours également: « Il (Dieu)

gouverne les choses corporelles d'une manière méchanique», Archives Tronchin, vol. 119,

fol. 5 v.
58 Voir Thèse XXXIII de la dissertation de J. A. Fatio (cf. n. 52). Cogitationes,

vol. II, pp. 373-374. La thèse fait allusion à des phénomènes naturels tels qu'éruptions

volcaniques ou aurores boréales traditionnellement considérés comme présages
surnaturels. Turrettini admet certes qu'il n'est pas toujours facile de tracer une ligne
entre le naturel et le surnaturel et de distinguer entre purs prodiges et vrais miracles.
Voir les Thèses IV-VI de la dissertation défendue par De Waldkirch (cf. n. 49), Ibid.,
pp. 378-379, et la dissertation défendue par Louis Tronchin en 1721, Ibid., pp. 174,

176, 177.
59 Voir la seconde thèse de la dissertation défendue par Louis Tronchin, Ibid.,

p. 172. Le but de cette dissertation était en fait de prouver la vérité et la divinité de la
religion chrétienne sur la base de ses miracles. Les notes de cours de Turrettini
comprennent aussi une section spéciale consacrée à la question des miracles. Archives
Tronchin, vol. 119, fols 12 v-14' r.

60 Une réfutation systématique de la conception spinoziste des miracles est
présentée et défendue par Jean Pierre Du Cros en 1725, «Dissertatio XIV, Quae est

Apologetica IV. Pro Veritate Religionis Christianae», Cogitationes, vol. II,
pp. 335-339. L'étudiant Louis Tronchin s'était attaqué au même point quelques
années auparavant, Ibid., pp. 175-176.

61 Ainsi dans les thèses de Du Cros les lois de la nature sont définies comme
«nihil aliud notant, nisi certum rerum ordinem, certas motuum determinationes,



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 41

Ainsi l'attachement de Turrettini à la philosophie mécaniste fut d'abord
plutôt défensif; son intérêt principal fut de tenter de réfuter les conclusions
impies qui pouvaient être tirées de cette nouvelle conception de la nature.
Quoiqu'il ait fait pour prouver l'existence de Dieu un usage occasionnel de

l'argument tiré de l'ordre et de l'organisation du monde, il n'offrit aucune
présentation systématique— comme l'avaient fait Ray, Derham ou Fénelon
— des phénomènes naturels comme manifestation de la sagesse et de la

puissance de Dieu. Il ne tenta pas non plus une harmonisation de l'histoire
de la Genèse avec les récentes découvertes scientifiques, comme le firent
quelques théologiens de sa génération62. En fait Turrettini reprenait la mise

en garde traditionnelle du XVIIe siècle contre la tendance à lire l'Ecriture
comme un livre d'astronomie ou de physique63. Par ailleurs il ne releva

aucune insuffisance théologique dans la conception mécaniste cartésienne
du monde, comme certains disciples de Newton le firent à cette époque. Sa

perspective scientifique quelque peu éclectique tendait au cartésianisme et il

n'adopta pas le système newtonien avec ses implications thèologiques et

sociales, telles que les développèrent Bentley, Clarke et d'autres théologiens
britanniques du début du XVIIIe siècle64.

L'utilisation que Turrettini fit de la philosophie naturelle pour réfuter le

déisme et l'athéisme fut donc très limitée, comme le fut son attachement à la

quae ex Caussis mere naturalibus fluunt; sed quae, posito Naturae Auetore, ab eo
suspendi atque immutari facile possunt». Ibid., p. 337.

62 Voir par exemple l'ouvrage du dernier recteur de l'Académie de Saumur, Th.
Barin, Le Monde Naissant, ou la création du monde démontrée par des principes très

simples et très conformes à l'histoire de Moïse (Utrecht 1685). L'ouvrage de Saint Rem-

bert porte un titre encore plus explicite: Nouveaux essais d'explication physique du 1er

chapitre de la Genève (Utrecht 1713). J.F. Vallade, Discours philosophique sur la création

et l'arrangement du monde (Amsterdam 1700), trouve dans l'histoire de la création

des hommes et des anges une preuve de l'existence de la gravitation.
63 Voir les Thèses XXX-XXXI de la « Dissertatio XI, Quae est Apologetica I. Pro

Veritate Religionis Christianae Adversus Incredulorum difficultates», défendue par
Jean Sarasin en 1724, Cogitationes, vol. II, pp. 289-290. Le but de la révélation,
comme on le souligne là, n'est pas de faire de nous des philosophes et des hommes
de science, mais d'enseigner la vraie piété et la vertu. L'Ecriture a été écrite dans un
langage courant accommodé à la compréhension de l'homme du commun. La
révélation chrétienne n'a pas besoin d'être systématique ou d'être présentée en accord
avec une quelconque méthode philosophique. Voir également les Thèses VII-VIII de
la «Dissertatio XII, Pro Veritate Religionis Christianae» défendue par François de
Roches la même année. Ibid., pp. 305-306.

64 Sur les critiques théologiques portées par Bentley et Clarke sur la philosophie
mécaniste de la nature de Descartes, critiques fondées sur les Principia de Newton
comme modèle scientifique alternatif, voir Dahm, «Science and Apologetics in the

Early Boyle Lectures». L'utilisation du newtonisme par ces théologiens latitudinaires

pour la construction d'une philosophie sociale et politique a été analysée par Jacob,
The Newtonians and the English Revolution, en particulier ch. V.



42 MICHAEL HEYD

théologie naturelle en général65. En fait une partie importante de son
enseignement fut consacrée à la nécessité de la révélation et aux moyens par
lesquels son contenu pouvait être vérifié66. C'était, bien entendu, le point
précis que contestaient les déistes de la fin du XVIIe et du début du XVIIIe
siècle, en Europe en général, à Genève notamment, comme on l'a déjà
relevé67. Pour ce problème, Turrettini estima que les mathématiques, la
physique et les autres sciences naturelles ne pouvaient être d'un grand appui.
Pour prouver la vérité de l'Ecriture, il fit plutôt confiance à l'histoire, à la

philologie et à l'éthique. Etant donné aussi les progrès impressionnants de

ces disciplines au cours du XVIIe siècle, il croyait que les théologiens de sa

génération seraient mieux équipés que jamais pour triompher des ennemis
du christianisme68.

Malgré l'usage limité des nouvelles sciences naturelles par Turrettini, son
enseignement théologique en général, ses polémiques contre le déisme et

l'athéisme en particulier, ne furent pas complètement étrangers à la culture
contemporaine. Comme beaucoup d'autres théologiens de ce temps, il
utilisa les progrès récents des sciences profanes pour fortifier l'orthodoxie
chrétienne et pour ne pas laisser déistes et athées tirer leurs propres conclusions

de ces sciences, qu'il s'agisse de physique et d'astronomie ou de philologie,

d'histoire et de chronologie69. Ce faisant, il ne combattait pas seulement

les dangers menaçant la foi chrétienne à Genève; il offrait également

une conception nouvelle et intégrée de la culture, une conception qui
correspondait aux besoins institutionnels et pédagogiques de l'Académie de

Genève au début du XVIIIe siècle.

65 La théologie naturelle était pour Turrettini le fondement solide de la religion, et
rien de plus. Elle avait besoin d'être complétée par le message chrétien révélé dans
l'Ecriture. Voir la Thèse III des «Theses de Theologia Naturali in Genere» défendues

par Louis Lullin en 1729, Cogitationes, vol. I, pp. 63-64.
66 Plus d'un tiers des thèses théologiques défendues par les étudiants de Turrettini

est consacré à la nécessité et à la vérité de la révélation chrétienne. Voir en particulier
les thèses défendues par Jean Sarasin en 1715, « Disputatio theologica de revelationis
necessitate» et par Jacob Théodore Le Clerc l'année suivante, « De Revelationis
Examine et Characteribus», Cogitationes, vol. II, p. 22 et suiv., 52 et suiv. Voir aussi la
section « De la Théologie révélée», Archives Tronchin, vol. 119, fol. 6' r-9 v, où
Turrettini insiste aussi sur la nécessité sociale et psychologique de la révélation pour la

majorité des hommes qui ne peuvent atteindre la connaissance de Dieu par la
raison.

67 Voir ci-dessus p. 36.
68 Tel était, en fait, le thème principal du discours rectoral prononcé par Turrettini

en 1703 et dédié à Chouet: «De saeculo XVII erudito et hodiernis Literarum
periculis», Orationes Academicae, pp. 93-122, en particulier pp. 105-106.

69 Pour une discussion classique des problèmes de chronologie et de leur
influence sur la conscience religieuse de cette époque, voir Paul Hazard, La crise de
la conscience européenne, Paris 1935, lre partie, ch. 2.


	Un rôle nouveau pour la science : Jean-Alphonse Turrettini et les débuts de la théologie naturelle à Genève

