Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 30 (1980)

Heft: 1

Artikel: Un r6le nouveau pour la science : Jean-Alphonse Turrettini et les
débuts de la théologie naturelle a Genéeve

Autor: Heyd, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381160

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 112 (1980), P. 25-42

UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE:
JEAN-ALPHONSE TURRETTINI ET LES DEBUTS
DE LA THEOLOGIE NATURELLE A GENEVE

MICHAEL HEYD

Dans I'histoire de la pensée européenne, le X VIII¢ siécle n’est plus sim-
plement considéré comme une période sécularisée et antichrétienne; depuis
quelque temps on reléve un intérét croissant pour les courants religieux des
Lumieres'. Ainsi en arrive-t-on a ne plus caractériser le passage du XVII¢
au XVIII® siecle par un processus de déchristianisation, terme a la significa-
tion problématique et ambigué, mais plutdt par un changement des sensibi-
lités religieuses?. Ce dernier se manifeste notamment par 'apparition d’un
type nouveau de «théologie naturelle» qui s’appuie de plus en plus sur les
résultats des nouvelles sciences de la nature. Les diverses « physico-théolo-
gies» qui voient le jour au tournant du siécle en sont la manifestation la
plus spectaculaire: les découvertes des savants y servent de base pour
démontrer les dogmes centraux de la religion chrétienne?.

I Cet intérét s’est manifesté récemment au Congreés de la Commission Internatio-
nale d’histoire ecclésiastique comparée, tenu a Varsovie en juin 1978. Une section de ce
congres avait pour objet d’étude: « Les courants chrétiens de I 4ufkldrung en Europe
de la fin du XVIIe siécle jusque vers 1830». Le présent article est une version déve-
loppée d’'une communication présentée a ce congres.

2 Sur les problémes impliqués par le terme « déchristianisation» a cette époque,
voir Jean DELUMEAU, Le catholicisme entre Luther et Voltaire, « Nouvelle Clio»
(Paris, P.U.F. 1971), pp. 293-330, et Georges GUSDORF, Dieu, la nature, 'homme au
siécle des lumieres (Paris, Payot, 1972), pp. 19-38.

3 Pour une discussion générale de la «physico-théologie», ses caractéristiques
comme rejeton speécifique de la théologie naturelle et les motifs qui I'animent, voir
par exemple, H.-M. BARTH, Atheismus und Orthodoxie, Analysen und Modelle christli-
cher Apologetik im 17. Jahrhundert (Gottingen, Vandenhoeck et Ruprecht, 1971),
pp. 251-254. Les ouvrages qui inspirérent nombre de « physico-théologiens» furent
ceux de John RAY, The Wisdom of God Manifested in the Works of the Creation (1691)
et Physico-theological Discourses (1692). Les «Boyle Lectures» donnent un cadre
convenable pour exposer la théologie naturelle en général et la « physico-théologie »
en particulier. Voir en particulier les cours de William DerHaM en 1711-1712, Phy-
sico-Theology: Or a Demonstration of the Being and Attributes of God, from his Works
of Creation (Londres 1713) et sa derniére ceuvre, Astro-theology: Or a Demonstration
of the Being and Attributes of God from a Survey of the Heavens (Londres 1715). Les
cours de Derham furent plus tard traduits en néerlandais, francais, suédois et alle-
mand. Dans les mémes années, Fénelon publiait en France son petit traité intitulé
Démonstration de l'existence de Dieu tirée de la connaissance de la nature (Paris 1713),
et Nieuwentyt publiait en Hollande un ouvrage analogue, L'existence de Dieu démon-
trée par les merveilles de la nature. Dés les années 1730 des ouvrages comme Hydro-
theologie (Hambourg 1734) et Pyrotheologie (Hambourg 1732) sortaient de la plume
du fameux bibliographe, théologien et maitre des études classiques, J.A. Fabricius, en
Allemagne.



26 MICHAEL HEYD

Pourtant pareille entreprise comportait des dangers puisqu’elle impli-
quait non seulement une dépendance croissante des théologiens a I’égard
des développements des sciences, mais aussi une reconnaissance implicite
de la pertinence pour le discours théologique d’'une nouvelle théorie de la
connaissance, €élaborée par la philosophie naturelle. Longtemps servante
(ancilla) de la théologie, la philosophie menagait d’en devenir la maitresse
(domina). Bien plus, alors qu’elle en avait été simplement le fondement, la
religion naturelle risquait de se substituer au christianisme, reléguant a
I’arriére-plan la religion révélée*. Comment expliquer cette évolution déci-
sive? Quelles furent les motivations des théologiens qui s’engagérent dans
cette aventure?

La plupart des historiens s’accordent a reconnaitre que I’enrdlement de
la nouvelle philosophie de la nature au service de la théologie était princi-
palement motivé par le défi que représentaient le déisme et I'athéisme, ou
plus précisement par I'utilisation que déistes et athées faisaient des résultats
des nouvelles sciences, en particulier ceux de la conception mécaniste de la
nature’. En Angleterre, I'accent croissant mis sur la religion naturelle était
lié a la fois a la réaction contre un enthousiasme religieux et politique et aux
tentatives d’établir une nouvelle stabilité sociale et politique dans la période
suivant 1660. Margaret Jacob I'a montré récemment: apres la «Glorious
Revolution », le newtonisme fournissait aux théologiens latitudinaires angli-
cans une idéologie qui justifiait a la fois leur interprétation modérée du
christianisme et leur vision de I’Eglise et de I’Etat, accommodeée a la nou-
velle société commerciale de la fin du XVII¢ siécle®.

L’apparition de la religion naturelle au sens large fut en Angleterre un
processus graduel qui commenga déja au milieu du siécle avec la publica-
tion des ceuvres de Walter Charleton et John Wilkins’. Sur le continent tou-
tefois, le passage a la religion naturelle semble avoir été en général plus
brusque. A cet égard, le cas de Geneve est particulierement intéressant.
Presque jusqu’a la fin du XVII¢ siecle, une stricte orthodoxie régnait a
I’Académie de Calvin, grice a Frangois Turrettini (1623-1687), son prin-

4 Pour une analyse de ce processus en Angleterre, voir R. S. WESTFALL, Science
and Religion in Seventeenth Century England (Ann Arbor, The University of
Michigan Press, 1973).

5 Voir WESTFALL, pp. 106-145; BARTH, op. cit., passim, et John J. DAHM, « Science
and Apologetics in the Early Boyle Lectures», Church History, 39 (1970), N°© 4, pp.
172-186.

6 Margaret C. JacoB, The Newtonians and the English Revolution (Ithaca, Cornell
University Press, 1976).

7 John WiLKINS, Discourse Concerning the Beauty of Providence (1649); Walter
CHARLETON, The Darkness of Atheism Dispelled by the Light of Nature (1652). Voir
également WESTFALL, op. cit, pp. 118-120, et Barbara SHAPIRO, John Wilkins,
1614-1672, An Intellectual Biography (Berkeley and Los Angeles, The University of
California Press, 1969), p. 233.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 27

cipal théologien, I'un des interpretes marquants de I’orthodoxie réformée de
I'époqued. C’est en revanche a son fils, Jean-Alphonse Turrettini
(1671-1737), que I'on doit I'introduction de la théologie naturelle a Genéve
et I'intégration de la nouvelle philosophie de la nature dans ’enseignement
théologique. Cet article se propose d’examiner la nature de ce changement
et quelques-uns des motifs qui 'ont favoris¢, en étudiant le cadre particulier
du milieu académique de Genéve au début du XVIIIE siécle.

Les raisons qui poussérent Jean-Alphonse Turrettini a se fonder sur la
théologie naturelle et sur les progrés récents des sciences profanes furent-
elles analogues a celles que les historiens ont repérées ailleurs en Europe a
cette époque? Sa théologie fut-elle une « physico-théologie » du méme genre
que celle développée par Ray et Derham en Angleterre, Nieuwentyt en
Hollande, Fénelon en France, ou, plus tard, Fabricius en Allemagne?°®

Jean-Alphonse Turrettini était assurément étroitement lié a quelques
théologiens latitudinaires anglais de cette génération qui I'influencérent.
Aprés des études achevées a Genéve en 1691 et a Leyde en 1692, il
débarqua la méme année en Angleterre, ou il rencontra des hommes
d’Eglise de premier plan, comme I’archevéque Tillotson, I’évéque Wake et
I’évéque Burnet (avec lequel il partageait un intérét profond pour I'histoire
de I’Eglise); il rencontra également a Cambridge quelques disciples de
Newton, dont son compatriote Fatio de Duillier '°. 1l veilla @ maintenir des
contacts étroits avec I'Eglise d’Angleterre apres son retour @ Genéve en
1694; il fut alors nommé pasteur de I’Eglise italienne, puis, en 1697, profes-
seur d’histoire de I’Eglise a I’Académie et enfin, en 1705, professeur de théo-
logie!'. En 1708 il fut nommé membre de ’Académie des Sciences de
Berlin, et tout au cours de sa vie il correspondit avec des savants, des
hommes de lettres et des théologiens 2.

Turrettini était a la fois théologien et membre de la République des Let-
tres, mais les raisons pour lesquelles il travailla a intégrer la nouvelle philo-

8 Sur Frangois Turrettini et son combat pour maintenir I'orthodoxie calviniste,
voir Gerrit KEIZER, Frangois Turrettini. Sa vie et ses ceuvres et le Consensus (Lausanne
1900). Voir aussi la biographie un peu vieillie de E. de BUDE, Vie de Frangois Turret-
tini, théologien genevois (1623-1687) (Lausanne 1871).

? Voir note 3.

10 Pour une biographie de Jean-Alphonse Turrettini, voir E. de BUDE, Vie de J.-A.
Turrettini, théologien genevois (1671-1737), (Lausanne 1880). Voir également Jean
SENEBIER, Histoire littéraire de Genéve (Genéve 1786) t. 111, pp. 7-13.

Il Turrettini fut continuellement tenu au courant des mouvements intellectuels en
Angleterre par sa correspondance avec des hommes d’Eglise comme Burnet et des
réefugiés huguenots tels Aufrére, L'Oste, Des Maiseaux, et d’autres. Voir E. de BUDE,
Lettres adressées de 1686 a 1737 a J.-A. Turrettini (Genéve 1887), t. 11, pp. 63-80, t. 11,
pp. 273-279. Les lettres de Burnet et d’autres Anglais se trouvent parmi les papiers
J.-A. Turrettini, Ms. Fr. 485-493 a la BPU.

12 BuDE, Vie de J.-A. Turrettini, pp. 71-72. On trouvera des indications sur la riche

correspondance de Turrettini dans I'ouvrage cité a la note précédente.



28 MICHAEL HEYD

sophie de la nature a son enseignement théologique trouvent aussi leur
explication dans la situation propre a Geneve et a son Académie. La princi-
pale source pour étudier I'enseignement de Turrettini est constituée par les
nombreuses théses soutenues par ses étudiants sous sa présidence'?. L'une
d’entre elles, Theses De Theologia Naturali In Genere, défendue par Louis
Lullin en 1729, établit clairement les raisons pour lesquelles il convient de
développer la théologie naturelle a cette époque.

«Quod si vero semper maximi fuit usus, maximoque studio excoli debuit Theo-
logia Naturalis, certe hac aetate, et hoc rerum statu, potissimum excoli debet;
duabus praesertim de caussis. Primo, quia Physica, Anatomia, Astronomia,
Optica, denique Scientiae omnes quae circa Naturam occupantur, elapso nuper
Saeculo plurimum promotae sunt, sicque plura nunc habemus Sapientiae Dei tes-
timonia, quam olim habebantur. Deinde, quod hodie tamen maximus sit
Impiorum numerus, qui Revelationem non multum curant; quorum proinde stul-
titia, argumentis a Natura ductis, summo studio revincenda est. Neque vero
desunt praestantissima inter Recentiores Philosophos et Theologos ingenia, quae
in hac palaestra felicissime se exercuerint; quorum lucubrationibus, quidquid
Veteres hac de re scripserant, longo intervallo superatur» 4.

Les deux raisons évoqueées dans ce texte — 'usage théologique qui pour-
rait étre fait du progrés des sciences de la nature et le besoin de la théologie
naturelle pour réfuter les conclusions impies que certains tiraient de la nou-
velle conception scientifique du monde — ces deux raisons étaient des
arguments courants en faveur de la théologie naturelle; pourtant ils
n’étaient pas des arguments purement abstraits. Ils avaient une signification
concrete dans le contexte du développement de I’Académie dans le dernier
tiers du XVII¢ siecle et au début du XVIIIe.

*
* *

13 Ces théses étaient écrites par Turrettini; elles furent par la suite réarrangeées et
publiées en 1737 dans un ordre systématique (plutdt que dans I'ordre chronologique
ou elles furent soutenues) sous le titre Cogitationes et Dissertationes Theologicae, 2
vols. (cité Cogitationes). Pour une liste des théses dans I'ordre chronologique, voir H.
HEevEer, Caralogue des theses de théologie soutenues a I'Académie de Genéve (Genéve
1898).

14 Cogitationes, vol. 1, p. 73. Un argument semblable fut présenté en termes
presque identiques par Turrettini dans son cours de théologie dont les notes manus-
crites sont conservées aux Archives Tronchin de la BPU de Genéve. Parmi les raisons
de cultiver la théologie naturelle on trouve: «4 (émement) c’est surtout par cette
Théologie Naturelle qu'on impose silence aux impies et aux profanes. 5 (émenent)
Enfin, elle doit étre plus cultivée que jamais, puisque toutes les sciences ont vu de
grands accroissements comme la Physique, I'’Anatomie, I'Astronomie, les Mathémati-
ques, qui servent beaucoup a faire connaitre la grandeur, la puissance et la sagesse de
Dieu» (Archives Tronchin, vol. 119, fol. 2 v. Chaque folio de ce texte comprend 4

pages).



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 29

La philosophie cartésienne de la nature y avait été introduite par Jean-
Robert Chouet, nomme a la chaire de philosophie de I’Académie en 1669 '°.
Cette méme anneée éclatait a Geneéve '« affaire de la Grace», une contro-
verse portant sur la grace universelle (ou plus exactement sur I'universa-
lisme hypothétique), doctrine développée a Saumur par Moise Amyraut et
ses disciples'®. Au cours des années suivantes la stricte orthodoxie fit une
derniére tentative pour s’affirmer en Suisse et c’est ainsi que la fameuse For-
mula Consensus vit le jour. Chouet ne pouvait introduire le cartésianisme a
Geneve qu’en écartant soigneusement toutes les implications théologiques.
Ses prises de position religieuses peuvent en effet étre qualifiees de
« fidéistes » et, a cet égard, elles étaient trés proches des vues de son fameux
ami et étudiant Pierre Bayle'!’. Cette insistance sur une stricte séparation
entre la nouvelle philosophie et la théologie se retrouve du reste dans
I’enseignement du théologien orthodoxe Frangois Turrettini, le pére de
Jean-Alphonse. Prét a reconnaitre la validité du doute méthodique cartésien
en philosophie naturelle, il mettait neanmoins en garde contre son applica-
tion en théologie '%.

La philosophie naturelle de Descartes avait donc été introduite a Genéve
comme une discipline autonome n’ayant aucune prétention a influer sur la
nature du discours théologique '. Une séparation aussi radicale entre ques-
tions philosophiques et théologiques pouvait cependant avoir des consé-
quences dangereuses. Ne pas essayer d’intégrer la nouvelle philosophie de
la nature a la théologie chrétienne, c’était ouvrir la porte a la possibilite de
tirer des conclusions hérétiques et impies des découvertes de cette philoso-
phie mécaniste. C’est ce qui apparemment arriva a Genéve, en 1678 déja,

I5 M. Heyp, «Jean-Robert Chouet et I'introduction du Cartésianisme a I'Aca-
démie de Genéve » (Bulletin de la Société d'histoire et d'archéologie de Genéve, t. XV
(1973), pp. 125-153, et mon ouvrage: Between Orthodoxy and the Enlightement: Jean-
Robert Chouet and the Introduction of Cartesian Science in the Academy of Geneva, a
paraitre chez Nijhoff. Voir également Charles BORGEAUD, Histoire de I'Université de
Genéve, vol. 1: L’Académie de Calvin, 1559-1798 (Genéve, 1900), pp. 406-408.

16 L'un des disciples d’Amyraut était Louis Tronchin, I'oncle de Chouet et, des
1662, professeur de théologie a I’Académie. Sur I'«affaire de la grace» voir KEIZER,
op. cit., et la dissertation non publiée de D.D. GRoOHMAN, « The Genevan Reaction to
the Saumur Doctrine of Hypothetical Universalism: 1635-1685» (Knox College,
Toronto, 1971).

17 Voir Elisabeth LABROUSSE, « Pierre Bayle et ses correspondants genevois » ( Bul-
letin de la Société d’histoire et d’archéologie de Geneve, t. X1V (1969), pp. 139-159). Sur
'attitude fidéiste de Chouet, voir le ch. 11 de mon ouvrage & paraitre.

I8 Frangois TURRETTINI, Institutio Theologiae Elencticae, Locus 1, Quaestio XIII,
vii, xiv (Genéve, 1688), pp. 51-53. Voir également KEIZER, op. cif., p. 194 n.

19 Cette attitude était tout a fait semblable au moins a I'idéologie explicite de la
Royal Society a ses débuts. Voir par exemple Sprat, History of the Royal Society
(Londres 1667). Implicitement toutefois, Sprat laissait paraitre dans ses ceuvres quel-
ques-uns des buts religieux et des fonctions politiques de la nouvelle science expéri-
mentale. Voir JAcos, op. cit., pp. 36-37.



30 MICHAEL HEYD

lorsque le cours de philosophie de Chouet fut enseigné de maniére privee
par un nommé Deschamps de Guyenne, étudiant frangais de tendance
déiste?’. Selon les accusations de quelques étudiants, il enseignait que le
monde était éternel et il mettait en doute la divinité de Jésus-Christ et de
I’Ecriture’!. Quoique Deschamps repoussat ces allégations et prétendit
n’enseigner les vues déistes qu’«historiquement», la Compagnie des Pas-
teurs qui menait I’enquéte demeura méfiante, surtout a la suite du depart
inopiné de Geneve d’un certain de Savignac, étudiant et ami de Des-
champs 2. Quelques semaines aprés, le Conseil ordonnait 4 Deschamps de
quitter a son tour la ville*.

L’influence pernicieuse de Deschamps sur quelques jeunes étudiants
semble pourtant avoir persisté longtemps. En 1691 son nom est cité au
Consistoire comme I'un des premiers propagateurs des attitudes athées et
impies parmi la jeunesse genevoise:

« A été représenté qu’il serait bien nécessaire de pouvoir découvrir les personnes

Impies et Athées qui vont corrompant la jeunesse, y ayant eu ci-devant en cette

ville un nommé Deschamps étranger qui faisait bien du mal et dogmatisait, afin
que s’il s’en trouvait quelque une, on y pourvelt».24

L’affaire fut déclenchée par la conduite scandaleuse de quelques jeunes
gens lors du culte dominical au Temple de Saint-Pierre, inconduite qui était
attribuée a leurs opinions impies.

De fait, certains pasteurs, préchant apres cet incident contre I’athéisme et
I'impiéte, laisserent entendre qu’il y avait parmi les jeunes incriminés des
fils et des parents de membres du Petit Conseil. Ce dernier s’en montra bien
entendu indigné, mais il est significatif que ces objections visaient les
moyens et la publicité auxquels les ministres avaient eu recours, et non leurs
allégations elles-mémes 2>,

20 Deschamps était un ancien catholique qui prétendait avoir été récemment
converti au protestantisme. Il vint a Genéve en mars 1678 et demanda a étre admis
comme proposant (€tudiant en théologie), mais il est douteux qu’il ait été officielle-
ment regu. Voir « Registre de la Vénérable Compagnie des Pasteurs» (cités RCP) aux
Archives d’Etat de Genéve, vol. R. 13, p. 658. Voir aussi S. STELLING-MICHAUD, ed.,
Le Livre du Recteur de I'’Académie de Geneve, vol. 111 (Geneéve, Droz, 1972), p. 89,
No 4412.3.

21 RCP, vol. R 13, pp. 676-680 (7, 14 juin 1678). Pour I'interrogatoire de Des-
champs et de son étudiant de Savignac devant la Compagnie, voir Ibid., pp. 680-681,
683-686.

22 Ibid., p. 690 (5 juillet 1678).

23 Registres du Conseil (cités RC) aux Archives d’Etat, vol. 178, p. 246 (27 juillet
1678). Le prétexte officiel de cette expulsion était 'incapacité ou se trouvait Des-
champs de fournir un certificat de conversion au protestantisme.

24 Registres du Consistoire, aux Archives d’Etat, vol. R 67, fol. 160 (12 mars
1691).

3 RC, vol. 191, p. 133 (4 avril 1691). Sur toute I'affaire, voir Registres du Consis-
toire, vol. R 67, fol. 158, 160, 164 et v. '



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 31

Cet episode indique, en tous les cas, que vers la fin du XVII¢ siécle la dif-
fusion d’opinions athées était devenue 'objet de sérieuses inquiétudes pour
les autorités de Genéve. L'affaire Vaudenet qui éclata quelques années plus
tard est un autre exemple du méme phénomeéne. André-Robert Vaudenet,
militaire, propriétaire de vignes a Cologny, caractére instable et violent,
causa beaucoup de souci aux autorités dés 1696. En 1706 un affrontement
avec l'ancien syndic Pierre Gautier le conduisit a un procés devant le
Conseil des Deux-Cents. Vaudenet fut défendu avec succes par I'avocat
Pierre Fatio, le chef populaire qui devait étre exécuté I'année suivante 26,
Aussi n’est-ce peut-étre pas le fruit du hasard si, en avril 1707, quatre mois
avant 'exécution de Fatio, Vaudenet fut sommé de comparaitre devant le
Consistoire et interrogé sur ses idées religieuses. Il confessa qu’il avait des
doutes sur la divinité du Christ et la véracité des Ecritures mais qu'il croyait
en un seul Dieu, créateur et gouverneur du monde?’. Une commission spé-
ciale de théologiens et de magistrats ne réussit pas a convaincre Vaudenet
de la vérité de la religion chrétienne, aussi le Conseil décida-t-il, le 15 juin,
de le bannir de la ville a cause de ses opinions déistes. Ces derniéres peu-
vent n’avoir été qu'un simple prétexte. Vaudenet le prétendit par la suite,
puisque ses idées religieuses étaient déja connues depuis longtemps?®.
Néanmoins ce prétexte, méme s’il ne servit que d’excuse, est trés signifi-
catif; il montre de possibles relations, au moins aux yeux des autorités,
entre subversion politique et sociale et attitude déiste dans la Genéve de ce
temps. Non moins significatives sont les affirmations de Vaudenet selon les-

26 Voir Charles GAUTIER, Un cerveau brilé: André-Robert Vaudenet, 1963 (aux
Archives d’Etat de Genéve, 86/Fb/21). Vaudenet avait eu des querelles répétées avec
son frére et ses sceurs sur des questions de propriété, querelles qui I'amenérent a atta-
quer et grievement blesser son frére en 1700 et en conséquence a quitter Genéve. La
confrontation avec Pierre Gautier eut lieu en janvier 1706, quand Vaudenet retourna
soudainement a Cologny sans permission. Il fut arrété par le Petit Conseil mais son
proces devant les Deux-Cents en juillet de la méme année se termina simplement par
de sérieuses censures et des avertissements pour I'avenir

27 Henry Fazy, Procés et condamnation d'un Genevois en 1707 (Geneve, Mémoires
de I'Institut National Genevois, 1877). Plus tard, devant le Petit Conseil, il fit une
remarque intéressante. Alors qu'on lui demandait s'il croyait que Christ était le Fils
de Dieu, il répondit: « Qu'il ne sgait pas si un corps est un Dieu», indiquant peut-étre
ainsi que ses doutes hérétiques étaient dérivés de I'insistance cartésienne sur la seépa-
ration entre matiére et esprit. Ibid., p. 5.

28 1] présenta cet argument lorsqu’il fut interrogé a Vésenaz, son lieu d’exil en
Savoie, par Claude Violland, procureur du Clergé de I'évéque de Genéve, demeurant
a Annecy. Violland avait regu de I'évéque la charge d’interroger Vaudenet, probable-
ment sur la base d'informations qu'il avait recues des autorités genevoises. Le
proces-verbal de Violland se trouve aux Archives d’Etat, PH 4130. Voir aussi Fazy,
pp. 9-11. Le souci du Petit Conseil, méme avant que Vaudenet soit expulse, de
I'empécher de participer au Conseil général de 1707, vient corroborer I'idée selon
laquelle les motifs politiques prévalurent sur les motifs religieux dans cette affaire.
Voir Fazy, pp. 6-7.



32 MICHAEL HEYD

quelles les idées déistes et athées étaient trés répandues alors dans certains
cercles de la société genevoise, méme si elles n’étaient pas ouvertement
exprimées «pour ne pas troubler la société humaine et la tranquillite
publique » %,

L'un des théologiens chargés en 1707 de détourner Vaudenet de ses vues
deistes était J.-A. Turrettini. L’autre était son collegue plus agé, Bénédict
Pictet, professeur de théologie a I’Académie depuis 1686 qui éetait également
engagé dans le combat contre le déisme et I'athéisme?’. Pour ces deux
hommes, déistes et athées ne représentaient pas seulement 'un des princi-
paux deéfis lancés a la théologie, mais aussi une sérieuse menace pour
I'ordre social et moral. Pour Turrettini du moins ce défi était 'un des motifs
principaux de son insistance sur la théologie naturelle. A cet égard I'explica-
tion classique qui voit dans le développement de la théologie naturelle une

réeponse au deisme et a 'athéisme est valable pour Genéve.

*
* *

Le cas de Turrettini et de I’Académie révele cependant un autre motif,
qui a moins retenu 'attention des historiens jusqu’a maintenant. La stricte
separation entre philosophie et théologie n’avait pas seulement laisse le
champ libre aux déistes et aux athées pour tirer leurs propres conclusions
théologiques de la nouvelle philosophie mécaniste. Elle menacait également
de miner le réle propédeutique de la philosophie dans une Académie prin-
cipalement vouée a la formation des ministres?'. Le probléme devint spécia-
lement aigu lorsqu’une réforme générale du programme des études acade-
miques fut décidée entre 1701 et 1704. Ces mesures avaient été surtout
envisagées pour attirer plus d'étudiants a I’Académie privée par la Révoca-
tion de I’Edit de Nantes de son aire principale de recrutement estudiantin 2.

29 Archives d’Etat PH 4130, et Fazy, p. 10.

30 Lors d’une comparution devant une commission de la Compagnie des Pasteurs
en 1701 qui enquétait sur I’état de I'enseignement a I'’Académie, Pictet souligna «qu'’il
a fait divers traités contre les Athées, les Déistes et les Sociniens», RCP, vol. R 18,
pp. 200-201. 1l n’y a pas d’étude moderne sur Pictet et son enseignement; voir cepen-
dant E. de BUDE, Vie de Bénédict Pictet, théologien genevois (1655-1724), (Lausanne,
1874), et BORGEAUD, op. cit., pp. 530-531. Voir également SENEBIER, op. cit., vol. 11, pp.
252-256: liste de ses ceuvres publiees.

31 Une étude quantitative du corps estudiantin genevois a révélé que dans le der-
nier quart du XVIIe¢ siécle, prés de 60% des étudiants dont la carri¢re ultérieure est
connue devinrent pasteurs aprés avoir terminé leurs études. Plus tot dans le siecle, ce
pourcentage est encore plus élevé et les futurs pasteurs représentent plus de la moitié
de I'’ensemble des étudiants. Voir la Table 15 de ma dissertation non publié¢e: « Carte-
sianism, Secularization and Academic Reform: Jean-Robert Chouet and the Aca-
demy of Geneva, 1669-1704 » (Princeton 1974) et mon ouvrage a paraitre. Cette étude
statistique repose sur le dictionnaire biographique du Livre du Recteur en cours de
publication sous la direction de Suzanne Stelling-Michaud.

32 La moyenne des inscriptions annuelles d’étudiants tomba de 36 dans les années
1676-1685 a 17, c'est-a-dire moins de la moitié, dans la décennie suivante. Pour plus



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 33

On avait ainsi institué une année d'étude d’humanités, rejeté expressément
tous les aspects scolastiques de I’enseignement de la philosophie, reconnu
officiellement I'importance de la philosophie expérimentale et, plus mar-
quant encore, créé une chaire honoraire de mathématiques dans I'intention
explicitement avouée d’attirer plus d’étudiants par I'introduction d’un sujet
trés a la mode a cette époque?’. Ces dispositions ne pouvaient se justifier
que par une conception nouvelle de la culture, dans laquelle les sciences
nouvelles prendraient une signification croissante pour la théologie. Car la
théologie demeurait toujours la premiére et la plus importante discipline de
I’Académie et la Compagnie des Pasteurs gardait dans une large mesure le
controle de I’Académie, méme si elle avait di céder aux autorités civiles un
peu de son influence sur les affaires académiques*.

C’est Jean-Alphonse Turrettini qui développa cette conception nouvelle
de la culture; recteur de I’Académie, élu en 1701 par la Compagnie des Pas-
teurs, 1l travailla avec Chouet, devenu entre-temps membre du Petit-Conseil
et scolarque chargé des affaires académiques, a la mise en ceuvre des
reformes que 'on vient de mentionner. Dans ses discours rectoraux pro-
nonceés a 'ouverture de 'année académique, en particulier dans celui de
1704, Turrettini présente les études comme un programme cohérent dans
lequel chaque étape tire sa justification du but final qui leur donnait leur
unité: le perfectionnement de la piété et de la vertu morale, fondé sur la
connaissance des ceuvres de Dieu dans la nature physique et dans la nature
humaine:

« Denique, Auditores, in emendandis Literarum Studiis, eorum praecipue

scopum ac finem emendari convenit; Ut scilicet ad pietatem et virtutes omnes

dirigantur; Ut, in scrutandis Dei operibus, ad opificem semper ascendamus, ejus
perfectiones miremur, ejusque nos cultui atque obsequio totos addicamus » 3.

de deétails sur cette crise et sur les réformes académiques, voir les références de la note
précédente. Voir aussi BORGEAUD, op. cit., pp. 475-504.

33 Voir les témoignages des deux professeurs de philosophie devant I'Assemblée
académique en 1703, dans BORGEAUD, op. cit., pp. 486-487. La source originale se
trouve a la BPU, Ms, fr. 985, p. 28.

3 Ainsi les pasteurs firent obstacle au projet d’établir un Sénat académique a
Geneve dans lequel les laics (conseillers, avocats, médecins) auraient forme la majo-
rite. L’Assemblée académique qui servit de substitut fut constituée de professeurs de
I’Académie et de trois représentants du Conseil (Scolarques); toutes ses décisions
devaient étre ratifiées a la fois par le Conseil et la Compagnie des Pasteurs. C’est sans
doute aussi a4 'opposition des pasteurs que I'on doit I'échec de la tentative de Chouet
de transformer I’Académie en Université en 1708. Voir BORGEAUD, pp. 497-499.

33 « De Studiis Emendandis et Promovendis », p. 29. Les discours académiques de
Turrettini furent réunis et publiés en 1737 sous le titre d’Orationes Academicae. Le
discours de 1704, la chose mérite d’étre notée, est dédié a Gilbert Burnet, I'historien
de I'Eglise, latitudinariste, évéque de Salisbury. Burnet a réagi trés favorablement a
ce discours que Turrettini lui a envoyeé. Voir sa lettre a Turrettini du 28 octobre 1706,
Ms. Fr. 485, fol. 211. Une copie manuscrite de I'edition de 1706 de ce texte se trouve
ala BPU, Ms. Fr. 482. Sur la valeur et le but de I'étude, voir aussi le discours de 1705,
De Scientiarum Vanitate et Praestantia (Genéve, 1706), pp. 20-36.



34 MICHAEL HEYD

Un tel but met un accent important sur les aspects rationnels et éthiques
de la religion, c’est-a-dire sur la théologie naturelle. I1 comporte également
I'utilisation systématique des resultats des nouvelles sciences naturelles dans
I'enseignement de la théologie. Désormais, outre le déefi lance par le déisme
et I'athéisme, il y a au développement de la théologie naturelle et a la
confiance croissante faite aux sciences de la nature dans le discours théolo-
gique une raison pédagogique. Cette raison correspond au besoin de réinte-
grer les diverses disciplines académiques dans un plan d’études général et
cohérent et d’offrir aux étudiants de I’Académie une conception unifiée du
Savoir.

De quelle maniére se fit cette réintégration? Dans ses discours rectoraux,
I'appui que Turrettini prend sur la nouvelle philosophie naturelle et sa
vision unifiée des diverses disciplines se manifestent d’abord de maniere
négative, par le rejet de 'enseignement scolastique traditionnel, en theologie
comme en philosophie. Turrettini considére la scolastique comme un exer-
cice vain et stérile qui prétend connaitre plus qu'un homme peut connaitre
et ne fait que contribuer a développer des controverses*¢. Un tel rejet est
présenté, pour la théologie, comme un retour a I’enseignement originel de la
Réformation. Mais Turrettini tire aussi explicitement son inspiration de la
«révolution philosophique» du XVII¢ siecle:

« Postremo et Vos hic testes appello, o cara Ecclesiis nostris capita, o beati in

omne aevum Reformationis nostrae auctores, qui, pro caetera vestra sapientia,

Theologiam illam Scholasticam, quae Religionem pessum dedit, ex Scholis vestris

proscripseratis, et novam Theologiae formam, egregiam illam sane ac utilis-

simam, reduxeratis; Quorum exemplis utinam semper posteri vestri institissent,
neque miseras Scholae argutias praestantissimae illi simplicitati unquam praetu-
lissent! Quando vero id quod factum est infectum fieri nequit, utinam hodierna
gens literata, feliciori afflata sydere, vanas tandem ambages succidat, nec nisi
simplicia ac rerum naturae consentanea sectetur! Quod si fiat, quanta emendatio,

et Theologiae, et Philosophiae, et Historiae, et Artis dicendi, exinde obortura sit,
praedicari satis non potest » 37,

En fait, Turrettini avait une image de la connaissance’® qui était pour
I’essentiel celle des nouvelles sciences naturelles, opposée a la fois a la sco-
lastique et a une position sceptique extréme déniant toute possibilité de
connaitre quelque chose de maniére certaine. La connaissance pouvait étre
acquise et était digne de confiance, mais seulement dans les limites de
I’esprit humain et pour autant que les objets auxquels elle s’attachait rele-

36 De Scientiarum Vanitate et Praestantia, pp. 15, 18.

37 « De Studiis Emendandis et Promovendis », dans Orationes Academicae, p. 24.

38 L'expression «image de la connaissance» est utilisée pour signifier les vues
relatives au but et a la légitimation de la connaissance, a sa portée et a ses modes de
progrés, a ses sources et aux méthodes par lesquelles on peut la réaliser et la verifier.
Voir Yehuda ELkaNA, « The Distinctiveness and Universality of Science: Reflections
on the Work of Professor Robin Horton», Minerva, XV, N° 2 (Summer 1977), pp.
155-173, en particulier pp. 155-157.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 35

vassent de la sphére de ’homme et lui fussent utiles. La connaissance n’était
pas un corpus donné, mais quelque chose qui s’accroissait graduellement et
progressivement avec le temps. Cela était vrai pour la connaissance profane
comme pour la théologie*.

On ne sera donc pas surpris de voir Turrettini, dans son discours de
1704, offrir ce type d’enseignement poursuivi par les nouvelles sociétés
scientifiques comme ['alternative a la scolastique qu’il fallait écarter:

«Velim eum, non late nimis in Studiorum campo vagari, non saepe jam dicta
repetere, non satis jam exculta tractare, sed singularia quaedam argumenta,
minus hucusque elaborata, excolenda sibi sumere: Quemadmodum in doctis illis
Philosophorum Societatibus, quae per Europam institutae sunt, summo fructu
fieri videmus. Quinimo velim, cum viris eximiis, in condendis Systematibus tanto-
pere non laborari; vel si condantur, eorum defectus ingenue agnosci: Nec enim
res sat perfecte novimus, ut absoluta omnibus numeris Disciplinarum corpora
exsurgant. Igitur materiam corradamus, disquisitionibus, experimentis; Et cum
satis materiae fuerit, tum de aedificio exstruendo cogitabitur; Quemadmodum
sapienter monet Regiae Scientiarum Academiae nunquam satis laudatus Histo-
ricus » 40,

Dans ce paragraphe Turrettini souligne I'importance de la méthode
expérimentale et, a la suite de Fontenelle, adhere a la methode scientifique
de Bacon?'. Pourtant, un peu plus haut dans son discours il avait men-
tionné un autre modele pour remplacer la scolastique:

« Vis optima Rationis praecepta? Lege brevem illam quidem, sed eximiam, sed

incomparabilem, sed auream Cartesii de Methodo dissertationem; Et nisi plus

inde frugis, quam ex omnibus Logicae vulgaris speculationibus percipias,
equidem caussa cadere ac populo disserri non renuam»+2.

Avec bon nombre d’hommes de sciences et de gens de lettres de sa géné-
ration, Turrettini suivait une démarche éclectique qui tentait de combiner la
méthode géométrique de Descartes avec la méthode expérimentale de
Bacon sans s’attaquer sérieusement aux difficultés soulevées par un tel
projet. Sans étre un penseur particuli¢rement perspicace et systématique,
Turrettini n’en était pas moins, dans sa conception de la connaissance, un
représentant typique de la République des lettres de son époque.

*
* *

Dans quelle mesure, cependant, cette conception était-elle speécifique-
ment applicable a la théologie, une fois sortie des déclarations génerales des

39 Cette conception de la connaissance est exprimeée systématiquement dans le
discours académique de 1705, De Scientiarum Vanitate et Praestantia, en particulier,
pp. 29-33.

40 « De Studiis Emendandis et Promovendis», pp. 25-26.

4 Turrettini se référe ici a la fameuse préface de Fontenelle a son Histoire de
I'Académie Royale des Sciences.

42 « De Studiis Emendandis et Promovendis», p. 11.



36 MICHAEL HEYD

discours académiques? Quel lien avait-elle avec le role de la théologie natu-
relle dans 'enseignement de Turrettini? Cette confiance dans les sciences
nouvelles avait-elle une utilite quelconque dans le débat avec les déistes et
les athées? Pour répondre a ces questions il faut étudier de plus pres le
cours de la théologie de Turrettini et les théses défendues par ses étu-
diants.

Le point le plus important, peut-étre, est I'application au discours théo-
logique du principe cartésien d’évidence. On trouve ainsi parmi les theses
defendues en 1717 par Samuel Turrettini, cousin issu de germain de Jean-
Alphonse, les deux énonceés suivants:

«IIl. Si tantum industriae in rebus obscuris elucidandis poneretur, quantum

laboris in rebus claris obscurandis positum est, brevi nihil amplius obscurum esset

in Theologia.

X. Quae cum evidentibus Rationis principiis pugnant, non modo credi non

debent, sed neque credi possunt: Sic nemo credere potest Montem sine valle,
baculum sine duobus extremis: Itaque nemo credit Transsubstantionem » 43,

La premiére thése est dirigée non sans ironie contre les théologiens sco-
lastiques, mais il nous importe surtout de relever I'importance qu’elle
attribue a la clarté dans le discours théologique. La seconde est encore plus
significative par son recours au critére d’évidence pour réfuter la doctrine
de la transsubstantiation. On notera cependant que le principe d’évidence
n’est employé ici que dans un sens negatif: il est impossible de croire a
quelque chose qui est contraire aux principes évidents de la raison.

Turrettini partageait a cet égard les vues des autres théologiens rationa-
listes de son époque, qui, tout en ne niant pas entiérement la possibilité de
croire certaines choses au-dela de la raison humaine, insistaient sur le fait
que 'on ne pouvait rien croire qui fit contraire a cette raison .

Les reégles de la méthode cartésienne étaient cependant applicables dans
un sens positif a la partie de la théologie fondée sur la lumiére naturelle
commune a tous les humains, la théologie naturelle®>. Ainsi dans les théses
portant sur les attributs divins et leur perception par le lumen naturale, un
etudiant de Turrettini fait les recommandations méthodologiques sui-
vantes:

«...Secundo, in investigandis Dei adtributis, eo ordine procedemus, qui Geome-
tris familiaris est, quique re vera ad inquisitionem veritatis plurimum valet. Ea
nimirum ita disponemus, ut aliud ex alio fluere videatur, iis primo loco collocatis

43 Cogitationes, vol. 1, p. 4.

44 A propos de l'influence de la controverse eucharistique sur le role croissant de
la raison dans la théologie réformée du XVII¢ siécle, voir Walter Rex, Essays on
Pierre Bayle and Religious Controversy (La Haye, Nijhoff, 1965) ch. I11, IV.

43 Pour la définition de la théologie naturelle, voir Thése 11 des théses défendues
par Louis Lullin en 1729, Cogitationes, vol. 1, p. 63.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 37

quae sunt notiora ac evidentiora, iis vero postpositis quae priorum opera dignos-
cuntur» 46,

Il n’y a pas de mention explicite du doute méthodique cartésien dans ce
texte, néanmoins Turrettini semble avoir abandonné 'avertissement de son
pere de garder la théologie a I'écart des régles méthodologiques de Des-
cartes. Il n’oublie pourtant pas complétement cette mise en garde, car il
reconnait les limites des critéres mathématiques d’évidence dans le domaine
des vérités de la theologie révélée. Dans la troisiéme dissertation sur la réveé-
lation et ses caractéristiques, défendue en 1716 par J. T. Le Clerc, il sou-
ligne, autant que son pere, le caractére sui generis de chaque discipline, y
compris la religion révélée.

« Igitur observamus, pro vario rerum genere, varia etiam Argumentorum genera

adhiberi; in rebus physicis, argumenta physica; in rebus Mathematicis, argu-

menta mathematica; in rebus Historicis atque Moralibus, argumenta moralia. Qui

vero in rebus Historicis aut Moralibus, argumenta Mathematica requireret, is pro-
fecto non modo iniquus sed etiam ineptus esset »47.

La conclusion particuliere portant sur les verités revelées est claire et
significative:

«Igitur, in expendenda Revelationis veritate, non alia Argumenta requirenda
sunt, nisi qualia fert natura rerum ac proinde iniqui essent, qui evidentiam mathe-
maticam aut metaphysicam hic postularent. Sufficit, si Facta Evangelica, v. g.
eodem genere argumentorum probentur, quibus probantur Facta omnia vetera; et
si yvno1otg Librorum Sacrorum eodem genere argumentorum probetur, quibus
probatur yvnoi6m¢ Librorum omnium; et si Praeceptorum Evangelicorum sanc-
titas eo modo adstruatur, quo notiones omnes Morales adstrui solent. Aliquid
ultra requirere, aequitati ac sapientiae adversum esset » 48,

Turrettini ne prétend donc pas que les verités de la religion révélee aient la
certitude des propositions mathématiques (ou meétaphysiques). Cela ne
signifie pourtant pas que les vérités révelées dans I'Ecriture sont tout a fait
au-dela de toute preuve rationnelle. La véracité de I'Ecriture peut étre exa-
minée et prouvée de la méme maniére que l'authenticité d’autres textes
anciens et de faits historiques; les commandements évangéliques reposent
sur le méme fondement que les préceptes généraux de I'éthique. Ainsi, les
vérités et préceptes religieux ne sont pas si clairs et certains qu’ils dépouil-
lent la religion de sa caractéristique essentielle qui est nécessairement d’€tre
un systéme de croyances, moralement et intellectuellement exigeant. Mais
en méme temps les vérités révélées sont suffisamment accessibles et défen-

46 These 111 des théses défendues par Rosset de Rochefort en 1730 intitulées « De
Adtributis Dei Juxta Lumen Naturale», Ibid., pp. 130-131.

47 Cogitationes, vol. 11, p. 60.

48 Ibid., p. 61.



38 MICHAEL HEYD

dables pour ceux qui recherchent sérieusement et sincérement la vérité chre-
tienne .

Cela nous conduit a I'usage spécifique que Turrettini fait des sciences
profanes, en particulier des nouvelles sciences naturelles, pour combattre le
déisme et I'athéisme. De fait il considere la contemplation de I'ceuvre de
Dieu dans la nature comme la principale réponse au défi athée. Dans son
discours de 1705, il assurait déja ses auditeurs:

« Non Atheismus metuendus; Nam quid ad Deum potentius ducit, quam operum
ejus contemplatio?» 30

Toutefois dans I’enseignement ordinaire de Turrettini, nous I’avons vu,
une distinction claire doit étre faite entre la théologie naturelle et la théo-
logie révélée; et les découvertes des nouvelles sciences naturelles, leurs
méthodes et leurs critéres sont employés dans le cadre de la théologie natu-
relle. A cet égard le locus classicus est naturellement I’argument qui prétend
prouver I'existence de Dieu et de la Providence a partir de la perfection de
I'ordre de la nature. Les théses des étudiants de Turrettini ne se bornent pas
a faire reférence a 'ordre de la nature en général et dans des termes tradi-
tionnels, mais elles font allusion de maniére précise a la cosmologie carteé-
sienne et a son principe de conservation comme preuve de la divine Provi-
dence. Sans la main de Dieu tout retournerait au chaos, selon cet argu-
ment?'. Un autre étudiant de Turrettini invoque les admirables mécanismes
de la nature pour réfuter ceux qui attribuent a Satan des pouvoirs magiques
et surnaturels. De maniére significative, en faisant état de cet argument, il
cite non seulement le De natura deorum de Cicéron, mais aussi les plus émi-
nents représentants de la « physico-théologie», Derham, Ray, Nieuwentyt
et Fenelon:

«Quid enim majus atque divinius, quam corpora organica, exquisitissimi artificii,

qualia sunt corpora Animantium, Serpentum puta atque Ranarum, subito, nulla

mora, solo verbo, solo jussu, condere? Inter opera Creationis, quae Deum auc-

torem clarissime demonstrant, eminet, Sapientum omnium judicio, pulcherrima
illa, neque satis unquam admiranda, Animantium fabrica. Videatur, inter Eth-

49 Ibid., p. 62. Sur la vérité historique, plutot que mathématique, des événements
et des miracles évangeéliques, voir aussi « Dissertatio VII, De Veritate Religionis
Christianae », théses défendues par Louis Tronchin (le jeune) en 1721, Ibid., pp.
172-173 ;« Dissertatio X1, Quae est Apologetica I. Pro Veritate Religionis Christianae
Adversus Incredulorum Difficultates», défendue par Jean Sarasin en 1724, Ibid.,
pp- 278-279; «Dissertatio XVI, Quae est Apologetica VI. Pro Veritate Religionis
Christianae Adversus Incredulorum Difficultates», défendue par Joél Henri de
Waldkirch en 1728, Ibid., p. 381, et les notes manuscrites du cours de théologie de
Turrettini, Archives Tronchin, vol. 119, fol. 9 v.

50 De Scientiarum Vanitate et Praestantia, p. 34.

51 Voir la Thése XVI de la «Dissertatio IV, de Providentia Dei Juxta Lumen
Naturale» défendue par Jean-Antoine Grenus en 1731, Cogitationes, vol. 1, p. 167.
Cf. aussi les théses sur les attributs divins défendues par Rosset de Rochefort ’année
précédente, lbid., p. 152.



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 39

nicos ipsos, quam vivide et copiose argumentum illud urgeat Cicero, Lib. 11 de
Natura Deorum; et inter recentissimos Existentiae Dei defensores, quanta
demonstrationum vi atque pondere illud exornent, Fenelo Archiepiscopus Came-
racensis, Ray, Derham, Nieuwentyt, aliique. Quid igitur? An splendidum illud
Divinitatis indicium, cum impudentissimis Dei Adversariis, scelestissimoque
illorum capite, Diabolo, communicabimus?» 32

Le défi principal ne provient toutefois pas de ceux qui attribuent les
merveilles de la nature a I'ceuvre du Démon, mais de ceux qui prétendent
que 'ordre et les lois de la nature, tels que la nouvelle science les découvre
et les explique, se passent complétement de la Providence divine. Turrettini
n’ignorait assurément pas cet argument; il lui répondit dans son enseigne-
ment et dans les théses défendues par ses étudiants. Ainsi, dans les notes
manuscrites de ses cours, cet argument figure au premier rang des objec-
tions contre la providence divine:

«On objecte premiérement contre la providence que tout ce qui se fait dans le
monde n’est que 'ouvrage de la nature et de ses lois, mais qu’est-ce que la nature
si ce n’est Dieu, et ces lois que sont-elles que des effets d’'un étre intelligent et
tout-puissant. La nature de chaque étre est-elle capable de le produire, de le
conserver, etc.? et la nature en général, peut-elle étre autre chose que I'assemblage
de tous les étres qui est nécessairement ignorant et impuissant puisque tous les
étres en particulier ne savent point comment ils sont faits et n’ont aucune puis-
sance pour se produire et pour se conserver, il faut donc nécessairement revenir a
Dieu et a sa providence » 53,

Turrettini passe ensuite a la seconde objection: les choses arrivent dans
la nature sans ordre ni but. Comme preuve irréfutable du contraire, et donc
de la providence, il cite le mouvement de la terre et la circulation du sang>*.
Des arguments pareils sont utilisés par son étudiant, Jean-Antoine Grenus,
dont on a déja cité les théses. L’objection des déistes est établie de maniére
parfaitement claire:

«ea omnia probare quidem, Mundum a Deo conditum fuisse, Leges a Deo
constitutas, secundum quas cuncta procedunt, sed non probare Providentiam
haec continuo dirigere, siquidem Naturae Leges a Deo semel positae effectus illos
ex seipsis producere possunt» 3.

Les réponses a cette objection consistent a affirmer que les lois de la
nature sont elles-mémes la manifestation de la providence divine et qu’elles

2 These II de la «Dissertatio XV, Quae est Apologetica V. Pro Veritate Reli-
gionis Christianae Adversus Incredulorum Difficultates», défendue par Jean-
Alphonse Fatio en 1726, Cogitationes, vol. 11 p. 353.

53 Archives Tronchin, vol. 119, « Des Legons de Mons. Turrettini», fol. 31 r.

54 Ibid., fol. 4 r-4 v. Turrettini mentionne ces deux exemples comme évidence du
progrés de la science et signe que ce progrés contribue 4 prouver la providence
divine.

55 Thése XXI de la « Dissertatio 1V, de Providentia Dei Juxta Lumen Naturale»,
Cogitationes, vol. 1, p. 169.



40 MICHAEL HEYD

ne continuent a fonctionner qu’en raison de la volonté constante de Dieu-®.
Ainsi, dans le cas du monde matériel au moins, la Providence divine se
manifeste a travers le fonctionnement des lois mécanistes’’. De cette
maniére seulement la nouvelle conception scientifique du monde peut
servir de base a la théologie naturelle et a la réfutation de I’argumentation
déiste et athée.

Cette conception constitue I'arriére-fond du dilemme que représentent
les miracles pour Turrettini et pour beaucoup d’autres théologiens contem-
porains. D’une part, les explications naturelles servent a réfuter de nom-
breux phénomeénes prétendument miraculeux qui ne sont pas des miracles
vrais, mais des superstitions d’origine paienne?8. D’autre part, c’est précisé-
ment contre I'arriere-fond représenté par les lois mécanistes régissant ’uni-
vers que les miracles prennent leur signification et servent a prouver la
veérité du christianisme>®. C’était sur ce point que Turrettini et ses étudiants
devaient faire face au défi lancé par la critique spinoziste des miracles. Ils
insistaient sur le fait que les lois de la nature dépendent de la volonté de
Dieu plutét qu’elles ne s’identifient 2 Son Essence, comme Spinoza le soute-
nait. Les lois de la nature ne sont donc pas absolument éternelles et néces-
saires mais peuvent étre suspendues temporairement par Dieu®. En faisant
place a la possibilité des miracles, Turrettini tend cependant a interpréter de
maniére traditionnelle I'ordre mécaniste de I'univers comme un ordre régu-
lier et ordinaire plutét que comme un ordre fondé sur les lois immua-
bles®!.

56 Ibid., pp. 170-171.

57 Turrettini affirme cela explicitement dans ses cours également: « Il (Dieu) gou-
verne les choses corporelles d’'une maniére méchanique », Archives Tronchin, vol. 119,
fol. 5 v.

58 Voir Thése XXXIII de la dissertation de J. A. Fatio (cf. n. 52). Cogitationes,
vol. I, pp. 373-374. La these fait allusion a des phénomeénes naturels tels qu’érup-
tions volcaniques ou aurores boréales traditionnellement considérés comme présages
surnaturels. Turrettini admet certes qu’il n’est pas toujours facile de tracer une ligne
entre le naturel et le surnaturel et de distinguer entre purs prodiges et vrais miracles.
Voir les Theses 1V-VI de la dissertation défendue par De Waldkirch (cf. n. 49), 1bid.,
pp. 378-379, et la dissertation défendue par Louis Tronchin en 1721, Ibid., pp. 174,
176, 177.

59 Voir la seconde thése de la dissertation défendue par Louis Tronchin, Ibid.,
p. 172. Le but de cette dissertation était en fait de prouver la vérité et la divinité de la
religion chrétienne sur la base de ses miracles. Les notes de cours de Turrettini com-
prennent aussi une section spéciale consacrée a la question des miracles. Archives
Tronchin, vol. 119, fols 12 v-14' r.

60 Une réfutation systématique de la conception spinoziste des miracles est pré-
sentée et défendue par Jean Pierre Du Cros en 1725, « Dissertatio XIV, Quae est
Apologetica IV. Pro Veritate Religionis Christianae», Cogitationes, vol. 1I,
pp- 335-339. L’étudiant Louis Tronchin s’était attaqué au méme point quelques
années auparavant, Ibid., pp. 175-176.

61 Ainsi dans les théses de Du Cros les lois de la nature sont définies comme
«nihil aliud notant, nisi certum rerum ordinem, certas motuum determinationes,



UN ROLE NOUVEAU POUR LA SCIENCE 4]

Ainsi 'attachement de Turrettini 4 la philosophie mécaniste fut d’abord
plutot défensif; son intérét principal fut de tenter de réfuter les conclusions
impies qui pouvaient étre tirées de cette nouvelle conception de la nature.
Quoiqu’il ait fait pour prouver I’existence de Dieu un usage occasionnel de
I'argument tiré de 'ordre et de I'organisation du monde, il n’offrit aucune
présentation systématique — comme |’avaient fait Ray, Derham ou Fénelon
— des phénomenes naturels comme manifestation de la sagesse et de la
puissance de Dieu. Il ne tenta pas non plus une harmonisation de I’histoire
de la Genese avec les récentes découvertes scientifiques, comme le firent
quelques théologiens de sa génération®?. En fait Turrettini reprenait la mise
en garde traditionnelle du XVII¢ siécle contre la tendance a lire I’Ecriture
comme un livre d’astronomie ou de physique®. Par ailleurs il ne releva
aucune insuffisance théologique dans la conception mécaniste cartésienne
du monde, comme certains disciples de Newton le firent a cette époque. Sa
perspective scientifique quelque peu éclectique tendait au cartésianisme et il
n’adopta pas le systéme newtonien avec ses implications théologiques et
sociales, telles que les développérent Bentley, Clarke et d’autres théologiens
britanniques du début du XVIII¢ siecle®.

L'utilisation que Turrettini fit de la philosophie naturelle pour réfuter le
déisme et I’athéisme fut donc tres limitée, comme le fut son attachement a la

quae ex Caussis mere naturalibus fluunt; sed quae, posito Naturae Auctore, ab eo
suspendi atque immutari facile possunt». Ibid., p. 337.

62 Voir par exemple I'ouvrage du dernier recteur de I'’Académie de Saumur, Th.
BARIN, Le Monde Naissant, ou la création du monde démontrée par des principes trés
simples et trés conformes a I'histoire de Moise (Utrecht 1685). L’'ouvrage de SAINT REM-
BERT porte un titre encore plus explicite: Nouveaux essais d'explication physique du 1¢"
chapitre de la Genése (Utrecht 1713). J.F. VALLADE, Discours philosophique sur la créa-
tion et I'arrangement du monde (Amsterdam 1700), trouve dans I'histoire de la créa-
tion des hommes et des anges une preuve de I'existence de la gravitation.

63 Voir les Théses XX X-XXXI de la « Dissertatio XI, Quae est Apologetica I. Pro
Veritate Religionis Christianae Adversus Incredulorum difficultates », défendue par
Jean Sarasin en 1724, Cogitationes, vol. 11, pp. 289-290. Le but de la révélation,
comme on le souligne 14, n’est pas de faire de nous des philosophes et des hommes
de science, mais d’enseigner la vraie piété et la vertu. L’Ecriture a été écrite dans un
langage courant accommodé a la compréhension de 'homme du commun. La réve-
lation chrétienne n’a pas besoin d’étre systématique ou d'étre présentée en accord
avec une quelconque méthode philosophique. Voir également les Theses VII-VIII de
la « Dissertatio XII, Pro Veritate Religionis Christianae» défendue par Frangois de
Roches la méme année. Ibid., pp. 305-306.

64 Sur les critiques théologiques portées par Bentley et Clarke sur la philosophie
mécaniste de la nature de Descartes, critiques fondées sur les Principia de Newton
comme modéle scientifique alternatif, voir Danum, «Science and Apologetics in the
Early Boyle Lectures». L'utilisation du newtonisme par ces théologiens latitudinaires
pour la construction d’une philosophie sociale et politique a été analysée par JACOB,
The Newtonians and the English Revolution, en particulier ch. V.



42 MICHAEL HEYD

théologie naturelle en général®. En fait une partie importante de son ensei-
gnement fut consacrée a la nécessité de la révélation et aux moyens par les-
quels son contenu pouvait étre vérifie®®. C’était, bien entendu, le point
précis que contestaient les déistes de la fin du XVII¢ et du début du XVIII¢
siécle, en Europe en général, a Genéve notamment, comme on I’a déja
relevé®’. Pour ce probléme, Turrettini estima que les mathématiques, la phy-
sique et les autres sciences naturelles ne pouvaient étre d’'un grand appui.
Pour prouver la verité de I'Ecriture, il fit plutot confiance a I'histoire, a la
philologie et a I'éthique. Etant donné aussi les progrés impressionnants de
ces disciplines au cours du XVII¢ siecle, il croyait que les théologiens de sa
géneration seraient mieux équipés que jamais pour triompher des ennemis
du christianisme 3,

Malgre 'usage limité des nouvelles sciences naturelles par Turrettini, son
enseignement théologique en général, ses polémiques contre le déisme et
I'athéisme en particulier, ne furent pas completement etrangers a la culture
contemporaine. Comme beaucoup d’autres théologiens de ce temps, il uti-
lisa les progrés récents des sciences profanes pour fortifier I'orthodoxie
chrétienne et pour ne pas laisser déistes et athées tirer leurs propres conclu-
sions de ces sciences, qu’il s’agisse de physique et d’astronomie ou de philo-
logie, d’histoire et de chronologie®. Ce faisant, il ne combattait pas seule-
ment les dangers menacgant la foi chrétienne a Geneéve; il offrait également
une conception nouvelle et intégrée de la culture, une conception qui cor-
respondait aux besoins institutionnels et pédagogiques de I’Académie de
Geneéve au début du XVIIIe siecle.

65 La théologie naturelle était pour Turrettini le fondement solide de la religion, et
rien de plus. Elle avait besoin d’étre complétée par le message chrétien revélé dans
I'Ecriture. Voir la These 111 des « Theses de Theologia Naturali in Genere» défen-
dues par Louis Lullin en 1729, Cogitationes, vol. 1, pp. 63-64.

6 Plus d’un tiers des théses théologiques défendues par les étudiants de Turrettini
est consacreé a la nécessité et a la vérité de la révélation chrétienne. Voir en particulier
les theses défendues par Jean Sarasin en 1715, « Disputatio theologica de revelationis
necessitate » et par Jacob Théodore Le Clerc 'année suivante, « De Revelationis Exa-
mine et Characteribus», Cogitationes, vol. 11, p. 22 et suiv., 52 et suiv. Voir aussi la
section « De la Théologie révelée», Archives Tronchin, vol. 119, fol. 6’ r-9 v, ou Tur-
rettini insiste aussi sur la nécessité sociale et psychologique de la révélation pour la
majorité des hommes qui ne peuvent atteindre la connaissance de Dieu par la
raison.

67 Voir ci-dessus p. 36.

68 Tel était, en fait, le théeme principal du discours rectoral prononcé par Turret-
tini en 1703 et dedié a Chouet: « De saeculo XVII erudito et hodiernis Literarum
periculis », Orationes Academicae, pp. 93-122, en particulier pp. 105-106.

% Pour une discussion classique des problémes de chronologie et de leur
influence sur la conscience religieuse de cette époque, voir Paul HAZARD, La crise de
la conscience européenne, Paris 1935, 1€ partie, ch. 2.



	Un rôle nouveau pour la science : Jean-Alphonse Turrettini et les débuts de la théologie naturelle à Genève

