
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

August Strubel, Der spätbronzezeitliche Seevölkersturm. Ein Forschungs- Sciences

überblick mit Folgerungen zur biblischen Exodusthematik (Beihefte zur bibliques

Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 145), Berlin et New-
York, Walter de Gruyter, 1976, 291 p.

Entre le XIVe et le XIIe siècle av. J.-C, le bassin oriental de la Méditerranée a

connu un des bouleversements les plus considérables de son histoire: l'invasion des

« Peuples de la Mer ». Cette expansion guerrière, qui a affecté l'Asie Mineure, la
Crète, Chypre, le nord syrien jusqu'aux confins de l'Assyrie, la Palestine, l'Egypte, la
Libye, l'Italie, la Sicile et la Sardaigne, a provoqué l'effondrement notamment de

l'empire hittite et a profondément ébranlé l'ordre international de la fin du Récent
Bronze. Dans le monde classique, le souvenir de ces bouleversements s'est cristallisé
autour de la légende de la guerre de Troie et de ses séquelles (voyages d'Ulysse, de

Ménélas, d'Enée, etc.). A l'époque romaine encore, de nombreuses villes et peuplades
du littoral méditerranéen attribuaient leur origine à un des héros de l'ère troyenne
(Mopsos, Teukros, Kalchas, Amphilochos, Enée, etc). — En se proposant de faire le

point sur les événements historiques qui sont à l'origine de ces traditions, A. Strobel
(connu comme « Neutestamentler») est donc obligé d'embrasser un champ immense.
De la Corse à 1' Assyrie, des Balkans à l'Egypte, ses enquêtes soignées et critiques le

poussent à rechercher les traces de chacune des peuplades issues de ce mouvement, et
cela dans des domaines aussi variés que l'archéologie, l'iconographie, la linguistique,
ainsi que dans les traditions mythologiques et dans l'immense littérature de l'Antiquité

tardive. Les problèmes abordés sont si nombreux et si divers que le lecteur est

d'abord saisi par la crainte de se perdre dans un labyrinthe d'érudition. Mais cette
crainte se dissipe — et la lecture devient passionnante — dès le moment où il s'avère

que chaque page du livre contribue à l'élaboration d'une remarquable synthèse.
Aussi ferme-t-on l'ouvrage de Strobel avec l'impression que le début du XIIe siècle
n'est peut-être pas une période aussi obscure qu'on le prétend généralement. — Pour
ne signaler que les points essentiels, relevons que Strobel établit, à l'aide d'arguments
très solides, que le mouvement des Peuples de la Mer ne vient pas des Balkans ou
d'Europe centrale, mais qu'il est issu directement de la civilisation mycénienne et

qu'il s'est répandu, à partir de son epicentre égéen, vers les quatre coins de la
Méditerranée. La poussée principale se produit au début du XIIe siècle, et elle revêt la
forme d'un exode soigneusement préparé. C'est là ce que montrent, entre autres, les
tablettes de Pylos. Ce départ ne paraît pas provoqué par une cause extérieure au
monde mycénien. On ne relève en effet aucune trace d'une «invasion» venue du
nord, et la migration dorienne, attirée par le dépeuplement des régions évacuées par
les Peuples de la Mer, ne commencera en fait qu'au XIe siècle. La raison du départ
des Peuples de la Mer doit être cherchée dans une sécheresse catastrophique qui a
affecté toute la Méditerranée orientale pendant le dernier quart du XIIIe siècle.
Abandonnant — et parfois incendiant — leurs villes, les guerriers mycéniens embarquent

femmes et enfants et partent à la conquête de nouveaux territoires. Certains
peuples se scindent en plusieurs groupes. Ainsi, les Sherden, les Shekelesh et les

Teresh, que nous voyons s'affronter aux armées égyptiennes sous Ramsès III, se

retrouveront également en Sardaigne, en Sicile et en Etrurie, régions qui perpétuent
leurs noms jusqu'à ce jour. — Les biblistes seront intéressés surtout par les développements

de Strobel sur les Philistins. Les inscriptions de Medinet Habu montrent que
les Philistins, originaires de Crète (Kefti, hébr. Kaftor), acceptent, après avoir été

battus par Ramsès III (vers 1175) aux embouchures du Nil et en Syrie, de se laisser
établir par leurs vainqueurs comme colonies de mercenaires dans les villes du sud-



420 BIBLIOGRAPHIE

ouest palestinien (Gaza, Ascalon, Ashdod, etc.). Des contingents philistins seront
stationnés aussi à Megiddo et à Beth-Shean. Ainsi, les Philistins formeront peu à peu
une aristocratie militaire qui s'imposera et s'assimilera au vieux fond de population
cananéenne. Avec l'affaiblissement de l'Egypte au XIe siècle, les villes philistines
acquerront une indépendance de fait. Se considérant, en toute logique, comme les

héritiers de la souveraineté égyptienne sur l'ensemble de la Palestine, les Philistins ne
tarderont pas à entrer en conflit avec les tribus israélites établies dans les montagnes.
Si l'établissement des Philistins en Palestine sous Ramsès III résulte donc d'une
politique délibérée de l'Egypte, il reste à expliquer la destruction massive de la plupart
des grandes villes côtières à la fin du Récent Bronze. Dans certains cas, Strobel
semble attribuer cette destruction à une première vague des Peuples de la Mer, vers
1220, sous le règne de Merneptah (ainsi aussi A. Malamat), mais on regrette que
Strobel ne se soit pas penché davantage sur le problème de cette « première vague ».

— Dans un dernier chapitre particulièrement suggestif, Strobel évoque les analogies
de structure entre les traditions d'exode des Peuples de la Mer et d'Israël. Dans les

deux cas, une migration sous conduite divine a pour but de trouver un nouvel
habitat. Des deux côtés, on trouve des interventions miraculeuses de la divinité, des

promesses, des traditions de sanctuaires et des revendications territoriales. La Bible
elle-même paraît consciente de cette analogie, puisqu'en Amos 9,7, dans un oracle
dénonçant l'orgueil d'Israël, nous lisons: «Pour moi, n'êtes-vous pas comme des fils
de Koushites, fils d'Israël? — oracle de Yahvé. N'ai-je pas fait monter Israël du pays
d'Egypte, les Philistins de Kaftor et Aram de Qir?»

Albert de Pury

Groupe d'Entrevernes. Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangélique
(avec une étude de J. Geninasca et une postface d'A. J. Greimas), Paris,
Le Seuil, 1977, 253 p.

Ce livre important est à ce point le résultat d'un travail de groupe que toute question

de propriété littéraire individuelle y est dépassée (à l'exception toutefois de

l'analyse assez différente de Luc 5,1-11 par Geninasca et de la postface du maître
commun, A.J. Greimas). L'équipe de biblistes et sémioticiens qui y ont collaboré
comprend huit membres: Jean Delorme, Jean Calloud, Corina Combet-Galland,
Georges Combet, François Génuyt, Jean-Claude Giroud, Louis Panier et Annie
Perrin. Tous font partie à Lyon du CADIR (Centre pour l'analyse du discours
religieux) et assurent la publication de la revue « Sémiotique et Bible ». — Quatre fragments
d'évangile sont choisis pour l'étude: deux que l'on a coutume de nommer
«paraboles» (Luc 10,25-27; Luc 15) et deux que l'on caractérise comme récits de miracles
(Marc 6,30-53; Luc 5,1-11, avec un titre qui résume le point de vue: «pêcher/prêcher.
Récit et métaphore»). Sur bien des points ces analyses permettent de perfectionner
les outils mis à la disposition des sémioticiens par Greimas. La raison en est le caractère

spécifique des textes évangéliques. M. Greimas reconnaît généreusement l'apport
de l'équipe à sa propre pratique de sémioticien. — Ces quatre chapitres débouchent
sur une étude plus globale des paraboles et des miracles et de leur fonction dans le

récit évangélique. Le lecteur y trouvera des considérations générales si neuves que,
commençant éventuellement sa lecture du livre à partir de ce dernier chapitre, il
éprouvera le besoin de lire en détail les quatre études minutieuses qui le préparent.
Paraboles et miracles sont présentés dans ce chapitre comme des micro-récits qui
relancent le récit primaire: «Les paraboles donnent au récit primaire son sens mais
elles en reçoivent leur performativitè; les miracles donnent au récit primaire son
instrumentation mais ils en reçoivent leur signification. Ainsi les acteurs, par le détour



BIBLIOGRAPHIE 421

de ces œuvres que sont les paraboles et les miracles, prennent conscience tout à la
fois des enjeux et des ressources de leur agir» (p. 212). — Comme dans toute induction

à partir de quelques exemples, on peut prévoir que dans ce cinquième chapitre
tout n'est pas strictement déduit à partir des prémisses. Je n'en ferai pas aux auteurs
le reproche, puisque précisément ce chapitre permettra au lecteur peu habitué à la
sémiotique d'en apercevoir la richesse créatrice. Il verra peut-être combien il importe
de savoir analyser le travail de lecture et de surveiller les discours que celle-ci suscite.
Les auteurs soulignent avec raison dans leur épilogue le point de vue spécifique du
sémioticien, qui n'exclut pas d'autres points de vue légitimes, comme la recherche
historique, l'exégèse «classique» ou l'herméneutique. — La démarche sémiotique, à
la fois deductive et inductive, ne doit pas être conçue comme un monde clos, où
d'avance la théorie fige le texte dans un schéma rigide. Toujours les sémioticiens veulent

renouveler leur théorie à partir de la lecture concrète des textes. La méthode de
Greimas est donc caractérisée à la fois par la rigueur des catégories employées et par
une ouverture pour la découverte d'instruments encore plus précis, au contact de
textes nouveaux. — Dans cet esprit d'ouverture à une mise en question il serait utile
que certaines notions acceptées dans le métalangage théorique soient situées épistè-
mologiquement d'une manière plus explicite. Il n'y a pas de catégories
«innocentes». Une distinction qui revient souvent dans le livre est celle entre le «vouloir
faire », le « savoir faire » et le « pouvoir faire ». Cette division implique une conception

de l'homme où une division entre volonté, intelligence et action est acceptée
comme évidente. Dans une telle analyse l'unité profonde de l'homme est quelque peu
perdue. Où situer l'émotivité dans ce schéma? Où sont les subtils passages entre la
volonté, l'intelligence et les sentiments? Le modèle suppose une vue cartésienne de
l'homme et de l'univers, où les pouvoirs de l'âme sont bien séparés. — La constitution

du «carré sémiotique» (p. 29) présuppose un travail de précision sur des

notions qui puissent s'articuler en deux axes de relations de contradiction. La précision

obtenue est réelle et tout à fait valable. Mais le système exclut, dès le départ, les

subtils passages entre les différentes notions. Un certain positivisme de base ne tient
compte que des éléments susceptibles de la systématisation proposée. De soi, cela
n'est pas une objection décisive contre la sémiotique greimassienne: elle frappe
également toutes les sciences qui, pour explorer leur objet, sont obligées de le réduire à

des éléments plus simples. Toute la linguistique est d'ailleurs basée sur ce principe
fécond. — Le caractère « scientifique » (au sens positif du mot) de ces analyses fera
peut-être regimber les exégètes « classiques », habitués à des méthodes plus intuitives.
Comme instrument scientifique ils se servent des méthodes historico-critiques. Ils ne
s'aperçoivent pas que leurs commentaires de textes ne comportent aucun instrument
proprement «scientifique» au niveau de l'interprétation des textes: la science chez

eux se situe dans l'avant (ou l'après) du texte. Ils explorent le code culturel ou l'inter-
textualitè. Pour le texte même ils ne disposent que de leur intuition (organisée
éventuellement à l'aide de concordances et de dictionnaires). — Le mérite de l'école
greimassienne est, à mon avis, de supprimer les illusions. Une analyse «scientifique»
d'un texte nécessite un instrument théoriquement précisé dans une métalangue. — Il
y aura toujours une majorité de lecteurs qui préféreront l'analyse moins rigoureuse à

l'élaboration plus « scientifique » du sémioticien. C'est une question de culture et de

possibilités. Ces lecteurs tireront plus de profit d'une exégèse «classique» qui favorise

l'intuition. D'une façon ou de l'autre: que le texte vive et qu'il suscite la

recherche, c'est l'essentiel. La parabole du bon samaritain sera toujours intéressante à

lire, avec ou sans commentaire, «scientifique», historico-critique ou plus intuitif.
Mozart, même sans analyse musicale, demeure Mozart. Mais l'analyse nous aide à

mieux comprendre en quoi il est Mozart.

René Kieffer



422 BIBLIOGRAPHIE

Martin Hengel, Jésus, Fils de Dieu. Traduit de l'allemand par A. Lie-
fooghe (Lectio divina, 94), Paris, Le Cerf, 1977, 150 p.

L'ouvrage est avant tout une critique de ce que l'auteur appelle, par une
étonnante simplification, «la thèse de l'histoire de la religion», et de Bultmann, qu'il
considère comme son représentant type (et que de surcroît il aligne sur Harnack et

Schoeps!). Avec raison il fait remarquer que la connaissance du milieu du Nouveau
Testament a fait, ces derniers trente ou quarante ans, quelques progrès et que, par
exemple, l'hypothèse d'un mythe gnostique du Sauveur, qui aurait servi de modèle
pour certains types de christologie, doit être sérieusement revisée, ou que l'influence
des cultes à mystères païens sur le culte et les pratiques (sacrements) des Eglises
chrétiennes du monde hellénistique a été parfois surestimée. On peut regretter que
l'auteur, cédant à son propre penchant, tende à tout expliquer par les origines juives
du christianisme. Sa manière d'expliquer la formation de la christologie
néotestamentaire, basée sur une reconstitution riche en hypothèses des origines de la formule
de Rom. 1,3-4, relève plus de l'esprit de système que d'une analyse prudente et
nuancée des multiples données des textes et fait oublier les obstacles qu'opposent à

toute reconstitution les lacunes de nos textes en ce qui concerne, entre autres, le

passage de la foi chrétienne dans les milieux hellénistiques. On fera bien de suivre
l'auteur avec discernement.

Christophe Senft

Heinz SchOrmann, Comment Jésus a-t-il vécu sa mort (Lectio divina,
93), Paris, Le Cerf, 1977, 187 p.

L'exègète catholique d'Erfurt présente ici trois études récentes d'exégèse,
suivies d'une « méditation théologique ». 11 cherche à montrer comment le sens de
la mort de Jésus s'enracine dans sa prédication et son comportement personnel,
puis dans l'institution de la cène ; l'engagement du Christ dans son obéissance au
Père représente une norme et un modèle pour tous les croyants. — La discussion
serrée avec les exégètes contemporains, la riche documentation confèrent à ces
études une valeur élevée. Elles permettent de constater que les études
néotestamentaires se dégagent progressivement de l'influence de Bultmann.

Francis Baudraz

Mauro Pesce, Paolo e gli arconti a Corinto. Storia della ricerca (1888-1975)
ed esegesi di 1 Cor 2,6-8, Brescia, Paideia, 1977, 476 p.

L'auteur veut donner de la vraisemblance à la thèse parfois soutenue selon
laquelle les «archontes de ce monde» sont non, comme beaucoup l'admettent, des

puissances «angéliques», mais les autorités juives de Jérusalem. Il déploie pour cela

un immense effort lexicographique, linguistique et exégétique. Son argument décisif,
celui du contexte, décide plutôt contre lui. En effet, la «sagesse» à laquelle Paul

oppose celle de Dieu n'est pas, dans le contexte, la théologie rabbinique; elle est

l'objet de la recherche des païens. La polémique antijuive n'apparaît que passagèrement

en 1,18-25 et elle n'a que faire dans le débat corinthien. La thèse angélologique
est loin d'être réfutée. Il n'était pourtant pas inutile de rappeler avec insistance
qu'elle aussi demeure hypothèse.

Christophe Senft



BIBLIOGRAPHIE 423

J.T. Nielsen, Irenaeus of Lyon versus contemporary gnosticism. A selection Patristique
from books I and II of Adversus Haereses (Textus Minores, XLVIII),
Leiden, Brill, 1977, 109 p.

Ce fascicule des Textus Minores réunit judicieusement les fragments des livres I et
Il de YAdversus Haereses d'iRÉNÉE qui contiennent des citations et des allusions
précises aux doctrines gnostiques. Il reproduit le texte de l'édition de Stieren, mais
signale en notes les principales corrections proposées par Harvey. C'est là un utile
instrument de travail... qu'on recommanderait sans hésitation dans le cadre d'un
séminaire si son prix était un peu plus modique.

Eric Junod

Claude Aziza, Tertullien et le Judaïsme (Publications de la Faculté des Let¬

tres et des Sciences Humaines de Nice, 16), Paris, Les Belles Lettres, 1977,
329 p.

Après une introduction sur le judaïsme à Carthage juive aux IIe et IIIe siècles,
l'auteur examine le rôle joué par le judaïsme dans l'œuvre de Tertullien, qu'il s'agisse
de polémique ou d'influence subie. Dans sa sympathie pour Tertullien et le judaïsme,
ne prête-t-il pas au premier trop de sympathie pour le second? Y a-t-il quelque
vraisemblance à présenter l'hostilité de Tertullien contre le judaïsme comme la marque
d'une attirance avortée? Que ces questions ne nous empêchent pas de dire l'intérêt
pris à la lecture de ce livre.

Eric Junod

Charles Saumagne, Saint Cyprien, évêque de Carthage, «pape» d'Afrique
(248-258) (Etudes d'antiquités africaines), Paris, Centre National de la
Recherche Scientifique, 1975, 195 p.

Cette étude posthume de Saumagne est déconcertante aussi bien par sa présentation

que par la qualité très inégale de ses analyses et conclusions. L'auteur ignore
superbement la quasi-totalité des études consacrées à son sujet: je veux dire qu'il ne
les nomme, ni ne les discute. Ce procédé a l'avantage de rompre avec l'habitude
funeste qui veut qu'on ne puisse écrire une ligne sans se référer de façon admirative
ou polémique à X ou Y. Mais les défauts l'emportent ici largement sur cet avantage.
Le lecteur, s'il n'est pas un fin connaisseur du sujet, est privé de tout repère qui l'aide
à enrichir son information et à distinguer les points hypothétiques de ceux considérés

comme assurés; il se laissera ainsi abuser par nombre de préjugés qui sont propres à

l'auteur. Que dire du contenu du travail... sans se mettre à écrire une sorte de contre-
livre? On signalera seulement la qualité des pages traitant du statut juridique de

l'Eglise et des chrétiens à l'époque de Cyprien et précisant la nature et la finalité des

formalités que Dèce a imposées en 250 aux habitants de l'Empire. Dans la ligne des

travaux de H. Grégoire, l'auteur souligne que ces mesures ne visaient pas spécifiquement

les chrétiens et que la grande majorité d'entre eux s'y sont soumis sans
réticences particulières. Mais on suivra difficilement Saumagne quand il présente
Cyprien après 250 comme courant après le martyre et suscitant une crise de
loyalisme politique pour assurer son propre triomphe sur ses adversaires (une grande
partie de sa communauté et l'évêque de Rome).

Eric Junod



424 BIBLIOGRAPHIE

Athanase d'Alexandrie, Contre les païens. Texte grec, introduction, tra¬
duction et notes par Th. Camelot (Sources Chrétiennes, 18 bis), Paris, Le

Cerf, 1977, 218 p.

Réédition attendue du Contra Gentes. Le père Camelot fait figurer cette fois, en
face de son élégante traduction (révisée), le texte grec de l'édition mauriste (1698) en

tenant compte de l'édition récente de L. Leone (1965). L'introduction et les notes sont
nouvelles. Elles intègrent notamment les résultats de l'important travail de E.P. Mei-
jering (Orthodoxy and Platonismus in Athanasius. Synthesis or Antithesis?, Leiden
1968).

Eric Junod

Histoire de la Abélard, Du Bien suprême (Theologia Summi boni). Introduction, traduc-
philosophie tion et notes par Jean Jolivet. (Cahiers d'études médiévales, IV), Mont¬

réal-Paris, Bellarmin & Vrin, 1978. 135 p.

C'est sans aucun doute un ouvrage très important que cette traduction rend accessible

au lecteur de langue française. Dans son essai d'explication et de reconstruction
logique de la pensée trinitaire, Abélard, simultanément, développe une théorie de

l'identité et de la différence, présente une conception des rapports du langage et de la
pensée, lie la foi chrétienne et la raison naturelle, et utilise un style à la fois précis et

ambigu par lequel la philosophie cherche à sauvegarder sa liberté tout en évitant le
scandale.

Gilbert Boss

Ilsetraut Hadot, Le problème du néoplatonisme alexandrin: Hiéroclès et
Simplicius, Paris, Etudes augustiniennes, 1978, 243 p.

C'est un ouvrage de réfutation que nous propose Mme Hadot. Sa critique est
nourrie d'une analyse des documents profonde et subtile et les problèmes soulevés

par les doctrines concernant le démiurge, l'âme, la matière ou la providence dans le

moyen platonisme et le néoplatonisme se trouvent longuement et finement traités.
Elle démontre, en contradiction avec la thèse de K. Praechter, que l'école néoplatonicienne

d'Alexandrie et l'école néoplatonicienne d'Athènes ne diffèrent pas par leurs
tendances doctrinales. K. Praechter, pour sa démonstration, s'appuyant principalement

sur l'œuvre d'Hiéroclès (première moitié du Ve siècle) et sur «le commentaire
sur le manuel d'Epictète » de Simplicius (première moitié du VIe siècle). En comparant

« le commentaire sur le carmen aureum » d'Hiéroclès et l'ouvrage cité de Simplicius,

il constata qu'il s'agissait là d'une forme sobre et simple de néoplatonisme,
dépouillée des complications hiérarchiques de l'école d'Athènes, qu'il rattachait, avec
certaines nuances, au moyen platonisme (platonisme préplotinien). Il voyait aussi,
chez Hiéroclès surtout, une certaine influence chrétienne. Comme Hiéroclès enseigna
un temps à Alexandrie et que Simplicius y étudia, des particularités de doctrine qu'il
trouvait chez ces deux auteurs Praechter fit la caractéristique de l'école néoplatonicienne

d'Alexandrie. C'est avec une érudition et une acuité de jugement remarquables

que Mme Hadot,minutieusement, critique l'analyse de Praechter. L'auteur
démontre que dans «le commentaire sur le manuel d'Epictète» le système théologique

est celui de Damascius (diadoque de l'école néoplatonicienne d'Athènes dès

520). En ce qui concerne Hiéroclès elle montre savamment comment sa doctrine sur
la matière, le démiurge, l'âme est caractéristique du néoplatonisme et proche, notamment,

de Jamblique. De plus, après une longue analyse, I. Hadot conclut que la
doctrine de la providence chez Hiéroclès n'est pas différente, dans ses grands traits, de
celle de Porphyre ou de Simplicius.



BIBLIOGRAPHIE 425

Donc, le résultat de ses recherches montre que ni Hiéroclès ni Simplicius dans
son « commentaire sur le manuel d'Epictète » ne témoignent de l'originalité doctrinale

de l'école néoplatonicienne d'Alexandrie; de plus, une quelconque divergence
entre les deux écoles serait étonnante étant donné que les mêmes philosophes ont
étudié ou enseigné également à Alexandrie et à Athènes. Il faut encore noter la
présence d'un important index bibliographique et d'un index analytique très
pratique.

Jean-Pierre Schneider

André Robinet, Le Langage à l'Age classique. (Horizons du Langage),
Paris, Khncksieck, 1978, 294 p.

Cette riche étude historique des théories du langage des XVIIe et XVIIIe siècles
tente de restituer à la connaissance de cette époque l'abondance des perspectives
selon lesquelles les classiques ont cherché à comprendre le langage en interprétant de
nombreuses façons les rapports entre l'écriture, la parole, la langue, ses éléments
grammaticaux, les diverses sortes de signes, les idées et les choses. L'option de
l'auteur est claire. Elle consiste à suivre les faits dans leur diversité et à montrer la
diversité irréductible des théories qui s'affrontent dans une même époque, rendant
vaine toute tentative de réduction voulant faire coïncider les différences théoriques
avec des différences temporelles: «Nous n'avons certes pas rencontré le Langage.
Par contre, loin de ce retour caché de l'Essence, nous avons entendu à l'œuvre un
langage d'action, un langage de mots, un langage de passions, un langage naturel, un
langage artificiel, etc. [...] Les ruptures sont dans l'âge: elles y maintiennent heureusement

la vie.»

Gilbert Boss

H. G. Hubbeling, Spinoza. (Kolleg Philosophie), Freiburg/München, Alber,
1978, 176 p.

Ce livre (écrit en allemand) constitue une excellente introduction à l'étude de
Spinoza. Il présente aussi objectivement que possible les éléments connus de la biographie

du philosophe en indiquant leur source, et établit une vie de Spinoza réduite à

ce qui semble historiquement attesté. Il expose ensuite clairement les divers thèmes
de la doctrine en indiquant les points litigieux pour les interprètes, sans s'interdire de

prendre lui-même un parti modéré. Il relève quelques aspects du spinozisme qui ont
une certaine parenté avec les problèmes de la pensée actuelle. Enfin il passe rapidement

en revue l'état actuel de la recherche spinoziste et donne en une trentaine de

pages une importante bibliographie commentée.

Gilbert Boss

M. Gueret, A. Robinet, P. Tombeur, SPINOZA. Ethica. Concordances,
Index, Listes de fréquences. Tables comparatives. (Informatique et étude
de textes, X), Louvain, Publications du CETEDOC, Université catholique

de Louvain, 1977, 540 p.

S'il fallait des preuves que l'informatique peut donner de précieux outils à l'historien

de la philosophie, cet ouvrage en serait une. Il s'agit d'un index complet de tous



426 BIBLIOGRAPHIE

les termes de l'Ethique qui indique toutes les occurrences de chaque mot et de
chacune de ses formes. Pour tous les mots principaux, les lignes où ils apparaissent sont
en outre citées. Le livre est complété par diverses tables statistiques, permettant
notamment de voir la répartition du vocabulaire selon les parties et les articulations
du discours de Y Ethique. „ _' Gilbert Boss

Klaus Peters, Wolfgang Schmidt, Hans Heinz Holz, Erkenntnisgewiss-
heit und Deduktion. Zum Aufbau der philosophischen Systeme bei
Descartes, Spinoza, Leibniz. (Philosophische Texte, 3), Darmstadt und
Neuwied, Luchterhand, 1975, 178 p.

Les trois textes suggestifs de la «neue Marburger Schule» rassemblés ici étudient
la constitution de trois systèmes classiques à partir de l'idéal cartésien d'une déduction

universelle. — K. Peters veut montrer comment le cogito de Descartes, qui doit
servir de premier fondement à la déduction successive, est lui-même le résultat d'un
raisonnement par l'absurde. Cette constatation permet de mettre au jour un ancrage
de tout le système cartésien dans la fiction et son aliénation par rapport à la praxis
concrète. — W. Schmidt, lui, met en évidence le caractère aussi bien discursif
qu'intuitif de la science intuitive spinoziste. Puis, ayant défini les choses comme des

négativités et la substance comme pur principe de leur déduction, il pense pouvoir
montrer que le système se ferme aussi sur une pure construction de la pensée, étrangère

à la matérialité réelle des choses. — Enfin, H. H. Holz voit en Leibniz un penseur

plus soucieux de la diversité des faits et de leur irréductibilité à une pure déduction,

quoique n'abandonnant pas l'idéal d'une science deductive. Aussi le mérite de
Leibniz serait-il d'avoir posé le problème de la rationalité d'un monde de faits
contingents et de lui avoir donné une solution respectant les deux exigences
opposées. Gilbert Boss

C. E. HARTSHORNE, Aquinas to Whitehead: Seven Centuries of
Metaphysics of Religion, Milwaukee, Marquette University Press, 1976,
68 p.

Dans ce petit livre (comprenant le texte d'une conférence donnée en 1976 à

Marquette University comme "Aquinas lecture") l'auteur veut présenter et défendre

sa conception de Dieu, dérivée de celles de Whitehead et des Sociniens, en l'opposant

à la représentation traditionnelle thomiste. Il montre comment les trois propositions

fondamentales de la théologie traditionnelle sont mutuellement contradictoires.

On ne peut dire simultanément que le monde est contingent et changeant, que
sa cause est un être nécessaire et immuable, et que cet être, Dieu, a une parfaite
connaissance du monde, car la connaissance dépend du connu (et non inversement).
La nécessité d'éliminer cette contradiction expliquerait aussi bien la doctrine
aristotélicienne de l'ignorance divine des réalités contingentes, que la théorie spinoziste

de la nécessité universelle. L'auteur préfère, lui, modifier la deuxième proposition

pour admettre le changement en Dieu et, avec Whitehead, définir celui-ci comme
un existant nécessaire et fini, pourvu de possibilités infinies qui le rendent capable de

progrès. A la gloire croissante de Dieu, l'homme pourrait donc participer activement
et porter justement son titre de serviteur de Dieu. Ainsi le progrès serait absolument
universel, et la métaphysique ne se soustrairait pas à son mouvement, comme le
prouverait la supériorité de la "process theology" de Whitehead sur la théologie thomiste,



BIBLIOGRAPHIE 427

car "we do - or can - stand on the shoulders of the great men of the past". -
Chacun n'est certainement pas prêt à partager l'optimisme partial de CE. Hartshorne,
ni même à accepter le postulat réaliste du primat de l'objet sur le sujet qu'il pose à la
base de sa critique comme absolument évident. Mais nul ne doutera qu'il ait réussi à

réaliser son projet de s'exprimer clairement, et même si une certaine simplification
est la rançon de cette clarté, la façon dont les problèmes sont posés reste intéressante.

GILBERT BOSS

Metaphysik. Herausgegeben von G. Jânoska und F. Kauz (Wege der
Forschung CCCXLVI), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1977, 486 p.

« Il fut un temps où elle était la reine de toutes les sciences, et, si on prend l'intention

pour le fait, elle méritait alors parfaitement ce titre d'honneur à cause de

l'importance capitale de son objet. Maintenant, dans notre siècle, c'est une mode
bien portée que de lui témoigner tout son mépris, et la noble dame, repoussée et

délaissée, se lamente comme Hecuba». Cette noble dame dont parle Kant (Critique
de la raison pure, B III) est évidemment la métaphysique. Ce qu'il en dit n'a rien
perdu de son actualité. La métaphysique reste une question pour la philosophie. Ce
volume, qui réunit 19 contributions traitant du problème que pose la métaphysique
pour ses défenseurs et ses détracteurs, mérite par conséquent un intérêt particulier. —
Ce recueil est précédé d'une introduction de F. Kauz, dans laquelle il présente deux
études qui n'ont pu être imprimées dans cet ouvrage, à savoir «Qu'est-ce que la

métaphysique?» de M. Heidegger et la conférence «Ontologie ancienne et nouvelle»
de N. Hartmann. Cette présentation — au moins en ce qui concerne Heidegger —
surprendra ceux parmi les lecteurs qui ne comprennent pas l'angoisse heideggerienne
comme un phénomène psychotique (14, 15, 18). Entre la question de la légitimité de

la démarche heideggerienne — l'expérience du néant en tant qu'expérience
fondamentale — et le jugement précité, il y a une différence. Ne pouvant analyser toutes
les contributions de ce livre riche et informatif, je souligne quelques aspects qui me
paraissent être significatifs de la discussion autour de la métaphysique. Parmi ceux
qui la rejettent, on peut d'abord distinguer un groupe de philosophes pour qui la

philosophie a pour tâche principale d'œuvrer à la transformation d'une société injuste.
C'est ainsi que M. Horkheimer interprète le matérialisme par opposition à la
métaphysique qui oblige l'homme à assimiler son existence empirique à un idéal transempirique

(cf. 109) et qui — donnant à des principes historiques l'apparence de l'éternel
(cf. 112) — promet des espérances illusoires (cf. 117). Le matérialisme par contre est
essentiellement «solidarité» avec l'humanité souffrante (135). — On connaît la
critique de la métaphysique de la part de la philosophie du langage. Cette tendance est

représentée dans cette publication par des essais de R. Carnap (50-78), W.V. Quine
(138-159) et A. Ayer (378-403). La thèse célèbre de Carnap — dissolution de la
métaphysique par l'analyse logique des énoncés métaphysiques (cf. 52) — est d'une
certaine façon réinterprètèe par Quine, quand celui-ci affirme que les disputes ontologiques

doivent être ramenées à des discussions sémantiques (155, 156). Dans son
plaidoyer pour une philosophie proche du sens commun (cf. 402), Ayer accorde à la
spéculation métaphysique au moins une certaine utilité: elle nous incite à regarder de
façon critique certaines opinions du «common sense» (401). — Les défenseurs de la
métaphysique se disputent entre eux sur le sens et la signification du terme
«métaphysique », mais aussi sur son statut propre et son fondement. W. Weischedel veut la
fonder sur une «expérience métaphysique», qui comporterait deux moments:
expérience de la possibilité du néant (184) et manifestation du fondement dans
l'évanouissement du monde et du soi (185). Pour E. Coreth — la réflexion transcenden-



428 BIBLIOGRAPHIE

tale étant inévitable — il s'agit plutôt de découvrir ce qui fonde tout savoir: la question

(245). Celle-ci est à son tour conditionnée par un pré-savoir non thématise: l'être
est l'horizon de toute question possible (247). B. Liebrucks et L. Oeing-Hanhoff
envisagent le rapport entre la métaphysique et le langage: selon Liebrucks on ne peut
comprendre ontologiquement le langage (192), le réduisant à l'être (comme p.ex.
Heidegger), mais il est indiqué de ramener l'être au langage (195). Donc la philosophie
du langage est en fait l'héritière légitime de la métaphysique, car celle-ci parlant de
l'être parle du langage (cf. 201). La métaphysique en tant que théologie philosophique

est selon Oeing-Hanhoff légitimée au nom d'une existence éclairée qui veut
savoir ce qu'elle doit croire (305). La diversité des approches cache une étonnante
continuité que l'auteur découvre dans l'idée d'une connaissance apriorique de
l'absolu (306). — L'article de G. Martin traite de la forme des énoncés métaphysiques
(161). La structure générale des propositions métaphysiques ne peut être apodictique
(161), mais elle est aporétique et dialectique (169). Cette structure détermine selon
Martin la métaphysique occidentale dans son ensemble (177). — Il serait vain à mon
avis de vouloir ramener la différence des perspectives dont ce livre se veut l'expression

à une identité. Toutefois dans la mesure où la philosophie n'est pas une
idéologie, c'est-à-dire si la démarche philosophique est motivée par une interrogation, la

permanence d'un même souci rend le dialogue possible. L'avenir et la crédibilité de
la métaphysique dépendent de l'authenticité des apories qui précèdent les solutions:
ista scientia — la métaphysique — sicut habet universalem considerationem de veritate,
ita etiam ad earn pertinet universalis dubitano de veritate (Thomas d'Aquin, Comm. de
la Métaphysique, III, n. 343).

Ruedi Imbach

J.-T. DESANTI, Introduction à la Phénoménologie, Paris, Gallimard,
1976,157 p.

Sous ce nouveau titre, c'est une nouvelle édition de Phénoménologie et Praxis qui
paraît. Dans un avant-propos, l'auteur reprend en charge son texte de 1963 en reniant
toutefois son projet original de substituer la praxis à la conscience comme fondement
de la philosophie. Que reste-t-il donc? La critique de l'intention fondatrice de la

philosophie dans sa tentative la plus radicale: la phénoménologie husserlienne. Aussi,
le nouveau titre donné à l'ouvrage est-il délusoire : Desanti ne veut pas introduire à la
phénoménologie, mais P'annuler", c'est-à-dire "supprimer sa démarche fondamentale".

Dans ce but il suit les Méditations cartésiennes pour montrer que cette
philosophie du commencement absolu, sans présuppositions, commence en réalité par
présupposer gratuitement l'existence d'un champ idéal, à l'abri de l'histoire, dans lequel
le penseur-sujet absolu pourrait transposer le monde naturel pour le tenir entièrement

à sa merci. Mais les caractères des données naturelles qui faisaient échapper le

monde à la prise totalitaire du philosophe, et que celui-ci avait donc suspendus par
l'époché, ressurgiraient dans le champ transcendental comme des noyaux inassimilables:

les normes de la science eidétique, le temps et autrui feraient éclater la
phénoménologie en la plaçant dans l'impossibilité d'accomplir sa tâche aporétique de les

fonder et de se fonder sur eux à la fois. - Mais est-il vrai que cette circularité anéantisse

l'entreprise phénoménologique, comme le pense Desanti? Ou bien faut-il dire

que la phénoménologie manifeste simplement la nécessité de la circularité en
philosophie?

Gilbert Boss



BIBLIOGRAPHIE

1. SCIENCES BIBLIQUES

A. Strobel: Derspätbronzezeitliche Seevölkersturm (A. de Pury) 419

Groupe d'Entrevernes:Sîg/7« et paraboles (K. Kieffer) 420

M. Hengel: Jésus. Fils de Dieu(C. Senft) 422

H. Schürmann: Comment Jésus a-t-il vécu sa mort?(F. Baudraz) 422

M. Pesce: Paolo e gli arconti a Corinto (C. Senft) 422

2. PATRISTIQUE
J. T. Nielsen: Irenaeus of Lyon versus contemporary gnosticism (E. Junod) 423

C. Aziza: Tertullien et le Judaïsme (E. Junod) 423

C. Saumagne: Saint Cyprien. évêque de Carthage, «pape» d'Afrique
(E. Junod) 423

Athanase d'Alexandrie: Contre les païens (E. Junod) 424

3. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Abélard : Du Bien suprème (G. Boss) 424

I. Hadot: Le problème du néoplatonisme alexandrin: Hiéroclès et Simplicius
(J. P. Schneider) 424

A. Robinet: Le Langage à l'Age classique (G. Boss) 425

H. G. Hubbeling: Spinoza (G. Boss) 425

M. Gueret, etc. : Spinoza. Ethica (G. Boss) 425

K. Peters, etc. : Erkenntnisgewissheit und Deduktion (G. Boss) 426

C. E. Hartshorne: Aquinas to Whitehead: Seven Centuries of Metaphysics of
Religion (G. Boss) 426

4. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

Foi et Epistémologies contemporaines (G. Boss) 427

Metaphysik (R. Imbach) 427

J.-T. Desanti : Introduction à la Phénoménologie (G. Boss) 428

C. Rosset: Le Réel. Traité de l'Idiotie (G. Boss) 429

J. Rössel: L'enjeu nucléaire (P.. Schaerer) 430

Table des matières — Vol. 111

ERRATUM: sur la couverture du fascicule 3/1979, il fallait lire dans le titre de l'article
de Daniel Christoff: "Charles Werner, le professeur et le métaphysicien", et non le
mathématicien.

Ont collaboré à ce numéro 1979-1V:

Pierre Gisel (Faculté de théologie de Lausanne), 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lau¬

sanne
Gabrielle Dufour-Kowalska, 8, av. des Amazones, Chêne-Bougeries, 1200 Genève
Marie-Jeanne Borel (Université de Neuchâtel), 12, rue de la Main, 2000 Neuchâtel
Denis Zaslawsky, 7, rue Lhomond, 75005 Paris

Roger Berthouzoz, 4, av. Saint-Paul, 1208 Genève
André-Jean Voelke (Faculté des Lettres de Lausanne), 85, ch. du Devin, 1010 Lau¬

sanne


	Bibliographie

