Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1979)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

AUGUST STROBEL, Der spdtbronzezeitliche Seevolkersturm. Ein Forschungs-
iberblick mit Folgerungen zur biblischen Exodusthematik (Beihefte zur
Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft, 145), Berlin et New-
York, Walter de Gruyter, 1976, 291 p.

Entre le XIVe et le XII¢ siécle av. J.-C., le bassin oriental de la Méditerranée a
connu un des bouleversements les plus considérables de son histoire: I'invasion des
« Peuples de la Mer». Cette expansion guerriere, qui a affecté I'’Asie Mineure, la
Créte, Chypre, le nord syrien jusqu’aux confins de I'Assyrie, la Palestine, 'Egypte, la
Libye, I'Italie, la Sicile et la Sardaigne, a provoqué I'effondrement notamment de
I’empire hittite et a profondément ébranlé 'ordre international de la fin du Récent
Bronze. Dans le monde classique, le souvenir de ces bouleversements s’est cristallisé
autour de la légende de la guerre de Troie et de ses sequelles (voyages d’Ulysse, de
Ménélas, d’Enée, etc.). A I'époque romaine encore, de nombreuses villes et peuplades
du littoral méditerranéen attribuaient leur origine a un des héros de I'ére troyenne
(Mopsos, Teukros, Kalchas, Amphilochos, Enée, etc). — En se proposant de faire le
point sur les événements historiques qui sont a 'origine de ces traditions, A. Strobel
(connu comme « Neutestamentler ») est donc obligé d’embrasser un champ immense.
De la Corse a I’ Assyrie, des Balkans a I'Egypte, ses enquétes soignées et critiques le
poussent a rechercher les traces de chacune des peuplades issues de ce mouvement, et
cela dans des domaines aussi variés que I’archéologie, I'iconographie, la linguistique,
ainsi que dans les traditions mythologiques et dans I'immense littérature de I'Anti-
quité tardive. Les problémes abordés sont si nombreux et si divers que le lecteur est
d’abord saisi par la crainte de se perdre dans un labyrinthe d’érudition. Mais cette
crainte se dissipe — et la lecture devient passionnante — dés le moment ou il s’avére
que chaque page du livre contribue a I’¢laboration d'une remarquable synthése.
Aussi ferme-t-on 'ouvrage de Strobel avec I'impression que le début du XII¢ siécle
n’est peut-étre pas une période aussi obscure qu’on le prétend généralement. — Pour
ne signaler que les points essentiels, relevons que Strobel établit, a I'aide d’arguments
trés solides, que le mouvement des Peuples de la Mer ne vient pas des Balkans ou
d’Europe centrale, mais qu’il est issu directement de la civilisation mycénienne et
qu’il s’est répandu, a partir de son épicentre égéen, vers les quatre coins de la Médi-
terranée. La poussée principale se produit au debut du XII¢ siécle, et elle revét la
forme d’un exode soigneusement préparé. C’est la ce que montrent, entre autres, les
tablettes de Pylos. Ce départ ne parait pas provoqué par une cause extérieure au
monde mycénien. On ne reléve en effet aucune trace d’une «invasion» venue du
nord, et la migration dorienne, attirée par le dépeuplement des régions évacuées par
les Peuples de la Mer, ne commencera en fait qu'au XI¢ siécle. La raison du départ
des Peuples de la Mer doit étre cherchée dans une sécheresse catastrophique qui a
affecté toute la Méditerranée orientale pendant le dernier quart du XIII¢ siécle.
Abandonnant — et parfois incendiant — leurs villes, les guerriers mycéniens embar-
quent femmes et enfants et partent a la conquéte de nouveaux territoires. Certains
peuples se scindent en plusieurs groupes. Ainsi, les Sherden, les Shekelesh et les
Teresh, que nous voyons s'affronter aux armeées égyptiennes sous Ramses 111, se
retrouveront également en Sardaigne, en Sicile et en Etrurie, régions qui perpétuent
leurs noms jusqu’a ce jour. — Les biblistes seront intéressés surtout par les dévelop-
pements de Strobel sur les Philistins. Les inscriptions de Medinet Habu montrent que
les Philistins, originaires de Crete (Kefti, hébr. Kaftor), acceptent, aprés avoir éte
battus par Ramseés I1I (vers 1175) aux embouchures du Nil et en Syrie, de se laisser
établir par leurs vainqueurs comme colonies de mercenaires dans les villes du sud-

Sciences
bibliques



420 BIBLIOGRAPHIE

ouest palestinien (Gaza, Ascalon, Ashdod, etc.). Des contingents philistins seront sta-
tionneés aussi @ Megiddo et a Beth-Shean. Ainsi, les Philistins formeront peu a peu
une aristocratie militaire qui s'imposera et s’assimilera au vieux fond de population
cananéenne. Avec I'affaiblissement de I'Egypte au XI¢ siecle, les villes philistines
acquerront une indépendance de fait. Se considérant, en toute logique, comme les
héritiers de la souveraineté égyptienne sur I'’ensemble de la Palestine, les Philistins ne
tarderont pas a entrer en conflit avec les tribus israélites établies dans les montagnes.
Si I’établissement des Philistins en Palestine sous Ramsés 111 résulte donc d’une poli-
tique délibérée de I’Egypte, il reste a expliquer la destruction massive de la plupart
des grandes villes cotiéres a la fin du Reécent Bronze. Dans certains cas, Strobel
semble attribuer cette destruction a une premiére vague des Peuples de la Mer, vers
1220, sous le régne de Merneptah (ainsi aussi A. Malamat), mais on regrette que
Strobel ne se soit pas penché davantage sur le probleme de cette « premiére vague ».
— Dans un dernier chapitre particuliérement suggestif, Strobel évoque les analogies
de structure entre les traditions d’exode des Peuples de la Mer et d’Israél. Dans les
deux cas, une migration sous conduite divine a pour but de trouver un nouvel
habitat. Des deux cotés, on trouve des interventions miraculeuses de la divinité, des
promesses, des traditions de sanctuaires et des revendications territoriales. La Bible
elle-méme parait consciente de cette analogie, puisqu’en Amos 9,7, dans un oracle
dénongant I'orgueil d’Israél, nous lisons: « Pour moi, n’étes-vous pas comme des fils
de Koushites, fils d’Israél? — oracle de Yahvé. N’ai-je pas fait monter Israél du pays
d’Egypte, les Philistins de Kaftor et Aram de Qir?»

ALBERT DE PURY

‘Groupe d’Entrevernes. Signes et paraboles. Sémiotique et texte évangélique
(avec une étude de J. Geninasca et une postface d’A. J. Greimas), Paris,
Le Seuil, 1977, 253 p.

Ce livre important est a ce point le résultat d’un travail de groupe que toute ques-
tion de propriété littéraire individuelle y est dépassée (a I'exception toutefois de
I'analyse assez différente de Luc 5,1-11 par Geninasca et de la postface du maitre
commun, A.J. Greimas). L’équipe de biblistes et sémioticiens qui y ont collaboré
comprend huit membres: Jean Delorme, Jean Calloud, Corina Combet-Galland,
Georges Combet, Frangois Génuyt, Jean-Claude Giroud, Louis Panier et Annie
Perrin. Tous font partie a Lyon du CADIR (Centre pour I’analyse du discours reli-
gieux) et assurent la publication de la revue « Sémiotique et Bible ». — Quatre fragments
d’évangile sont choisis pour I'étude: deux que I'on a coutume de nommer «para-
boles» (Luc 10,25-27; Luc 15) et deux que I'on caractérise comme récits de miracles
(Marc 6,30-53; Luc 5,1-11, avec un titre qui résume le point de vue: « pécher/précher.
Récit et métaphore »). Sur bien des points ces analyses permettent de perfectionner
les outils mis a la disposition des sémioticiens par Greimas. La raison en est le carac-
tere specifique des textes évangeliques. M. Greimas reconnait généreusement I’apport
de I’équipe a sa propre pratique de sémioticien. — Ces quatre chapitres débouchent
sur une étude plus globale des paraboles et des miracles et de leur fonction dans le
récit évangélique. Le lecteur y trouvera des considérations générales si neuves que,
commengant éventuellement sa lecture du livre a partir de ce dernier chapitre, il
éprouvera le besoin de lire en détail les quatre études minutieuses qui le préparent.
Paraboles et miracles sont présentés dans ce chapitre comme des micro-récits qui
relancent le récit primaire: « Les paraboles donnent au récit primaire son sens mais
elles en regoivent leur performativité; les miracles donnent au récit primaire son ins-
trumentation mais ils en recoivent leur signification. Ainsi les acteurs, par le détour



BIBLIOGRAPHIE 421

de ces ceuvres que sont les paraboles et les miracles, prennent conscience tout a la
fois des enjeux et des ressources de leur agir» (p. 212). — Comme dans toute induc-
tion a partir de quelques exemples, on peut prévoir que dans ce cinquiéme chapitre
tout n’est pas strictement déduit a partir des prémisses. Je n’en ferai pas aux auteurs
le reproche, puisque précisément ce chapitre permettra au lecteur peu habitué a la
semiotique d’en apercevoir la richesse créatrice. Il verra peut-étre combien il importe
de savoir analyser le travail de lecture et de surveiller les discours que celle-ci suscite.
Les auteurs soulignent avec raison dans leur épilogue le point de vue spécifique du
sémioticien, qui n’exclut pas d’autres points de vue légitimes, comme la recherche
historique, I'exégese « classique» ou I’herméneutique. — La démarche sémiotique, a
la fois deductive et inductive, ne doit pas étre congue comme un monde clos, ou
d’avance la théorie fige le texte dans un schéma rigide. Toujours les sémioticiens veu-
lent renouveler leur théorie a partir de la lecture concréte des textes. La méthode de
Greimas est donc caractérisée a la fois par la rigueur des catégories employées et par
une ouverture pour la découverte d’instruments encore plus précis, au contact de
textes nouveaux. — Dans cet esprit d’ouverture a une mise en question il serait utile
que certaines notions acceptées dans le métalangage théorique soient situées épiste-
mologiquement d’'une maniére plus explicite. Il n’y a pas de catégories «inno-
centes». Une distinction qui revient souvent dans le livre est celle entre le « vouloir
faire », le «savoir faire» et le « pouvoir faire». Cette division implique une concep-
tion de 'homme ou une division entre volonté, intelligence et action est acceptée
comme évidente. Dans une telle analyse I'unité profonde de 'homme est quelque peu
perdue. Ou situer I’émotivité dans ce schéma? Ou sont les subtils passages entre la
volonte, l'intelligence et les sentiments? Le modeéle suppose une vue cartésienne de
I’homme et de 'univers, ou les pouvoirs de I'ame sont bien séparés. — La constitu-
tion du «carré sémiotique» (p. 29) présuppose un travail de precision sur des
notions qui puissent s’articuler en deux axes de relations de contradiction. La préci-
sion obtenue est réelle et tout a fait valable. Mais le systeme exclut, des le départ, les
subtils passages entre les differentes notions. Un certain positivisme de base ne tient
compte que des eléments susceptibles de la systématisation proposée. De soi, cela
n’est pas une objection décisive contre la sémiotique greimassienne: elle frappe éga-
lement toutes les sciences qui, pour explorer leur objet, sont obligées de le réduire a
des éléments plus simples. Toute la linguistique est d’ailleurs basée sur ce principe
fecond. — Le caractére «scientifique» (au sens positif du mot) de ces analyses fera
peut-étre regimber les exégeétes « classiques », habitués a des méthodes plus intuitives.
Comme instrument scientifique ils se servent des méthodes historico-critiques. Ils ne
s’apergoivent pas que leurs commentaires de textes ne comportent aucun instrument
proprement «scientifique» au niveau de I'interprétation des textes: la science chez
eux se situe dans I'avant (ou I'aprés) du texte. Ils explorent le code culturel ou I'inter-
textualité. Pour le texte méme ils ne disposent que de leur intuition (organisée éven-
tuellement a I'aide de concordances et de dictionnaires). — Le mérite de I’école grei-
massienne est, a mon avis, de supprimer les illusions. Une analyse «scientifique »
d’un texte nécessite un instrument théoriquement précisé dans une metalangue. — Il
y aura toujours une majorité de lecteurs qui préféreront I’analyse moins rigoureuse a
I’élaboration plus «scientifique» du sémioticien. C’est une question de culture et de
possibilités. Ces lecteurs tireront plus de profit d’'une exégese «classique» qui favo-
rise I'intuition. D’une fagon ou de l'autre: que le texte vive et qu’il suscite la
recherche, c’est 'essentiel. La parabole du bon samaritain sera toujours intéressante a
lire, avec ou sans commentaire, « scientifique», historico-critique ou plus intuitif.
Mozart, méme sans analyse musicale, demeure Mozart. Mais 'analyse nous aide a
mieux comprendre en quoi il est Mozart.

RENE KIEFFER



422 BIBLIOGRAPHIE

MARTIN HENGEL, Jésus, Fils de Dieu. Traduit de I'allemand par A. Lie-
fooghe (Lectio divina, 94), Paris, Le Cerf, 1977, 150 p.

L’ouvrage est avant tout une critique de ce que 'auteur appelle, par une éton-
nante simplification, «la thése de I'histoire de la religion», et de Bultmann, qu'’il
considére comme son représentant type (et que de surcroit il aligne sur Harnack et
Schoeps!). Avec raison il fait remarquer que la connaissance du milieu du Nouveau
Testament a fait, ces derniers trente ou quarante ans, quelques progrés et que, par
exemple, ’hypothése d’un mythe gnostique du Sauveur, qui aurait servi de modéle
pour certains types de christologie, doit étre sérieusement revisée, ou que I'influence
des cultes a mystéres paiens sur le culte et les pratiques (sacrements) des Eglises chreé-
tiennes du monde hellénistique a été parfois surestimée. On peut regretter que
'auteur, cédant a son propre penchant, tende a tout expliquer par les origines juives
du christianisme. Sa maniére d’expliquer la formation de la christologie néotesta-
mentaire, basée sur une reconstitution riche en hypothéses des origines de la formule
de Rom. 1,3-4, reléve plus de I'esprit de systéme que d’une analyse prudente et
nuancee des multiples données des textes et fait oublier les obstacles qu’opposent a
toute reconstitution les lacunes de nos textes en ce qui concerne, entre autres, le pas-
sage de la foi chrétienne dans les milieux hellénistiques. On fera bien de suivre
I'auteur avec discernement.

CHRISTOPHE SENFT

HEINZ SCHURMANN, Comment Jésus a-t-il vécu sa mort ? (Lectio divina,
93), Paris, Le Cerf, 1977, 187 p.

L’exégeéte catholique d’Erfurt présente ici trois études récentes d’exeégese,
suivies d’une « méditation théologique ». Il cherche a montrer comment le sens de
la mort de Jésus s’enracine dans sa prédication et son comportement personnel,
puis dans I'institution de la céne ; I'engagement du Christ dans son obéissance au
Pére représente une norme et un modeéle pour tous les croyants. — La discussion
serrée avec les exégéetes contemporains, la riche documentation conférent a ces
etudes une valeur ¢levée. Elles permettent de constater que les études néotesta-
mentaires se dégagent progressivement de I'influence de Bultmann.

FrANCIS BAUDRAZ

MAURO PESCE, Paolo e gli arconti a Corinto. Storia della ricerca (1888-1975)
ed esegesi di 1 Cor 2,6-8, Brescia, Paideia, 1977, 476 p.

L’auteur veut donner de la vraisemblance a la thése parfois soutenue selon
laquelle les «archontes de ce monde» sont non, comme beaucoup I'admettent, des
puissances «angeliques », mais les autorités juives de Jérusalem. Il déploie pour cela
un immense effort lexicographique, linguistique et exégétique. Son argument décisif,,
celui du contexte, décide plutét contre lui. En effet, la «sagesse» a laquelle Paul
oppose celle de Dieu n’est pas, dans le contexte, la théologie rabbinique; elle est
'objet de la recherche des paiens. La polémique antijuive n’apparait que passagere-
ment en 1,18-25 et elle n’a que faire dans le débat corinthien. La thése angélologique
est loin d’étre réfutée. Il n’était pourtant pas inutile de rappeler avec insistance
qu’elle aussi demeure hypothése.

CHRISTOPHE SENFT



BIBLIOGRAPHIE 423

J.T. NIELSEN, Irenaeus of Lyon versus contemporary gnosticism. A selection
from books 1 and II of Adversus Haereses (Textus Minores, XLVIII),
Leiden, Brill, 1977, 109 p.

Ce fascicule des Textus Minores réunit judicieusement les fragments des livres I et
I1 de I’ Adversus Haereses d’IRENEE qui contiennent des citations et des allusions pré-
cises aux doctrines gnostiques. Il reproduit le texte de I’édition de Stieren, mais
signale en notes les principales corrections proposées par Harvey. C’est 1a un utile
instrument de travail.. qu'on recommanderait sans hésitation dans le cadre d’un
séminaire si son prix était un peu plus modique.

Eric JunoD

CLAUDE Azi1za, Tertullien et le Judaisme (Publications de la Faculté des Let-
tres et des Sciences Humaines de Nice, 16), Paris, Les Belles Lettres, 1977,
329 p.

Aprés une introduction sur le judaisme a Carthage juive aux II¢ et III¢ siécles,
'auteur examine le role joué par le judaisme dans I'euvre de Tertullien, qu’il s’agisse
de polémique ou d’influence subie. Dans sa sympathie pour Tertullien et le judaisme,
ne préte-t-il pas au premier trop de sympathie pour le second? Y a-t-il quelque vrai-
semblance a présenter I'hostilité de Tertullien contre le judaisme comme la marque
d’une attirance avortée? Que ces questions ne nous empéchent pas de dire I'intérét
pris a la lecture de ce livre.

ERrRIC JUNOD

CHARLES SAUMAGNE, Saint Cyprien, évéque de Carthage, « pape» d’Afrique
(248-258) (Etudes d’antiquités africaines), Paris, Centre National de la
Recherche Scientifique, 1975, 195 p.

Cette étude posthume de Saumagne est déconcertante aussi bien par sa présenta-
tion que par la qualité trés inégale de ses analyses et conclusions. L'auteur ignore
superbement la quasi-totalité des études consacrées a son sujet: je veux dire qu’il ne
les nomme, ni ne les discute. Ce procédé a I'avantage de rompre avec I’habitude
funeste qui veut qu’on ne puisse écrire une ligne sans se référer de fagon admirative
ou polémique a X ou Y. Mais les défauts 'emportent ici largement sur cet avantage.
Le lecteur, s’il n’est pas un fin connaisseur du sujet, est privé de tout repére qui I'aide
a enrichir son information et a distinguer les points hypothétiques de ceux considérés
comme assureés; il se laissera ainsi abuser par nombre de préjugés qui sont propres a
'auteur. Que dire du contenu du travail... sans se mettre a écrire une sorte de contre-
livre? On signalera seulement la qualité des pages traitant du statut juridique de
I’Eglise et des chrétiens a I’époque de Cyprien et précisant la nature et la finalité des
formalités que Déce a imposées en 250 aux habitants de I'Empire. Dans la ligne des
travaux de H. Grégoire, I'auteur souligne que ces mesures ne visaient pas spécifique-
ment les chrétiens et que la grande majorité d’entre eux s’y sont soumis sans réti-
cences particuliéres. Mais on suivra difficilement Saumagne quand il présente
Cyprien aprés 250 comme courant aprés le martyre et suscitant une crise de loya-
lisme politique pour assurer son propre triomphe sur ses adversaires (une grande
partie de sa communauté et I'évéque de Rome).

Eric JunobD

Patristique



Histoire de la
philosophie

424 BIBLIOGRAPHIE

ATHANASE D’ALEXANDRIE, Contre les paiens. Texte grec, introduction, tra-
duction et notes par Th. Camelot (Sources Chrétiennes, 18 bis), Paris, Le

Cerf, 1977, 218 p.

Réeédition attendue du Contra Gentes. Le pere Camelot fait figurer cette fois, en
face de son élégante traduction (revisée), le texte grec de I’édition mauriste (1698) en
tenant compte de I’édition récente de L. Leone (1965). L'introduction et les notes sont
nouvelles. Elles intégrent notamment les résultats de I'important travail de E.P. MEl-
JERING (Orthodoxy and Platonismus in Athanasius, Synthesis or Antithesis?, Leiden

1968).
Eric JuNoD

ABELARD, Du Bien supréme (Theologia Summi boni). Introduction, traduc-
tion et notes par Jean Jolivet. (Cahiers d’études meédiévales, 1V), Mont-
réal-Paris, Bellarmin & Vrin, 1978. 135 p.

C’est sans aucun doute un ouvrage trés important que cette traduction rend acces-
sible au lecteur de langue frangaise. Dans son essai d’explication et de reconstruction
logique de la pensée trinitaire, Abélard, simultanément, développe une théorie de
I'identité et de la différence, présente une conception des rapports du langage et de la
pensée, lie la foi chrétienne et la raison naturelle, et utilise un style a la fois précis et
ambigu par lequel la philosophie cherche a sauvegarder sa liberté tout en évitant le

scandale.
GILBERT Boss

ILSETRAUT HADOT, Le probléme du néoplatonisme alexandrin: Hiéroclés et
Simplicius, Paris, Etudes augustiniennes, 1978, 243 p.

C’est un ouvrage de réfutation que nous propose Mme¢ Hadot. Sa critique est
nourrie d’une analyse des documents profonde et subtile et les problémes soulevés
par les doctrines concernant le démiurge, I'ame, la matiére ou la providence dans le
moyen platonisme et le néoplatonisme se trouvent longuement et finement traités.
Elle démontre, en contradiction avec la thése de K. Praechter, que I’école néoplatoni-
cienne d’Alexandrie et I'école néoplatonicienne d’Athénes ne différent pas par leurs
tendances doctrinales. K. Praechter, pour sa démonstration, s’appuyant principale-
ment sur 'ceuvre d’Hiérocles (premiere moitié du Ve siécle) et sur «le commentaire
sur le manuel d’Epictéte » de Simplicius (premiére moitié du VIe siécle). En compa-
rant « le commentaire sur le carmen aureum » d’Hiéroclés et I'ouvrage cité de Simpli-
cius, il constata qu'il s’agissait la d’'une forme sobre et simple de néoplatonisme,
dépouillée des complications hiérarchiques de I’école d’Athénes, qu’il rattachait, avec
certaines nuances, au moyen platonisme (platonisme préplotinien). Il voyait aussi,
chez Hiéroclés surtout, une certaine influence chrétienne. Comme Hiéroclés enseigna
un temps a Alexandrie et que Simplicius y étudia, des particularités de doctrine qu’il
trouvait chez ces deux auteurs Praechter fit la caractéristique de I’école néoplatoni-
cienne d’Alexandrie. C’est avec une érudition et une acuité de jugement remarqua-
bles que Mm¢ Hadot,minutieusement, critique l'analyse de Praechter. L’auteur
démontre que dans «le commentaire sur le manuel d’Epictéte» le systéme théolo-
gique est celui de Damascius (diadoque de I’école néoplatonicienne d’Athénes dés
520). En ce qui concerne Hiéroclés elle montre savamment comment sa doctrine sur
la matiére, le demiurge, I’dme est caractéristique du néoplatonisme et proche, notam-
ment, de Jamblique. De plus, aprés une longue analyse, I. Hadot conclut que la doc-
trine de la providence chez Hiéroclés n’est pas différente, dans ses grands traits, de
celle de Porphyre ou de Simplicius.



BIBLIOGRAPHIE 425

Donc, le résultat de ses recherches montre que ni Hiéroclés ni Simplicius dans
son « commentaire sur le manuel d’Epictéte» ne témoignent de I’originalité doctri-
nale de I’école néoplatonicienne d’Alexandrie; de plus, une quelconque divergence
entre les deux écoles serait étonnante étant donné que les mémes philosophes ont
étudié ou enseigné également a Alexandrie et a Athénes. Il faut encore noter la pré-
sence d’'un important index bibliographique et d’un index analytique trés pra-
tique.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

ANDRE ROBINET, Le Langage a I'Age classique. (Horizons du Langage),
Paris, Klincksieck, 1978, 294 p.

Cette riche étude historique des théories du langage des XVII¢ et XVIII¢ siécles
tente de restituer a la connaissance de cette époque I’abondance des perspectives
selon lesquelles les classiques ont cherché a comprendre le langage en interprétant de
nombreuses fagons les rapports entre I’écriture, la parole, la langue, ses éléments
grammaticaux, les diverses sortes de signes, les idées et les choses. L'option de
'auteur est claire. Elle consiste a suivre les faits dans leur diversité et a montrer la
diversité irréductible des théories qui s’affrontent dans une méme époque, rendant
vaine toute tentative de réduction voulant faire coincider les différences théoriques
avec des différences temporelles: « Nous n’avons certes pas rencontré le Langage.
Par contre, loin de ce retour caché de I’Essence, nous avons entendu a I’ceuvre un
langage d’action, un langage de mots, un langage de passions, un langage naturel, un
langage artificiel, etc. [...] Les ruptures sont dans I’dge: elles y maintiennent heureuse-
ment la vie.»

GILBERT Boss

H. G. HUBBELING, Spinoza. (Kolleg Philosophie), Freiburg/Miinchen, Alber,
1978, 176 p.

Ce livre (écrit en allemand) constitue une excellente introduction a I’étude de Spi-
noza. Il présente aussi objectivement que possible les éléments connus de la biogra-
phie du philosophe en indiquant leur source, et établit une vie de Spinoza réduite a
ce qui semble historiquement attesté. Il expose ensuite clairement les divers thémes
de la doctrine en indiquant les points litigieux pour les interprétes, sans s’interdire de
prendre lui-méme un parti modéré. Il reléve quelques aspects du spinozisme qui ont
une certaine parenté avec les problémes de la pensée actuelle. Enfin il passe rapide-
ment en revue I’état actuel de la recherche spinoziste et donne en une trentaine de
pages une importante bibliographie commentée.

GILBERT Boss

M. Gueret, A. ROBINET, P. TOMBEUR, SPINOZA, Ethica. Concordances,
Index, Listes de fréquences, Tables comparatives. (Informatique et étude
de textes, X), Louvain, Publications du CETEDOC, Université catho-
lique de Louvain, 1977, 540 p.

S’il fallait des preuves que I'informatique peut donner de précieux outils a I’histo-
rien de la philosophie, cet ouvrage en serait une. Il s’agit d’'un index complet de tous



426 BIBLIOGRAPHIE

les termes de I’ Ethique qui indique toutes les occurrences de chaque mot et de cha-
cune de ses formes. Pour tous les mots principaux, les lignes ou ils apparaissent sont
en outre citées. Le livre est complété par diverses tables statistiques, permettant
notamment de voir la répartition du vocabulaire selon les parties et les articulations

du discours de I Ethigue. GILBERT Boss

KrAus PETERS, WOLFGANG ScHMIDT, HANS HEINZ HoLz, Erkenntnisgewiss-
heit und Deduktion. Zum Aufbau der philosophischen Systeme bei Des-
cartes, Spinoza, Leibniz. (Philosophische Texte, 3), Darmstadt und Neu-
wied, Luchterhand, 1975, 178 p.

Les trois textes suggestifs de la « neue Marburger Schule » rassemblés ici étudient
la constitution de trois systémes classiques a partir de I'idéal cartésien d’une déduc-
tion universelle. — K. Peters veut montrer comment le cogito de Descartes, qui doit
servir de premier fondement a la déduction successive, est lui-méme le résultat d'un
raisonnement par ’absurde. Cette constatation permet de mettre au jour un ancrage
de tout le systéme cartésien dans la fiction et son aliénation par rapport a la praxis
concréte. — W. Schmidt, lui, met en évidence le caractére aussi bien discursif
qu’intuitif de la science intuitive spinoziste. Puis, ayant défini les choses comme des
négativités et la substance comme pur principe de leur déduction, il pense pouvoir
montrer que le systéme se ferme aussi sur une pure construction de la pensée, étran-
gére a la matérialité réelle des choses. — Enfin, H. H. Holz voit en Leibniz un pen-
seur plus soucieux de la diversité des faits et de leur irréductibilité a une pure déduc-
tion, quoique n’abandonnant pas I'idéal d’une science déductive. Aussi le mérite de
Leibniz serait-il d’avoir posé le probléme de la rationalit¢ d’'un monde de faits
contingents et de lui avoir donné une solution respectant les deux exigences

opposées.
pP GILBERT Boss

C. E. HARTSHORNE, Aquinas to Whitehead: Seven Centuries of Meta-

physics of Religion, Milwaukee, Marquette University Press, 1976,
68 p.

Dans ce petit livie (comprenant le texte d’une conférence donnée en 1976 a
Marquette University comme “Aquinas lecture”) 'auteur veut présenter et défen-
dre sa conception de Dieu, dérivée de celles de Whitehead et des Sociniens, en ’oppo-
sant a la représentation traditionnelle thomiste. Il montre comment les trois propo-
sitions fondamentales de la théologie traditionnelle sont mutuellement contradic-
toires. On ne peut dire simultanément que le monde est contingent et changeant, que
sa cause est un étre nécessaire et immuable, et que cet étre, Dieu, a une parfaite
connaissance du monde, car la connaissance dépend du connu (et non inversement).
La nécessité d’éliminer cette contradiction expliquerait aussi bien la doctrine
aristotélicienne de I’ignorance divine des réalités contingentes, que la théorie spino-
ziste de la nécessité universelle. L’auteur préfére, lui, modifier la deuxiéme proposi-
tion pour admettre le changement en Dieu et, avec Whitehead, définir celui-ci comme
un existant nécessaire et fini, pourvu de possibilités infinies qui le rendent capable de
progrés. A la gloire croissante de Dieu, I’lhomme pourrait donc participer activement
et porter justement son titre de serviteur de Dieu. Ainsi le progres serait absolument
universel, et la métaphysique ne se soustrairait pas a son mouvement, comme le prou-
verait la supériorité de la “process theology’ de Whitehead sur la théologie thomiste,



BIBLIOGRAPHIE 427

car “we do — or can — stand on the shoulders of the great men of the past”. —
Chacun n’est certainement pas prét a partager I’optimisme partial de C.E. Hartshorne,
ni méme a accepter le postulat réaliste du primat de ’objet sur le sujet qu’il pose 4 la
base de sa critique comme absolument évident. Mais nul ne doutera qu'il ait réussi a
réaliser son projet de s’exprimer clairement, et méme si une certaine simplification
est la rangon de cette clarté, la fagon dont les problémes sont posés reste intéressante.

GILBERT BOSS

Metaphysik. Herausgegeben von G. Janoska und F. Kauz (Wege der For-
schung CCCXLVI), Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1977, 486 p.

«1I fut un temps ou elle était la reine de toutes les sciences, et, si on prend I'inten-
tion pour le fait, elle méritait alors parfaitement ce titre d’honneur a cause de
I'importance capitale de son objet. Maintenant, dans notre siécle, c’est une mode
bien portée que de lui témoigner tout son meépris, et la noble dame, repoussée et
délaissée, se lamente comme Hecuba ». Cette noble dame dont parle Kant (Critique
de la raison pure, B III) est évidemment la métaphysique. Ce qu’il en dit n’a rien
perdu de son actualité. La métaphysique reste une question pour la philosophie. Ce
volume, qui réunit 19 contributions traitant du probleme que pose la métaphysique
pour ses défenseurs et ses détracteurs, mérite par conséquent un intérét particulier. —
Ce recueil est précédé d’une introduction de F. Kauz, dans laquelle il présente deux
études qui n’ont pu étre imprimées dans cet ouvrage, a savoir «Qu’est-ce que la
meétaphysique?» de M. Heidegger et la conférence « Ontologie ancienne et nouvelle »
de N. Hartmann. Cette présentation — au moins en ce qui concerne Heidegger —
surprendra ceux parmi les lecteurs qui ne comprennent pas I’angoisse heideggerienne
comme un phénoméne psychotique (14, 15, 18). Entre la question de la légitimité de
la démarche heideggerienne — I'expérience du néant en tant qu'expérience fonda-
mentale — et le jugement précité, il y a une différence. Ne pouvant analyser toutes
les contributions de ce livre riche et informatif, je souligne quelques aspects qui me
paraissent étre significatifs de la discussion autour de la métaphysique. Parmi ceux
qui la rejettent, on peut d’abord distinguer un groupe de philosophes pour qui la phi-
losophie a pour tiache principale d’ceuvrer a la transformation d’'une société injuste.
C’est ainsi que M. Horkheimer interpréte le matérialisme par opposition a la méta-
physique qui oblige 'homme a assimiler son existence empirique a un idéal transem-
pirique (cf. 109) et qui — donnant a des principes historiques I'apparence de I'éternel
(cf. 112) — promet des espérances illusoires (cf. 117). Le matérialisme par contre est
essentiellement «solidarité» avec ’humanité souffrante (135). — On connait la cri-
tiqgue de la métaphysique de la part de la philosophie du langage. Cette tendance est
représentée dans cette publication par des essais de R. Carnap (50-78), W.V. Quine
(138-159) et A. Ayer (378-403). La these célebre de Carnap — dissolution de la meta-
physique par I'analyse logique des énoncés métaphysiques (cf. 52) — est d’une cer-
taine fagon réinterprétée par Quine, quand celui-ci affirme que les disputes ontologi-
ques doivent étre ramenées a des discussions sémantiques (155, 156). Dans son plai-
doyer pour une philosophie proche du sens commun (cf. 402), Ayer accorde a la spé-
culation métaphysique au moins une certaine utilité: elle nous incite a regarder de
fagcon critique certaines opinions du « common sense » (401). — Les défenseurs de la
meétaphysique se disputent entre eux sur le sens et la signification du terme « méta-
physique », mais aussi sur son statut propre et son fondement. W. Weischedel veut la
fonder sur une «expérience métaphysique », qui comporterait deux moments: expé-
rience de la possibilité du néant (184) et manifestation du fondement dans I'éva-
nouissement du monde et du soi (185). Pour E. Coreth — la réflexion transcenden-



428 BIBLIOGRAPHIE

tale étant inévitable — il s’agit plutdt de découvrir ce qui fonde tout savoir: la ques-
tion (245). Celle-ci est a son tour conditionnée par un pré-savoir non thématisé: I'étre
est I'horizon de toute question possible (247). B. Liebrucks et L. Oeing-Hanhoff envi-
sagent le rapport entre la métaphysique et le langage: selon Liebrucks on ne peut
comprendre ontologiquement le langage (192), le réduisant a I'étre (comme p.ex. Hei-
degger), mais il est indiqué de ramener I’étre au langage (195). Donc la philosophie
du langage est en fait I'héritiére légitime de la métaphysique, car celle-ci parlant de
I'étre parle du langage (cf. 201). La meétaphysique en tant que théologie philoso-
phique est selon Oeing-Hanhoff légitimée au nom d’une existence éclairée qui veut
savoir ce qu'elle doit croire (305). La diversité des approches cache une étonnante
continuité que !'auteur deécouvre dans I'idée d’une connaissance apriorique de
I'absolu (306). — L’article de G. Martin traite de la forme des énoncés métaphysiques
(161). La structure générale des propositions métaphysiques ne peut étre apodictique
(161), mais elle est aporétique et dialectique (169). Cette structure détermine selon
Martin la métaphysique occidentale dans son ensemble (177). — Il serait vain 4 mon
avis de vouloir ramener la différence des perspectives dont ce livre se veut I'expres-
sion a une identité. Toutefois dans la mesure ou la philosophie n'est pas une idé-
ologie, c’est-a-dire si la démarche philosophique est motivée par une interrogation, la
permanence d’'un méme souci rend le dialogue possible. L’avenir et la crédibilité de
la métaphysique dépendent de I'authenticité des apories qui précédent les solutions:
ista scientia — la métaphysique — sicut habet universalem considerationem de veritate,
ita etiam ad eam pertinet universalis dubitatio de veritate (Thomas d’Aquin, Comm. de

la Métaphysique, 111, n. 343). i ¢
UEDI IMBACH

J.-T. DESANTI, Introduction a la Phénoménologie, Paris, Gallimard,
1976, 157 p.

Sous ce nouveau titre, c’est une nouvelle édition de Phénoménologie et Praxis qui
parait. Dans un avant-propos, l’auteur reprend en charge son texte de 1963 en reniant
toutefois son projet original de substituer la praxis a la conscience comme fondement
de la philosophie. Que reste-t-il donc? La critique de l'intention fondatrice de la
philosophie dans sa tentative la plus radicale: la phénoménologie husserlienne. Aussi,
le nouveau titre donné a ’ouvrage est-il délusoire: Desanti ne veut pas introduire a la
phénoménologie, mais I’‘annuler”, c’est-a-dire ‘“‘supprimer sa démarche fondamen-
tale”. Dans ce but il suit les Méditations cartésiennes pour montrer que cette philo-
sophie du commencement absolu, sans présuppositions, commence en réalité par pré-
supposer gratuitement 1’existence d’un champ idéal, a I’abri de I’histoire, dans lequel
le penseur-sujet absolu pourrait transposer le monde naturel pour le tenir entiére-
ment a sa merci. Mais les caractéres des données naturelles qui faisaient échapper le
monde a la prise totalitaire du philosophe, et que celui-ci avait donc suspendus par
I’époché, ressurgiraient dans le champ transcendental comme des noyaux inassimi-
lables: les normes de la science éidétique, le temps et autrui feraient éclater la phéno-
ménologie en la plagant dans I’impossibilité d’accomplir sa tiche aporétique de les
fonder et de se fonder sur eux a la fois. — Mais est-il vrai que cette circularité anéan-
tisse ’entreprise phénoménologique, comme le pense Desanti? Ou bien faut-il dire
que la phénoménologie manifeste simplement la nécessité de la circularité en philo-
sophie?

GILBERT Boss



BIBLIOGRAPHIE
1. SCIENCES BIBLIQUES

A. Strobel: Der spdtbronzezeitliche Seevolkersturm (A. de Pury) . . . . . . . .. 419
Groupe d’Entrevernes:Signes et paraboles (R. Kieffer) . . .. ... ... ... 420
M. Hengel: Jésus, Fiisde Diew(C. Senfty . . < « s o v s 55 5. 05 s ms s ww s » 422
H. Schiirmann: Comment Jésus a-t-il vécu sa mort?(F. Baudraz) . . . . . . . . 422
M. Pesce: Paolo e gli arconti a Corinto(C.Senft) . . ... ... ........ 422

2. PATRISTIQUE

J. T. Nielsen: Irenaeus of Lyon versus contemporary gnosticism (E. Junod) . . . 423
C. Aziza: Tertullien et le Judaisme (E.Junod) . . . .. ... ... ....... 423
C. Saumagne: Saint Cyprien, évéque de Carthage, « pape » d'Afrique

(E. Junod). . . . . . . . e 423
Athanase d’Alexandrie: Contre les paiens(E. Junod) . . . . . ... ... ... 424

3. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Abélard: Du Bien supréme (G.Boss) . . . . . . . . ... ... 424
[. Hadot: Le probléme du néoplatonisme alexandrin: Hiéroclés et Simplicius

(J. P.Schneider) . . . .. .. ... 424
A. Robinet: Le Langage a I'Age classique (G. Boss) . . . . . . ... ...... 425
H. G. Hubbeling: Spinoza(G. Boss) . . . . . . ... ... ... ... ..... 425
M. Gueret, etc.: Spinoza. Ethica(G.Boss) . . . . .. . ... ... ... .... 425
K. Peters, etc.: Erkenntnisgewissheit und Deduktion (G. Boss) . . . . . . .. .. 426
C. E. Hartshorne: Aquinas to Whitehead: Seven Centuries of Metaphysics of

Religion (G.Boss) . . . . . . . . . . o 426

4. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

Foi et Epistémologies contemporaines (G. Boss) . . . ... ... ... ..... 427
Metaphysik (R BHbBai) & « o o3 v wm s sw a5 @ v i vm emat wE @ 5 oa 427
J.-T. Desanti: Introduction a la Phénoménologie (G. Boss) . . . . .. ... .. 428
C. Rosset: Le Réel. Traité de I'ldiotie(G.Boss) . . . .. ... ... ...... 429
J. Rossel: L'enjeu nucléaire (R. Schaerer) . . . . ... .. ... ......... 430

Table des matiéres — Vol. 111

ERRATUM:sur la couverture du fascicule 3/1979, il fallait lire dans le titre de ’article
de Daniel Christoff: “‘Charles Werner, le professeur et le métaphysicien”, et non le
mathématicien.

Ont collaboré a ce numeéro 1979-1V:

Pierre Gisel (Faculté de théologie de Lausanne), 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lau-
sanne

Gabrielle Dufour-Kowalska, 8, av. des Amazones, Chéne-Bougeries, 1200 Genéve

Marie-Jeanne Borel (Université de Neuchatel), 12, rue de la Main, 2000 Neuchatel

Denis Zaslawsky, 7, rue Lhomond, 75005 Paris

Roger Berthouzoz, 4, av. Saint-Paul, 1208 Genéve

André-Jean Voelke (Faculté des Lettres de Lausanne), 85, ch. du Devin, 1010 Lau-
sanne




	Bibliographie

