Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1979)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

JAMES BARR, Fundamentalism, London, SCM Press, 1977, 379 p. Sciences
‘ bibliques
James Barr, qui enseigne depuis quelque temps a I'Université d’Oxford, s’est
rendu célébre, bien au-dela du monde des spécialistes, par ses travaux relatifs a la
Bible et a sa compréhension aujourd’hui. Son premier ouvrage The Semantics of
Biblical Language (Oxford, 1961, traduit en 1971: Sémantique du langage biblique,
Paris, Aubier) a fait sensation parmi les biblistes, puisque son auteur n’a pas craint de
s’attaquer a certains présupposés d’'un des monstres sacrés de la science biblique de
notre temps, le Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament, patronné par G.
Kittel, puis G. Friedrich. A plusieurs reprises, J. Barr a été ainsi a contre-courant des
idées recues et ses réflexions, par exemple dans Old and New in Interpretation
(London, 1966) a propos de la comparaison devenue trop classique entre Athénes et
Jérusalem, de la relation entre I'histoire et la révélation biblique ou encore de la dis-
tinction entre la typologie, qui serait légitime, et I'allégorie qui, elle, devrait étre
condamnée, constituent d'utiles mises en garde et ont obligé les théologiens a revenir
sur des questions qui semblaient résolues. Aujourd’hui, le professeur d’Oxford
aborde un sujet qui lui tient a cceur depuis longtemps, le fondamentalisme, dont il fait
un examen sévére, mais qui ne veut pas étre une caricature, et dont il essaie de dire
I'origine, les caractéristiques et les résultats; il s’agit pour lui de situer un mouvement
religieux qui s’est particuliérement développé dans le protestantisme anglo-saxon, en
réaction contre le modernisme et notamment I’étude critique des textes bibliques, et
dont le nom provient d’'une série de traités qui furent publiés aux Etats-Unis entre
1910 et 1915 et qui avaient pour titre: The Fundamentals. 11 ne peut étre question de
résumer ici cet ouvrage abondant et touffu et pourtant bien des remarques de J. Barr
devraient étre signalées a cause de leur pertinence; je me bornerai a noter un ou deux
points. — En premier lieu l'auteur souligne que le fondamentalisme n’est pas
constamment littéraliste, c’est-a-dire li¢ a la lettre de la Bible, comme on le pense
généralement; son souci majeur est d’affirmer et de défendre /'inerrance de I’Ecriture,
ce qui I'oblige @ harmoniser les déclarations bibliques qui peuvent paraitre contradic-
toires. La Bible est en effet — elle-méme le proclame péremptoirement, selon les fon-
damentalistes — I'ceuvre de Dieu et elle ne peut contenir la moindre erreur dans
quelque domaine que ce soit; admettre le contraire serait ruiner son autorité (chap. 3). —
Un autre trait de ce mouvement religieux est son conservatisme, religieux d’abord et
tout particuliérement théologique, mais qui s’accompagne assez naturellement d’un
conservatisme politique et social (chap. 4). Les fondamentalistes se considérent d’ail-
leurs eux-mémes comme «des conservateurs évangéliques » par opposition aux chreé-
tiens de fagade ou encore libéraux. Ils s’en tiennent a des perspectives anciennes et
désuétes sans comprendre que le monde et la culture d’aujourd’hui ne sont plus ce
qu’ils étaient a la fin du siécle dernier, et leurs écrits sont marqués, au niveau philoso-
phique, et sans qu'ils s’en doutent, par un certain empirisme pré-kantien (chap. 9). —
Le fondamentalisme repousse habituellement I'¢tude historico-critique des textes
bibliques — il est particuliérement rigoureux a ’égard de I’Ancien Testament dont il
était largement débattu a la période ou il s’est manifesté et n’admet ni la théorie des
sources du Pentateuque, ni la division du livre d’Esaie, ni la composition tardive de
Daniel... — car il voit en elle I'influence d’un rationalisme destructeur de la foi, mais
il sait aussi faire appel a la raison quand il défend la réalité du miracle (chap. 8) ou
lorsqu’il s’appuie sur I'archéologie (p.ex. sur les travaux d’un égyptologue (!) K.A.
Kitchen ou ceux de I'école de W.F. Albright pour assurer la veérité de I'Ecriture. J.
Barr dénonce ainsi I’existence d’une apologétique rationaliste, consciente ou non, chez
les tenants du mouvement fondamentaliste (chap. 5). — Il se montre particuliérement



314 BIBLIOGRAPHIE

séveére quand il aborde le probléme de la théologie €laborée par le fondamentalisme
(chap. 6). Celle-ci lui apparait comme particulierement pauvre, fragmentaire, scle-
rosée; elle est sur la défensive — une sorte de ligne Maginot — qui procéde par affir-
mations successives et consiste finalement en une liste de déclarations qu'il faut
accepter sans les discuter. Cette théologie réductrice, qui ne tient pas compte de la
richesse et de la variété du témoignage biblique, centrée par exemple sur le Sauveur,
le péché et la croix, la parousie, ne présente aucune cohérence interne, c’est pourquoi
elle se révéle incapable de résister aux diverses pressions que les courants milléna-
ristes, plus ou moins aberrants, lui font subir: faute d’avoir été suffisamment pensée
et élaborée, elle ne peut faire face aux élucubrations des sectaires (chap. 7). — En
bref, déclare J. Barr, dans I'une de ses conclusions, le fondamentalisme est une reli-
gion qui repose sur un monde passé: sur les plans doctrinal, philosophique, per-
sonnel, il remonte jusqu’'au XVIII¢ siécle (p. 209)! — Ce rapide aperqu, bien
qu’incomplet, montre que le professeur d’Oxford pose de graves questions au mou-
vement fondamentaliste dont I'influence dépasse le monde anglo-saxon et se fait
sentir jusque parmi nous. Nous ne saurions les ¢luder. J. Barr dévoile les impasses
auxquelles aboutit une réflexion qui cherche a défendre la vérité de I’Ecriture plutot
qu'a la proclamer dans sa vulnérabilité, et les contradictions dans lesquelles
s’enferme un courant religieux qui se contente d’'une courte apologétique sans oser
faire face, au nom méme de I'Ecriture, aux problémes réels que le monde et la culture
d’aujourd’hui lui posent. Sans doute faut-il rappeler que le fondamentalisme est a sa
maniéere un fruit du Réveil qui a été marqué par un retour a la Bible, mais il est en
méme temps, et peut-étre surtout chez ses tenants les plus extrémes, le produit d’'une
peur qui est née, et pas toujours sans raison, de I’école historico-critique et de ses
outrances, et du désarroi profond que celle-ci a souvent provoqué parmi les fidéles.
Le fondamentalisme qui est examiné ici par un théologien, dont les travaux se sont
imposés a ses collégues par leur qualité de rigueur et leur finesse, nous apparait en
deéfinitive comme une mauvaise réponse a une question vraie et que I'Eglise, pas plus
que la théologie d’aujourd’hui, ne peuvent ignorer: comment proclamer la verité de
Dieu a partir des documents humains et contingents qui nous en rendent compte.

ROBERT MARTIN-ACHARD

HEeNRI CLAVIER, Les variétés de la pensée biblique et le probleme de son unité.
Esquisse d’'une Théologie de la Bible sur les textes originaux et dans leur
contexte historique (Supplements to Novum Testamentum, XLIII),
Leiden, E.J. Brill, 1976, 424 p.

Dans cet imposant ouvrage, le professeur Henri Clavier nous offre la somme de
plus d’un demi-siécle d’enseignement, de recherches et de réflexion dans les
domaines biblique et théologique. Son propos est de mettre en évidence — a travers
la diversité de ses expressions — l’irrésistible convergence de la pensée biblique vers
son unité ultime, et pour chaque aspect de cette pensée, Clavier en suit les traces, qui
vont de I’Ancien vers le Nouveau Testament. Aprés un bref historique de la question,
'auteur aborde, dans la premiére partie (pp. 59-313), ce qu’il estime étre les quatre
courants principaux de la pensée biblique: les «survivances archaiques», le courant
mystique, le courant prophétique (dans lequel s’inscrivent les perspectives sapien-
tiales, politiques, sociales et messianiques) et le courant cultuel. Dans la seconde
partie (pp. 315-372), il examine le probléme de I'unité de pensée, d’abord dans I'A.T.,
puis dans le N.T., enfin dans la Bible chrétienne (I’'A.T. dans le N.T., le N.T. dans
I’A.T.). Dans les deux parties de son ouvrage, I"auteur adopte la démarche de I’histo-



BIBLIOGRAPHIE 315

rien, plus descriptive qu’analytique, mais sa visée fondamentale reste théologique:
montrer la lente émergence, dans la conscience religieuse des auteurs bibliques, du
message de I'amour divin, message culminant en Jésus-Christ (pp. 244, 343). Dans
cette perspective, Ancien et Nouveau Testament se trouvent liés, méme si pour
I’Ancien Testament on ne peut parler en général que d’«intuitions», de « pressenti-
ments» ou de «germes noyés dans beaucoup de fécule» (p. 365). En fait, le N.T.
pour Clavier couronne et dépasse non seulement I’A.T. mais aussi les plus nobles des
intuitions de I’humanité paienne (p. 371). Certes, peu de lecteurs adhéreront a cette
vue évolutionniste de I'histoire et de la théologie — qui par moments nous raméne en
plein XIXe siecle — certains regretteront aussi que I'ambitieuse synthése de la pre-
miére partie, malgré son ampleur et son indéniable richesse, souffre d’'une informa-
tion exegétique quelque peu vieillie, mais aucun d’entre eux ne manquera d’étre ému
par ce témoignage d’une vie de chercheur passée en dialogue avec la Bible.

ALBERT DE PURY

FrANCOIS BOVON, Luc le théologien. Vingt-cing ans de recherches (1950-1975).
Neuchatel-Paris, Delachaux & Niestle, 1978, 474 p. (Le monde de la
Bible).

Dans cette revue méme, F. Bovon a publié en 1976 un article de trente pages sur
les Orientations actuelles des études lucaniennes (p. 161-190): nous pensons qu'il n'y a
pas de meilleure introduction au gros volume qui a paru depuis lors, pas non plus de
meilleure recommandation. On y percevait déja I'étendue des lectures de I'auteur sur
tout ce qui a été écrit concernant le troisiéme évangile et les Actes, son art de ramener
a I'essentiel I'apport de tant de travaux, I'indépendance de son jugement, son souci
de tracer des avenues qui empécheront le lecteur de se perdre dans le fouillis des
informations. Ces qualités font I'importance du bilan qui nous est présenté sur ce qui
a paru depuis vingt-cing ans sur la pensée théologique de Luc. Vers 1950, I'attention
des chercheurs se concentrait surtout sur le déplacement d’intérét qui détournait Luc
de l'eschatologie en faveur d’une maniére personnelle de concevoir I'histoire du
salut: c’est a cette question et a toutes les discussions qu’elle a provoquées qu’a été
consacré le premier chapitre d& cet ouvrage. Le dernier chapitre s’occupera des ques-
tions ecclésiologiques, qui semblent étre passées au premier plan de I'actualite. Au
centre, les travaux relatifs a la christologie. Ici encore, le point de vue s’est modifié:
alors qu’au début de la période considérée I'intérét se portait sur la christologie de la
documentation utilisée par Luc, il se porte maintenant beaucoup plus directement sur
la pensée de Luc, le portrait original qu'il fait du Christ. Ce chapitre central est pre-
cédé par la présentation des travaux qui portent sur l'interprétation lucanienne de
I’Ancien Testament. Il est suivi par trois chapitres, I'un s’occupant du rdle que Luc
attribue au Saint-Esprit, les deux autres s’interrogeant sur I'idée que Luc se fait du
salut et de la maniére dont on le regoit. Un ingénieux systéme de références ¢t le rejet
en note des études secondaires permettent de conserver & I’exposé une remarquable
clarté. D’excellents index contribuent & faire de cet ouvrage un précieux instrument
de travail. Car il est clair que ce bilan est une invitation a se mettre au travail, profi-
tant des orientations qui sont proposées, des pistes qui sont indiquées. Dans les
années qui viennent, aucune étude sérieuse de la pensée de Luc ne pourra se dis-
penser de cet ouvrage.

JACQUES DuPONT



316 BIBLIOGRAPHIE

CHARLES HAROLD DoDD, Les paraboles du royaume de Dieu (Parole de
Dieu, 14), Paris, Le Seuil, 1977, 187 p.

Enfin une traduction frangaise de I'ouvrage de Dodd, paru en 1935, et dont
aucun interpréte des paraboles n’a pu faire abstraction depuis lors. La thése de
Dodd est celle de «I’eschatologie réalisée » : avec Jésus, le royaume de Dieu est
arrive ; la plupart des paraboles s’expliquent par la situation concréte de Jésus;
les éléments futuristes ou apocalyptiques ont une signification symbolique, ou
bien furent ajoutés par les premiers chrétiens dans une situation historique
nouvelle. Comme le dit fort bien le professeur Moule dans la préface a cet
ouvrage : « Méme si I'on parvient a résister au charme et a opposer des objections,
I"ouvrage demeure éclairant et instructif ».

FrANCIS BAUDRAZ

Giovanni TorTi, La lettera ai Romani (Studi biblici, 41), Brescia, Paideia,
1977, 307 p. ‘

Le commentaire est précédé d’une introduction contenant notamment un compte
rendu détaillé du contenu de I'épitre, une considération théologique sur I’éloquence
de Paul, un apergu du role prépondérant de I'épitre dans la réflexion théologique de
I’Eglise — avec I’énumération des principaux points de désaccord entre catholiques
et protestants: justice « imputée », baptéme efficace « opere operato», p.ex. Le com-
mentaire, surmonté du texte grec et de sa traduction italienne, ressemble a ceux du
Handbuch zum NT ancien style (Lietzmann), tant critiqués par les paresseux pour
leur sécheresse: des notes bréves dans lesquelles I'interprétation, réduite a I’essentiel,
repose sur I'assise d’un travail philologique d’excellente qualité. On ne peut ici entrer
en discussion sur les questions théologiques. Mais il faut souligner I'utilit¢ de com-
mentaires de ce type, qui n’offrent au lecteur ni une somme, ni une thése, mais bien
un fil conducteur et un point de départ, bref, un instrument de travail dont il lui
appartient d’exploiter les abondantes ressources. (p. 78, ligne 32 trascrizione: lire
transizione).

CHRISTOPHE SENFT

FEDERICO PAsTOR ROS, La libertas en la carta a los Galatas, Estudio exege-
tico-teologico, Madrid, Eapsa, 1977, 343 p.

Aprés une introduction consacrée aux aspects essentiels du théme de la liberté
dans I’hellénisme, le gnosticisme, I’Ancien Testament et le judaisme, I"auteur se livre
a une étude fouillée de ce méme théme dans I’épitre aux Galates ou il joue un role
central. Conformément a ce qu'indique le sous-titre, I'ouvrage est divisé en deux par-
ties, la premiére exégétique et la seconde théologique. Tout d’abord, I'auteur procede
a une exégése approfondie des passages ou apparaissent des termes de la famille de
eleutheria: Galates 2,4; 3,28; 4,21-5,1; 5,13. Puis il élargit le débat en traitant successi-
vement de la liberté par rapport a la loi, de I'ceuvre libératrice du Christ, de la liberté
comme notion fondamentale de la condition chrétienne, de la liberté en relation avec
le comportement éthique et de son aspect eschatologique. — Sans prétendre renou-
veler complétement le sujet, I'auteur apporte cependant une information utile soit par
la discussion de points particuliers, soit par une présentation critique du point de vue
de divers théologiens sur le théme qui I'occupe.

JEAN-CLAUDE MARGOT



BIBLIOGRAPHIE 317

ANDRE DUMAS, Théologies politiques et vie de I'Eglise, Lyon, Chalet, 1977,
204 p.

I1 est rare qu'un livre ou un article de Dumas ne soit pas éclairant, mais parfois
c’est surtout par la mise en place des termes ou des positions en présence; ici la jus-
tesse de I'inventaire, la précision de I'information et la pénétration de la critique sont
sans cesse au service d’'une contribution constructive dont I'enjeu est décisif. — Apreés
un chapitre I ou la nature du politique (comme «prise en compte de la coexistence
active de tous les hommes ») est mise en connexion avec la mission de I'Eglise (sur-
tout sa mission de guérison), le suivant dégage les fondements bibliques en souli-
gnant a travers les textes le théme de I'appartenance fraternelle, avec ses aspects
conflictuels qui ne sont pas plus voilés qu’ils ne le sont dans I'ceuvre d’'un Lorenz,
d’un Sartre ou d’'un Marx, mais aussi avec des modeles de «retrouvailles» suggérés
par les récits relatifs a Cain, a Jacob, a Joseph, et a Jésus lui-méme. Puis, aprés avoir
ainsi évoqué des contenus, 'auteur en vient a la méthode, non comme garantie, mais
comme vérification, a posteriori et comme spécification du point de vue chrétien par
rapport & ceux qui ont été proposés dans I'histoire. Il y distingue notamment la ten-
sion métaphysique, illustrée par Platon de maniére typique, puis la tension métahis-
torique, ou plus exactement métapréhistorique, puisque selon le marxisme nous
sommes encore dans un préambule de la vraie histoire. Face a ces deux modéles qui
ont fortement imprégneé les théologies politiques, anciennes ou récentes, Dumas pro-
pose une tension « métatextuelle», tout en mesurant le glissement qu’il opére en pre-
nant le préfixe «meta» non plus dans le sens d’'un «apres, au-dela », mais dans le
sens d’'un «avec», un cote-a-cote avec les textes bibliques, une écoute passionnée
d’une Parole qui implique une extériorité de Dieu, altérité plus consistante que ne
peuvent la connaitre les entreprises dont il se distance. Que celles-ci paraissent plus
«grandioses », I'auteur en est fort conscient, comme il I'est des difficultés constantes
a surmonter (passages d’écrits de circonstances a 'affrontement de situations trés dif-
férentes, d’'une époque néolithique a une époque industrielle). Il n’en pense pas
moins que I'accompagnement des témoignages scripturaires permet une véritable
fécondation d’aujourd’hui. Par quelle voie? Celle du recours @ une conception com-
mune de la nature ou, a 'oppos¢, du recours a un futur toujours a inventer? Il pre-
fére parler d'une méthode d’analogie partant d’une histoire particuliére pour aller a
une existence globale. Un chapitre IV («Parole et violence») illustre son propos, en
montrant, par-dela Kant et Hegel, comment dans I'éclairage biblique, violence et
mensonge apparaissent lies, comment les luttes pour la reconnaissance et la libéra-
tion sont prises en compte, mais débouchent néanmoins sur un événement par lequel
la violence est arrétée pour que la parole ait le champ libre. Et le chapitre suivant,
reprenant I'examen des théologies politiques, constate que, parties souvent de la
résurrection, elles ont di serrer de plus pres la signification de la croix. Enfin le cha-
pitre VI, aprés avoir dénonce le méfait de certains dualismes (platoniciens, cartésiens
et marxistes), invite a distinguer sans les séparer une «vie spirituelle», axée sur
I’écoute du Dieu vivant et sur son «agape» et une «vie politique», comportant des
analyses de situations, la premiére appelée a étre motrice de la seconde. Aujourd’hui
deux modéles sociaux se proposent comme «candidats au baptéme»: le bien
commun et la lutte des classes, mais ils doivent subir un examen serré pour que leur
parenté avec le fratriarcat conflictuel biblique ne nous fasse pas tomber dans la
confusion; la foi sera de prendre part a tout, mais sans donner dans I'idolatrie; cette
foi n’est d’ailleurs pas «une obligation pour bien faire», mais «une liberté de dire»
une parole qui met fin a I'idéalisme comme a l'utopie, elle est «levain enfoui et
incarné dans la pate de I’histoire humaine». — On pourrait craindre un instant que
I’hypothése de travail centrale de cet ouvrage ne résolve trop facilement le probléme

Théologie
contem-
poraire



318 BIBLIOGRAPHIE

d’une théologie politique par un biblicisme clos; opposer en effet le métatextuel au
metaphysique ou au meétahistorique, n’est-ce pas — de 'aveu méme de I'auteur —
changer de plan, en laissant finalement sans réponse les questions que soulévent les
deux autres perspectives; est-ce que la pensée biblique conduit a leur élimination ou
a leur inclusion? On aimerait plus de précision a cet égard, de méme que I'on vou-
drait voir mieux le rapport entre le théme du fratriarcat et les aspirations modernes a
la participation, a 'autogestion... Mais les limites de cet ouvrage n’empéchent pas
néanmoins d’apercevoir comment l'auteur, bibliquement enracine, se laisse inter-
roger sans cesse par des problémes contemporains dont il ne se débarrasse pas a bon
compte et sur lesquels il exerce un discernement pénétrant. Cette double polarité est
exemplaire et nous pousse a recommander vivement ces pages a l'attention de
chacun.

Louis RumMmpF

ROLAND SUBLON, Le temps de la mort. Savoir, parole, désir (Université des
sciences humaines de Strasbourg, Hommes et Eglise, 7), Strasbourg,
Cerdic-Publications, 1975, 241 p.

De quelle maniére la théologie est-elle interrogée par la psychanalyse? A cette
question, I'auteur répond avec les moyens que lui donne sa double formation de
docteur en théologie et en médecine, sa double pratique de professeur d’éthique et
de psychanalyste ; d’ou une maniére assez vertigineuse de passer d’un registre a
un autre. — Au ch. I, aprés une évocation des rapports entre science et foi au
cours des siécles, la psychanalyse est présentée dans sa perspective lacanienne.
Les ch. II et ITI font apparaitre comment, d’une part comme « lieu de la parole »,
d’autre part comme «lieu de I'imaginaire », la psychanalyse constitue une rupture
épistémologique, par sa mise en cause du sujet humain, ce sujet qui ne peut se dire
que « métaphoriquement, et ceci pour ne jamais parvenir a I’adéquation du dire ».
En effet, I'enfant dans sa conquéte du langage commence par se nommer par son
prénom ou par «il» avant de dire «je», et le «je» lui-méme n’est qu'un tenant
lieu du sujet, maintenant «la différence et I’absence ou celui-ci se trouve par
rapport a la chaine signifiante ». L’imaginaire lui permet par une suture «d’inté-
rioriser la Loi, de la faire sienne et d’accéder a la culture » ; « mais, I’effet imagi-
naire consiste a se saisir du signifiant pour en faire une chose, un concept, une
certitude ». Dans le ch. IV, I'auteur montre que c’est cette opération qui advient
dans la négation de la mort impliquée dans les systémes gnostiques et dans la néo-
scholastique, par I’affirmation de I'immortalité de I’dme, affirmation qui procede
précisément du narcissisme. Enfin le ch. V, intitulé : « Le lieu du désir : lieu de la
foi», invite a un discours théologique qui ne soit pas clos sur lui-méme et qui soit
conscient du point a partir duquel il se tient, qu’il s’agisse du langage sur Dieu, de
I’élaboration éthique ou de la lecture des Ecritures ; cette ouverture suppose une
assomption de la mort, qui est «!'inadéquation et le trou sur lesquels se fonde
toute la parole». Ce théme de la mort, qui figure dans le titre de I’ouvrage, mais
qui semble curieusement oublié dans toute une partie de 'exposé ou il n’inter-
vient qu’en contrepoint, apparait finalement crucial ; mais on souhaiterait qu’il
soit plus explicité dans la conclusion et mis dans un rapport plus net avec «le
signifiant résurrection » sur lequel débouche le dernier chapitre.

Louis RumpF



BIBLIOGRAPHIE 319

Fritz Buri, JAN MiLic LocHMAN, HEINRICH OTtT, Dogmatik im Dialog,
3 volumes, Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1973-1976,
329 p., 226 p., 323 p.

Encore une entreprise inédite! En trois volumes, les systématiciens de I'Université
de Bile présentent un panorama de toute la dogmatique, fruit d’'un cours commun
qui se voulait dialogue de positions divergentes et cheminement vers une «dogma-
tique dialogale»: I. Eglise et Eschatologie, II. Théologie — Révélation — Connais-
sance de Dieu, III. Création et Rédemption. Si 'on regrette de ne pas pouvoir
prendre connaissance des discussions tenues aprés chaque exposé, on imagine tout
de méme aisément le climat de tension et de confiance, de polémique et d’amitié, de
passion et de déception, qui a animé les débats. Chaque thématique est en effet
abordée préalablement par un des trois auteurs, donnant toujours une information
historique et un apergu de toute la question; puis les deux autres répliquent, criti-
quent, prennent position, modifient les perspectives énoncées par le premier. — La
méme problématique est ainsi présentée sous trois optiques, parfois partiellement
convergentes, souvent assez opposées. Elles font en tout cas apparaitre trois positions
typiques de la théologie actuelle: une théologie biblique et une christologie de I'espé-
rance (Lochman), un criticisme rationaliste qui insiste pourtant sur la problématique
du sens de I’existence et sur la responsabilité éthique de I'’homme (Buri), une onto-
logie transcendantale qui fait converger les structures de I’existence et le message de
Dieu contenu dans les affirmations biblico-théologiques (Ott). — Ces volumes n’ont
rien d’'un manuel. Certains chapitres ou exposés se lisent mieux que d’autres. On
s’étonne parfois de certains propos... ou on s’en amuse! Mais il faut le reconnaitre,
'originalité de I'entreprise mise a part, la lecture de ces textes introduit bien aux dif-
ferentes maniéres de comprendre et de présenter la doctrine chrétienne aujourd’hui.
La critique est aussi utile, méme si les propositions positives alternatives ne satisfont
pas toujours. A la suite de cette lecture, une le¢on personnelle: on ne peut et on ne
doit pas s’installer confortablement dans une position acquise, sinon le dialogue le
mieux intentionné tourne en dialogue de sourds. Les présents volumes, si stimulants
soient-ils, laissent parfois cette impression...

KLAUSPETER BLASER

In libertatem vocati estis. Miscellanea Bernhard Héring (pour ses 65 ans),
edité par H. Boelaars et R. Tremblay (Studia Moralia XV), Roma, Aca-
demia Alfonsiana, 1977, 798 p.

En hommage a I'un des moralistes catholiques qui ont le plus fait pour le renou-
veau de I’éthique catholique, dés 1953, avec la publication de son grand livre La loi
du Christ (en frangais, 1956, réédité constamment chez Desclée), ce recueil d’articles
lui est offert par ses amis ou disciples. Les 38 articles du livre sont répartis en 4 caté-
gories: 1. Questions fondamentales et méthodologiques; on y trouve entre autres des
articles de Congar « Réflexion et propos sur I'originalité d’une éthique chrétienne »,
Bockle « Der neuzeitliche Autonomieanspruch. Ein Beitrag zur Begriffsklirung»,
Gustafson « Gospel and Law: a Central Question in Theological Ethics», Curran
« Moral Theology today: an Appraisal », Rahner « Uber schlechte Argumentation in
der Moraltheologie ». 2. Questions exégétiques et historiques, avec des articles en par-
ticulier de Durrwell «Vous avez été appelés...», de Schiirmann «Die zwei unter-
schiedlichen Berufungen, Dienste und Lebensweisen in einem Presbyterium.» 3.
Questions de morale spéciale, avec des articles de Ratzinger « Ist der Glaube wirklich



320 BIBLIOGRAPHIE

« Frohe Botschaft»?», Hamel « La miséricorde, une sorte de justice supérieure?»,
Peschke «Das Problem der absoluten Siindhaftigkeit der Liige». Enfin, une qua-
trieme catégorie, les questions dites de pastorale. L’'ouvrage s’ouvre par une biblio-
graphie trés compléte des ceuvres de B. Hiring et se cldt sur une notice concernant
les collaborateurs du présent volume.

Eric FucHs

CHRISTIAN DuqQuoc, Dieu différent. Essai sur la symbolique trinitaire, Paris,
Le Cerf, 1977, 151 p.

L’auteur entend reprendre ici la question de Dieu — mais le Dieu de Jésus-Christ
— par-dela un regard unilatéralement porté sur le seul Jésus. 1l s’agira de valoriser
un Dieu différent de celui dont vivait la métaphysique grecque de 'absolu. L'auteur
s'emploie a remettre en lumiére la dimension de création et de liberté appelée par le
Dieu biblique contre I'abstraction idéologique (fétichiste et narcissique) qui, toujours
a nouveau, tend a faire de Dieu un Dieu captif. On appréciera |'enracinement
biblique de I'auteur, on le louera du grand sens pédagogique dont il témoigne (ce
livre est accessible a tous) et I'on tombera d’accord avec lui quant a la trés grande
importance de la symbolique trinitaire pour dire le Dieu chrétien (c’est 'un des
points les plus convaincants, et le plus décisif, de I'ouvrage). A I'inverse, je ne saurai
taire — comme dogmaticien! — un malaise persistant devant certaines expressions
de l'auteur, et certaines maniéres de définir les problematiques en jeu, qui, souvent,
frisent une attitude « positiviste ». Pour le dire (trop) briévement: ce n’est pas encore,
je crois, entrer dans le penser théologique que d’en revenir simplement au propos
biblique et a Jésus (ainsi, la question de I'antériorité chronologique se fait, parfois,
subrepticement, primauté de droit, comme si, sous prétexte d’un retour a la « Révéla-
tion » — le concept est, ici, typiquement, plus allégué que pensé — vérité et commen-
cement devaient se conjuguer; exemple: le fort désir de retrouver la symbolique trini-
taire dans 1I'énoncé biblique comme tel).

PiERRE GISEL

GIOVANNI MIEGGE, Dalla «riscoperta di Dio» all'impregno nella societd
(Ecrits théologiques), Turin, Claudiana, 1977, 280 p.

Ce volume est un recueil d’écrits théologiques en forme d’articles de revue ou de
journal choisis par Claudio Tron, membre de la génération qui a construit et vécu
Agape, le centre de réconciliation des Vallées Vaudoises du Piémont, érige juste a la
fin de la derniére guerre; la-haut, avec tant d’autres dont plusieurs sont devenus pas-
teurs, il s’est imprégné de la pensée et des recherches que développaient entre autres
maitres G. Miegge. Ce dernier est assez peu connu chez nous, malgré quelques forts
ouvrages sur « Luther», « La Vierge Marie», « Pour une foi» et « L’Evangile et le
mythe dans la pensée de R. Bultmann». Il a été victime de notre orientation quasi
exclusive vers la théologie allemande et de notre ignorance de I'italien — ou plutot
de notre préjugé qui veut que la théologie italienne ne se fasse qu’en latin! — Miegge
est un témoignage intéressant de I'écho que I'ceuvre de Barth a eu en Italie protes-
tante. Mais il n’est pas un simple épigone du barthisme, loin de la. Il connait Bult-
mann, Tillich, Schleiermacher et sait apprécier la valeur de leur apport; le chapitre 8
le montre clairement (« Nature et dignité de la théologie»). D’autres chapitres sur
’humanisme (10), I'idée chrétienne de Dieu aujourd’hui (30), I’évaluation théolo-
gique de 'A.T. dans I'exégése protestante récente (24), nous révelent des traits origi-



BIBLIOGRAPHIE 321

naux de ses positions. Le chapitre 1 en particulier est une mise en lumiére précise de
sa christologie en quelques pages bien trempées («Christ Dieu»). — Un grand
nombre d’autres articles (30 en tout) complétent ce recueil, tels des coups de projec-
teurs sur la pédagogie moderne, les relations protestants-catholiques en Italie, I'cecu-
meénisme, le concept de liberté, la politique, la prédestination, science et foi, la créa-
tion, I'eschatologie. Il est regrettable que si peu de ces articles soient connus en fran-
cais, puisque seul I'un ou I'autre a fait I'objet d’'une publication en notre langue (voir
le ch. 28: « Le Notre Pére, priére du temps présent », in Etudes théol. et rel., Montpel-
lier, XXXV/4, 1960). — L’introduction de C. Tron donne une rapide biographie et
une bonne explication de I'évolution théologique de Miegge. On ne peut que
regretter encore une fois les barriéres que la langue a posées a son ceuvre, car elle
méritait une diffusion bien plus ample et témoigne hautement de la valeur du protes-
tantisme italien actuel.

J.-F. REBEAUD

MARIE-JOSEPHE GLARDON, Entre le sel de la terre et la statue de sel, une étude
de phénoménologie religieuse de I'Eglise, portant sur les Eglises de
langue francaise en Suisse alémanique, Berne, Herbert Lang, 1976, 318 p.

La thése de M.-J. Glardon comble une lacune dans notre connaissance du protes-
tantisme suisse et de ses Eglises minoritaires. S’appuyant sur les archives des Eglises
francaises de Suisse alemanique, elle consacre la moitié de son ouvrage a tracer I'iti-
néraire historique de ces sept Eglises qui doivent leur existence a la Révocation de
I’Edit de Nantes et a I'hospitalite parfois généreuse, parfois méfiante des Eglises
reformées suisses alémaniques. Le «mythe» du Refuge sert encore de principe
constitutif a des communautés composées aujourd’hui presque exclusivement de
Romands, émigrés pour un temps ou a vie, qui acceptent de s’intégrer en Suisse alle-
mande, mais pas d’en assimiler la culture. Ce dernier concept joue un role clé dans
I’etude de M.-J. Glardon dont la question centrale tourne autour du rapport reli-
gion-culture: ces Eglises de transplant doivent-elles étre considérées comme un phé-
nomene de culture ou un phénomene religieux? Cette question accompagne ['auteur
quand elle se livre a I’'analyse phénoménologique des communautés, de leur culte et
du role de la langue frangaise, a la fois moyen de cohésion et relais pour assurer le
lien avec I'expérience religieuse de I’enfance et son lieu. Ces derniers ¢éléments sont a
verser au dossier déja bien rempli des études portant sur les Eglises de migrants (aux
Etats-Unis, par exemple) et leurs problémes de survie ou de mutation quand apparait
la deuxiéme génération. — L’auteur a choisi le modéle phénoménologique comme
base méthodologique de son étude. Sa connaissance du milieu, son implication dans
I’'animation pastorale de ces communautés n’ont pas été étrangéres a ce choix. On est
ainsi riche en données et pauvre en veérification et interprétation. L'auteur en a d’ail-
leurs bien conscience puisqu’elle considére la phénoménologie comme une approche
possible du champ observe et qu’elle appelle de ses veeux d’autres analyses de type
difféerent. On notera au passage un brin de naiveté: la méthode phénoménologique,
pas plus qu'une autre, ne délivre celui ou celle qui la pratique des jugements de
valeurs (cf. p. 26, 198)! La préoccupation (théologique) de M.-J. Glardon par rapport
a son objet de recherche apparait en filigrane tout au long du livre, ce qui est parfai-
tement légitime. Elle devient explicite dans un épilogue qui comporte de bonnes
questions a suivre non seulement par les responsables des Eglises francaises en Suisse
alémanique, mais par tous ceux qui sont attentifs a I’évolution des rapports culture-
religion-foi chrétienne.

RoLAND-J. CAMPICHE



Philosophie
contem-
poraire

322 BIBLIOGRAPHIE

JEANNE PARAIN-VIAL: Tendances nouvelles de la philosophie, Paris, Le Centu-

rion, 1978, 263 p.

Ce livre ne se contente pas d’informer, il juge. Sous ces deux rapports il présente
le plus vif intérét. La position philosophique de 'auteur est trop connue chez nous
pour qu'il soit nécessaire de la rappeler ici. Nous avons signalé les ouvrages clairs,
vigoureux et denses que M™¢ Parain-Vial a consacrés a son maitre Gabriel Marcel,
aux idéologies structuralistes, aux sciences humaines dans leur relation avec I'exi-
gence des faits et la liberté. Elle se lance maintenant dans une entreprise qu’elle juge
«dangereuse » et qui risque de « mécontenter tout le monde », mais qui doit répondre
«a I'inquiétude de ’honnéte homme» ( Préface). — Cette inquiétude, nous le savons,
n’est que trop réelle. La philosophie en France — car c’est surtout d’elle qu’il s’agit —
s’est embrouillée jusqu’a tomber dans une confusion qui s’inscrit entre le scepticisme
éclectique des uns et le terrorisme intellectuel des autres. M™¢ Parain entend réagir en
s'attachant, une fois de plus, aux valeurs spirituelles, qu’elle juge seules capables de
conférer un sens aux efforts de la pensée. Elle fait entendre un cri d’alarme mais
aussi un appel a I’espérance. — Trois parties. La premiére concerne les continuateurs
de Nietzsche, Marx et Freud, parmi lesquels les Allemands de I'école de Francfort,
Bloch et Adorno, les Francgais Althusser et Lacan. La seconde porte en titre et en
sous-titre: Les sophistes. De la mort de Dieu a la mort de 'homme. 11 s’agit ici de
Sartre, Derrida, Deleuze, de ’humanisme athée, du nihilisme et des «nouveaux phi-
losophes ». Enfin viennent en troisiéme partie ceux qui, seuls, méritent ’appellation
de Philosophes, rangés eux-mémes sous quatre rubriques: L'humanisme chrétien
(G. Thibon, S. Weil, Cl. Bruaire, le pére Toinet et G. Fessard), la Phénoménologie
(G. Marcel), Philosophes de Iexistence et phénoménologie (Heidegger, Jaspers,
Merleau-Ponty), Influence de la phénoménologie et des philosophes de ['existence
(G. Berger, M. Henry, Lévinas, Marion, P. Ricceur, P. Boutang). — Ce livre est un
acte de foi. L’auteur se fait de la philosophie une « certaine idée» comme de Gaulle
s’en faisait une de la France. Elle va de I'avant avec une force de conviction qui
entraine le lecteur. Est-ce a dire qu’elle parvienne toujours a le convaincre? Elle ne se
fait elle-méme aucune illusion a ce sujet. Elle est, d’autre part, consciente des sacri-
fices qu’elle a dii consentir en passant sous silence nombre d’auteurs qui eussent
meérité d’étre cités. — Quant au contenu doctrinal, il est impossible de le discuter ici.
Je me bornerai 4 deux remarques. Quelles que soient I’amitié respectueuse que m’ait
inspiré Gabriel Marcel et la vénération dont j'entoure le souvenir de ce grand pen-
seur, la place qu’il occupe dans le livre me semble excessive en regard de celle qui est
réservée a Husserl, Wittgenstein, Jaspers et Heidegger, dans un ouvrage qui traite de
la philosophie en général et non du domaine frangais. La seconde remarque
concerne I'étiquette de sophistes employée pour caractériser des penseurs tels que
Sartre (auquel notre auteur consacre quelques excellentes pages). Mm¢ Parain-Vial
sait fort bien que ce terme est ambigu. Elle I’emploie ici, de maniére explicite, pour
designer un mode d’expression qui, sans étre intentionnellement fallacieux, tente
d’ériger 'homme en mesure de toutes choses. La sophistique, c’est «’humanisme
athée» dont on nous dit qu’il cherche vainement a combiner deux solutions
contraires: réduire 'homme a ses besoins animaux ou le diviniser (p. 121). — Une
conviction profonde et sincére anime donc ces pages: la philosophie est «nostalgie
de I’étre et quéte de I’étre » (p. 143), recherche de I'invisible a travers le visible, accep-
tation humble des servitudes humaines sous les deux formes de I'incarnation et de
I’enracinement (p. 145). Cette aspiration vers le transcendant s’exprime de cent
maniéres diverses selon les individus et les lieux, mais les langages se recoupent les
uns les autres, les divergences attestant «un effort commun vers un but commun »
(p- 22, 243). Quant a I’avenir, «il reste entre les mains de Dieu» (p. 243).

RENE SCHAERER



BIBLIOGRAPHIE 323

FRANGOIS LAPLANTINE, Le philosophe et la violence (SUP, «Le philo-
sophe », 122), Paris, PUF, 1976, 212 p.

Ce livre se propose de soumettre a une «interrogation critique » les grandes
solutions philosophiques du probléme de la violence et du mal. Cette interro-
gation repose sur un présupposé fondamental: la philosophie n’est pas une
activité autonome de la pensée, mais elle est commandée par des motifs d’ordre
religieux ; son point de départ est en effet le « Moi intégral » ou, dans la termino-
logie de I'auteur, le « ceeur » de I’homme, c’est-a-dire le point de concentration de
toutes les fonctions humaines, et ce Moi est constitutivement relié a une Origine
qui peut étre soit I’Absolu soit une modalité du réel absolutisée. Cette relation
religieuse « s’exprime dans des motifs principiels qui sont dits par ’humanité sous
forme mythique avant d’étre repris par la philosophie sous forme théorique» (p.
23). — L’auteur emprunte a P. Ricceur la distinction de quatre « types mythiques »
révélant I'origine du mal et montre comment ces types déterminent en se sécula-
risant des solutions philosophiques. Dans trois cas le motif est dualiste et peut étre
ramené a I’antithése forme-matiére : il s’agit du mythe orphique et de sa séculari-
sation platonicienne, du mythe assyro-babylonien et de sa sécularisation germa-
nique (J. Boehme), du mythe tragique et de sa sécularisation nietzschéenne. En
revanche le mythe judéo-chrétien et sa sécularisation marxiste s’articulent selon le
motif ternaire création-péché-réedemption. — Les motifs principiels ne se
présentent pas toujours sous forme d’essences pures. Ils entretiennent des «rela-
tions souterraines » susceptibles d’une élaboration philosophique. C’est en parti-
culier le cas, selon I'auteur, chez les scolastiques, puis chez Kant, Nabert, Ricceur
et Berdiaeff. Dans les synthéses établies par ces philosophes, le motif dualiste
entrerait de diverses maniéres en composition avec le motif ternaire. P. ex. la
pensée de Kant mettrait en rapport le motif création-péché-rédemption avec le
motif liberté-nature, dérivant lui-méme du motif forme-matiére. Mais pour
I’analyse critique de M. Laplantine de telles synthéses recélent «des folies du
sens, des impossibilités structurelles » (p. 88). — Cette analyse procede elle-méme
d’un a priori religieux ouvertement déclaré, le motif judéo-chrétien, compris dans
le sens de la Réforme. M. Laplantine se réclame en particulier du calvinisme de
H. Dooyeweerd, auquel il emprunte le concept de «cceur». A ses yeux seul ce
motif permet a la philosophie d’exclure toute absolutisation d’'un «noyau de
sens» relatif au détriment des autres et «d’avancer dans la quéte énigmatique
d’une unité du sens», vers une «anthropologie intégrale» (p. 210). Mais sa
conviction ne lui donne pas « I’assurance d’un censeur» (p. 106, n. 1) et les philo-
sophes dont il scrute le plus longuement les présupposés cachés — Kant, Nabert,
Ricceur — sont en méme temps ses guides. — Ce « décryptage » peut paraitre trop
schématique et ’on regrette certaines lacunes, p. ex. I’absence de toute référence a
I’essai de W. Benjamin Pour une critique de la violence, qui constitue, par son
recours aux mythes tragique et biblique, une belle illustration du présupposé
fondamental. Pour une analyse qui se propose de détecter les motifs religieux
sous-jacents a la réflexion philosophique, le champ d’investigation choisi est un
terrain privilégié. Mais n’est-ce pas méconnaitre la spécificité des divers champs
philosophiques que de présupposer de tels motifs derriére «toute entreprise de
thématisation philosophique » (p. 25) ? N'y a-t-il pas d’autre part une méconnais-
sance de la spécificité du concept de violence par rapport a celui de mal dans une
enquéte qui présente presque constamment le probléme de la violence comme
identique a celui du mal, sans se demander si le mal implique toujours la violence
ou si la violence est toujours un mal ? Par la force avec laquelle il fait surgir les
questions fondamentales et I'ouverture qu'il donne a sa recherche, ce livre est
néanmoins fort stimulant. ANDRE VOELKE



324 BIBLIOGRAPHIE

PIERRE LUCIER, Empirisme logique et langage religieux — Trois approches
anglo-saxonnes  contemporaines: R.B. Braithwaite, R.M. Hare,
I.T. Ramsey, Desclée & Ci¢, Tournai, et Bellarmin, Montréal, 1976, 461 p.,
(Recherches 17 — Philosophie).

Voici un ouvrage d’information et de transmission culturelle que son sujet et la
précision de sa méthode d’exposition rendent précieux au lecteur désirant se familia-
riser avec des débats qui font la substance de la vie philosophique outre-Manche et
outre-Atlantique. L’auteur nous livre le résultat de sa recherche: un enchainement de
trois monographies portant sur un aspect de I'ceuvre des philosophes anglais contem-
porains, I’analyse du langage religieux. Ces études sont composées chacune d’une
« premiére lecture» des ouvrages et des articles ayant un rapport avec le langage reli-
gieux, dans les écrits de ses trois auteurs; cette partie donne lieu a autant de recen-
sions ordonnées thématiquement; ensuite une recherche plus approfondie ancre la
question de ce langage dans les perspectives plus larges du philosophe; et enfin une
«seconde lecture», plus critique, se clot sur un groupe de théses synthétiques. —
Disons quelques mots de ces trois auteurs: le premier, Braithwaite, est un philosophe
de Cambridge, resté toujours trés proche de I'empirisme «dur», et qui a connu
I'influence de Russell et de I'atomisme logique. Il réfute toute prétention factuelle du
langage religieux pour n’en retenir que I'intention morale. Le deuxiéme, Hare, est un
universitaire d’Oxford, le berceau de I'analyse linguistique, chez qui «I’analyse du
langage religieux prend de plus en plus I'allure d’une analyse transcendentale qui fait
de I'affirmation religieuse la reconnaissance d’un ordre fondamental du monde ren-
dant possibles la recherche scientifique et I'effort moral» (p. 223). Le troisiéme,
Ramsey, devenu évéque de Durham, est un homme d’Eglise soucieux de porter le fer
de la polémique a I'intérieur du champ de 'empirisme logique, et il défend la possibi-
lité d’une «révélation interpellante d’'un Mystére transcendant» (p. 365). — On voit
donc que la série proposée par P. Lucier n’est pas indifférente: ces trois auteurs se
définissent par une distance croissante prise a 1’égard des théses fondamentales de
I’empirisme logique. Sous ce dernier terme, il faut entendre la philosophie analytique
en un sens assez general. Les ¢léments suivants permettent de la définir: 1. La cri-
tique de Hume invalidant toute déduction d’'un «ought» a partir d’'un «is», d'un
devoir a partir d'un état de fait. 2. Les « canons» de I'empirisme logique: seules peu-
vent «dire» quelque chose les propositions qui énoncent des faits (Wittgenstein 1); le
principe de vérification est le seul critére de signification (Ayer); un énoncé n’a de
sens que par rapport a un emploi qu’on en fait a I'intérieur d’un certain domaine de
langage obéissant a des régles définies (Wittgenstein II). Les énoncés religieux sont
encore mis en difficulté par le principe de falsification, qui est une variante du prin-
cipe de vérification: un énoncé qu’aucune situation concréte ne peut rendre faux est
a proprement parler non-signifiant (un exemple: la thése du meilleur des mondes
chez Leibniz est tout a fait infalsifiable, par conséquent dénuée de sens du point de
vue de I'’empirisme logique). — Dans les textes examinés par P. Lucier, le terme de
langage religieux est pris dans une acception trés englobante, puisqu’il désigne tous
les énonces religieux sans autre détermination. Ce langage est principalement consi-
déré sous son aspect praxéologique, la praxéologie étant une démarche qui tente de
mesurer la fécondité et la rentabilité concrete d’un langage, une fagon d’approche
«par les ceuvres» dans un sens intime et public a la fois, qui permet d’éliminer cer-
taines questions ontologiques ou référentielles. Le probléeme qu’examinent Braith-
waite, Hare et Ramsey serait le suivant: face a l'irruption des exigences gnoséologi-
ques de I'empirisme logique, dont il semble évident qu'il est porteur d’une critique
radicale de la métaphysique, lesquels des propos publics ou privés de ’homme reli-
gieux sont-ils encore tenables et acceptables par la communauté des gens raisonna-



BIBLIOGRAPHIE 325

bles et honnétes? Le langage religieux dont parlent ces philosophes semble trés sou-
vent chargé d’une tentative de restauration de la métaphysique rationnelle. — D’ou
le bilan — attendu — que dégage P. Lucier dans sa quatriéme et derniére partie: le
débat entre le langage religieux et 'empirisme logique méne a un affadissement du
langage religieux en un langage exclusivement moral, qui permet une sorte de vérifi-
cation, et au renoncement a toutes les prétentions factuelles de ce langage si on res-
pecte les canons de ’empirisme logique (Braithwaite), ou a une rupture avec ce der-
nier si on maintient les prétentions signifiantes du langage religieux (Ramsey); 'autre
issue étant de déboucher dans la philosophie du langage ordinaire ou dans une atti-
tude d’analyse conceptuelle de type transcendental (Hare). — Mentionnons en
conclusion qu’une riche bibliographie d’'une quarantaine de pages clot 'ouvrage; elle
concerne non seulement les auteurs dont nous avons parlé et leurs critiques, mais
encore d’autres questions présentes dans le débat anglo-saxon contemporain: le
statut des langages religieux et métaphysique; le statut du langage de I’action et du
langage moral; les perspectives générales.

DANIEL SCHULTHESS

MiCHEL SERRES, Hermeés IV. La Distribution (Collection Critique), Paris,
Editions de Minuit, 1977, 290 p.

Ce livre — le quatrieme d’une série dont les précédents portaient les titres
suivants : La Communication, L’Interférence, La Traduction — est consacré a la
défense de I'idée épicurienne que le monde est fondamentalement chaotique et
que l'ordre et la raison sont une exception, un produit improbable du hasard.
D’autre part, ’ordre est congu ici comme résultat et moyen d’une volonté de puis-
sance et de pouvoir. La raison, ce serait la police qui cherche a réprimer le chaos,
a refouler le désordre pour le rendre invisible, et a persuader ainsi les hommes
que son régne est établi et de plein droit, tandis qu’en vérité, elle ne maitriserait
qu’a grand-peine quelques ilots battus de toutes parts par les tempétes impreévi-
sibles. Et c’est pourtant a cette raison, au philosophe et au savant alliés au
pouvoir, que M. Serres attribue la violence. Car c’est par des stratégies, donc par
des moyens belliqueux, qu'elle chercherait a s’arroger un avantage aussi définitif
que possible sur les éléments hors la loi. — Pour dénoncer ces stratégies et leur
violence, pour crever les illusions de maitrise que le savoir rationnel tenterait de
jeter sur I’humaniteé, I'auteur procéde par accumulation de textes plus ou moins
indépendants, voyageant a travers le savoir de notre temps, mélangeant les disci-
plines et les styles. Critique littéraire, historien des sciences et de la philosophie ou
philosophe, 'auteur cherche les idées fixes de la raison dont il voit les stratégies
successives se répandre chaque fois, a son insu, dans tous les domaines de la
connaissance. Et, sous elles, autour d'elles, toujours il retrouve le désordre
premier. Face a cette monotonie de la raison ou de I'ordre, c’est la multiplicité
essentielle du chaos ou de la distribution qui est affirmée, la distribution aux mille
noms et aux mille formes : nuage, orage, corruption, foule, foire, bruit de fond,
etc. Distribution ou tout prend naissance: savoir, monde, vie, espace, temps,
langages, etc. — La virtuosité de la langue et de la pensée de ce livre sont indé-
niables. Sa lecture est un voyage plein de découvertes, de scénes, de panoramas et
d’éclairs. Et tout ce trajet est orienté par un projet et une idée: accuser 'ordre
institué et sa violence, et situer le plus grand bien dans la reconnaissance du
hasard et du désordre premier, dans I'abandon a la multiplicité peut-étre. Et de ce
but, en faire I’affaire de toute la philosophie: « La philosophie n’a plus qu'une



326 BIBLIOGRAPHIE

tache : accuser partout I'occupation des lieux par la soldatesque.» (p. 53). Mais,
pour s'opposer a elle, il faut renoncer a ses moyens, rejeter toute méthode, toute
martingale devant permettre de gagner a coup str, et peut-étre méme le désir de
gagner. Contre Nietzsche et I'ordre de son éternel retour et sa volonté de puis-
sance. « Rompre a jamais sur toute stratégie. La solution non thanatocratique est
donc de fragmenter I'espace, déconcentrer les énergies. La seule philosophie
possible, c’est-a-dire vitale, consiste a répudier I'universel. Le pluralisme et le
polymorphisme. » — N’en est-il point d’autres ?

GILBERT Boss

RAPHAEL CELIS, L'(Euvre et I'Imaginaire. Les origines du pouvoir-étre créa-
teur, Bruxelles, Publications des Facultés universitaires Saint-Louis,
1977, 320 p.

Notre époque se caractérise par I’expérience irréductible de la séparation, du
déracinement et de ’errance. L’art, tout particulierement, manifeste la déréliction et
le tarissement de la source créatrice de I'agir humain. Sommes-nous alors inéluctable-
ment condamnés aux seules associations du hasard, au refus d’« entrer dans I'étre-la»
(47), a un pur jeu, qui seraient bien évidemment récupérés par les pouvoirs totali-
taires? L’auteur ne se résigne pas et reléve le défi de I’époque. — Certes, cette expeé-
rience du tarissement du pouvoir-agir de 'homme rend impossible, aux yeux de
Célis, un simple retour a une philosophie de la participation. Mais elle ne nous
interdit pas, par contre, d’étre a I'écoute de cette «traversée aride en laquelle notre
civilisation s’est engagée » (48) et de nous poser la question, du sein méme de ce taris-
sement, des origines du pouvoir-étre créateur de ’homme. L’objet de cet ouvrage est
alors de dégager ce qu’est I'ceuvre, «1’étre-ceuvre de I'ceuvre», ou s’enracine toute
activité particuliéere. — Pour y parvenir, Célis va relire des textes de Husserl et de
Kant. Pourquoi ce détour par les textes? Dans sa préface, P. Ricceur, commentant ce
qu'il pense étre I'intention de I'auteur, écrit: «’expérience est muette, mais les textes
parlent encore, parce qu’ils sont la trace non-effacée de ce pouvoir-étre créateur»
(10). C’est dans ces textes que Céelis découvre le concept d’ceuvre. Et ce n’est pas un
des moindres mérites de ce livre profond et exigeant que d’opérer une lecture créa-
trice (dont nous ne pouvons rendre compte ici), qui est ceuvre en elle-méme.

MicHEL CORNU



NOTULES 321

ERWIN L. J. ROSENTHAL: Studia semitica, volume I: Jewish Themes,
Cambridge University Press, 1971, 368 p. Volume II: Islamic Studies,
Cambridge University Press, 1971, 224 p.

Ces volumes contiennent la plus grande partie des articles de I’auteur, qui con-
cernent le judaisme et I'islam médiévaux et sont relatives principalement a la pensée
politique. Le volume I traite aussi d’exégése judaique, et le volume II des questions
relatives a ’islam moderne.

ANTOINE FAIVRE: L’ésotérisme au XVIII€ siécle en France et en
Allemagne, Paris, Seghers, 1973, 224 p.

On trouve dans ce livre la présentation des principaux ésotérismes d’un siécle
qui en compta beaucoup et une histoire de la franc-magonnerie mystique.

REINER PREUL: Reflexion und Gefiihl. Die Theologie Fichtes in seiner
vorkantischen Zeit, Walter de Gruyter, Berlin, 1969, 164 p.

Etude attentive de la premiére période de la pensée de Fichte, o la religion
occupe une place majeure. L’auteur conclut que la lecture de la Critique de la raison
pure n’a pas provoqué une rupture aussi grande qu’on le dit parfois dans I’évolution
de la pensée de Fichte.

CLAUDE WELCH : Protestant Thought in the Nineteenth Century, vol. 1,
1799-1870. New Haven, Yale University Press, 1972, 325 p.

Trés bonne histoire de la théologie. De Schleiermacher d Rothe, tous les grands
noms de la théologie allemande y figurent, Kierkegaard également, mais aucun fran-
cais (une ligne d’allusion a Vinet). Pour le lecteur européen, I'intérét majeur de cet
ouvrage réside dans les pages consacrées a des penseurs américains ou anglais: Cole-
ridge, Taylor, Channing, Emerson, Maurice, Bushnell, etc.

Humanitit und Glaube, Gedenkschrift fiir Kurt Guggisberg, édité par
Ulrich Neuenschwander et Rudolf Dellsperger. Bern, Haupt, 1973,

256 p.

Trois groupes de contributions: 1. Zwingli et Gotthelf (Locher, K. Zanetti, Hutzli,
Buri) ; 2. Problémes ecclésiastiques et culturels bernois (Marti, Staehelin, Dellsperger,
Meyer) ; 3. Théologie, philosophie et politique (Blaser, Lindt, Frauchiger, Stamm).
Bibliographie des articles et ouvrages publiés par Guggisberg depuis 1966.



328 NOTULES

Le sacré, études et recherches, Actes du colloque de Rome 1974, édité par
Enrico Castelli. Paris, Aubier-Montaigne, 1974, 492 p.

Volume important et significatif par le choix de son theme, comme le sont tous
les actes des colloques qu’organise a Rome le professeur Castelli. A relever surtout,
les contributions de H. Bouillard (La catégorie du sacré dans la science des religions),
Paul Ricoeur (Manifestation et proclamation), Claude Geffré (Le Christianisme et les
métamorphoses du sacré). Lecture qui s’impose pour quiconque s’intéresse au pro-
bléme.

MARCEL XHAUFFLAIRE: La “théologie politique”, introduction a
la théologie politique de J. B. Metz, vol. |, Paris, Le Cerf, 1972, 142 p.
(Cogitatio fidei 69).

A certains égards, en théologie allemande, Metz est pour les catholiques ce que
Moltmann est pour les protestants. Son éléve et disciple, M. Xhaufflaire, a entrepris
de mettre sa pensée a la portée des lecteurs frangais. Ce premier volume situe la
“nouveauté” de cette théologie “politique™ et passe en revue ses contenus, son ecclé-
siologie, son éthique, ses incidences actuelles (praxis).

MAURICE CORVEZ: Dieu cause universelle, Paris, Téqui, 1973, 70 p.

L’auteur développe la preuve de 'existence de Dieu par la causalité efficiente et
présente les objections kantiennes, le point de vve de I'idéalisme, de la phénoméno-
logie, etc.

ANDRE ROBINET: Le défi cybernétique. L automate et la pensée, Paris,
Gallimard, 1973, 232 p.

L’évolution des machines a lire, traduire, écrire et penser rappelle a 'auteur des
textes classiques de Pascal, Descartes, Malebranche et Leibniz et lui suggére d’auda-
cieuses réflexions sur le langage, la vie, la pensée.

THOMAS MOLNAR : L’Utopie, éternelle hérésie, traduit de ’anglais par
D. Launay, Paris, Beauchesne, 1973, 270 p.

L’auteur oppose 'utopie au réalisme et la considére comme le fruit d’erreurs de
jugement. L’utopie est cependant un type de pensée indéracinable, caractérisé par
I’orgueil et le pessimisme.



BIBLIOGRAPHIE

1. SCIENCES BIBLIQUES

J. Barr: Fundamentalism (R. Martin-Achard) . . . . . ... ... ....... 313
H. Clavier: Les variétés de la pensée biblique et le probléme de son unité (A. de

POEY) i 5 5 5105 8 5 5 2 8 5.5 € 8 Gesk ¥ 5 soom v o moim = 8 mow n 3 moum » 5 mo s 314
F. Bovon: Luc le théologien (J. Dupont) . . . . .. ... ... ... ...... 315
Ch. H. Dodd: Les paraboles du royaume de Dieu (F. Baudraz) . . . . . . . .. 316
G Torti: Lalefleraai Romani {C.Senfl) . « 3 ¢ s 6 5 0 13 o s 58 2 55 2.9 316
F. P. Ramos: La libertad en la carta a los Galatas (J.-C. Margot) . . . . . . . . 316

2. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

A. Dumas: Théologies politiques et vie de I'Eglise (L. Rumpf) . . . .. ... .. 317
R. Sublon: Le temps de la mort. Savoir, parole, désir (L. Rumpf) . . . . .. .. 318
F. Buri, etc.: Dogmatik im Dialog (K. Blaser) . . ... ... .......... 319
In libertatern vocaliestis (E. FUchs) . « « v ¢ ¢ w0 6 o a5 8 318 6 5 68 & 5 5 4 319
C. Duquoc: Dieu différent (P. Gisel) . . . . . ... ... ... ... ...... 320
G. Miegge: Dalla «riscoperta di Dio » all'impegno nella societa (J.-F. Rebeaud) 320
M.-J. Glardon: Entre le sel de la terre et la statue de sel (R. Campiche) . ... 321

3. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

J. Parain-Vial: Tendances nouvelles de la philosophie (R. Schaerer) . . . . . . . 322
F. Laplantine: Le philosophe et la violence (A. Voelke) . . . .. .. ... ... 323
P. Lucier: Empirisme logique et langage religieux (D. Schulthess) . . . . . . . . 324
M. Serres: Hermés IV. La distribution (G. Boss) . . . . . . . . .. ... .... 325
R. Célis: L'ceuvre et I'lmaginaire (M. Cornu) .. . .. ... .. ... ..... 326
Notules . . . . . . . . e 327

Ont collaboré a ce numeéro 1979-111:

Pierre Gisel (Faculté de théologie de Lausanne), 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lau-
sanne

Miklos Veto, Professeur, 38, bd de Vitré, F-35000 Rennes

René Schaerer (Faculté des lettres), 1, rue Pierre Fatio, 1207 Geneve

Daniel Christoff (Faculté des Lettres de Lausanne), 11, ch. des Fleurettes, 1007 Lau-
sanne

Gabriel-Ph. Widmer (Faculté de théologie de Geneve), 25, ch. de Ruth, 1223 Cologny

Guido Kiing (Université de Fribourg), 31, rte de la Gruyere, 1700 Fribourg

Daniel Marguerat, Villa Wakonda, 1315 La Sarraz

Bernard Reymond (Faculté de théologie de Montpellier), 16, ch. des Diablerets, 1012
Lausanne

Pierre Bonnard (Institut des Sciences bibliques), 5, ch. de Florimont, 1006 Lausanne




	Bibliographie

