
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

James Barr, Fundamentalism, London, SCM Press, 1977, 379 p. Sciences
bibliques

James Barr, qui enseigne depuis quelque temps à l'Université d'Oxford, s'est
rendu célèbre, bien au-delà du monde des spécialistes, par ses travaux relatifs à la
Bible et à sa compréhension aujourd'hui. Son premier ouvrage The Semantics of
Biblical Language (Oxford, 1961, traduit en 1971 : Sémantique du langage biblique,
Paris, Aubier) a fait sensation parmi les biblistes, puisque son auteur n'a pas craint de

s'attaquer à certains présupposés d'un des monstres sacrés de la science biblique de
notre temps, le Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, patronné par G.
Kittel, puis G. Friedrich. A plusieurs reprises, J. Barr a été ainsi à contre-courant des
idées reçues et ses réflexions, par exemple dans Old and New in Interpretation
(London, 1966) à propos de la comparaison devenue trop classique entre Athènes et

Jérusalem, de la relation entre l'histoire et la révélation biblique ou encore de la
distinction entre la typologie, qui serait légitime, et l'allégorie qui, elle, devrait être
condamnée, constituent d'utiles mises en garde et ont obligé les théologiens à revenir
sur des questions qui semblaient résolues. Aujourd'hui, le professeur d'Oxford
aborde un sujet qui lui tient à cœur depuis longtemps, le fondamentalisme, dont il fait
un examen sévère, mais qui ne veut pas être une caricature, et dont il essaie de dire
l'origine, les caractéristiques et les résultats; il s'agit pour lui de situer un mouvement
religieux qui s'est particulièrement développé dans le protestantisme anglo-saxon, en
réaction contre le modernisme et notamment l'étude critique des textes bibliques, et
dont le nom provient d'une série de traités qui furent publiés aux Etats-Unis entre
1910 et 1915 et qui avaient pour titre: The Fundamentals. Il ne peut être question de
résumer ici cet ouvrage abondant et touffu et pourtant bien des remarques de J. Barr
devraient être signalées à cause de leur pertinence; je me bornerai à noter un ou deux
points. — En premier lieu l'auteur souligne que le fondamentalisme n'est pas
constamment littéraliste, c'est-à-dire lié à la lettre de la Bible, comme on le pense
généralement; son souci majeur est d'affirmer et de défendre Tinerrance de l'Ecriture,
ce qui l'oblige à harmoniser les déclarations bibliques qui peuvent paraître contradictoires.

La Bible est en effet — elle-même le proclame péremptoirement, selon les
fondamentalistes — l'œuvre de Dieu et elle ne peut contenir la moindre erreur dans
quelque domaine que ce soit ; admettre le contraire serait ruiner son autorité (chap. 3). —
Un autre trait de ce mouvement religieux est son conservatisme, religieux d'abord et
tout particulièrement théologique, mais qui s'accompagne assez naturellement d'un
conservatisme politique et social (chap. 4). Les fondamentalistes se considèrent d'ailleurs

eux-mêmes comme « des conservateurs évangéliques » par opposition aux chrétiens

de façade ou encore libéraux. Ils s'en tiennent à des perspectives anciennes et
désuètes sans comprendre que le monde et la culture d'aujourd'hui ne sont plus ce
qu'ils étaient à la fin du siècle dernier, et leurs écrits sont marqués, au niveau philosophique,

et sans qu'ils s'en doutent, par un certain empirisme pré-kantien (chap. 9). —
Le fondamentalisme repousse habituellement l'étude historico-critique des textes
bibliques — il est particulièrement rigoureux à l'égard de l'Ancien Testament dont il
était largement débattu à la période où il s'est manifesté et n'admet ni la théorie des

sources du Pentateuque, ni la division du livre d'Esaïe, ni la composition tardive de
Daniel... — car il voit en elle l'influence d'un rationalisme destructeur de la foi, mais
il sait aussi faire appel à la raison quand il défend la réalité du miracle (chap. 8) ou
lorsqu'il s'appuie sur l'archéologie (p.ex. sur les travaux d'un égyptologue K.A.
Kitchen ou ceux de l'école de W.F. Albright pour assurer la vérité de l'Ecriture. J.

Barr dénonce ainsi l'existence d'une apologétique rationaliste, consciente ou non, chez
les tenants du mouvement fondamentaliste (chap. 5). — Il se montre particulièrement



314 BIBLIOGRAPHIE

sévère quand il aborde le problème de la théologie élaborée par le fondamentalisme
(chap. 6). Celle-ci lui apparaît comme particulièrement pauvre, fragmentaire,
sclérosée; elle est sur la défensive — une sorte de ligne Maginot — qui procède par
affirmations successives et consiste finalement en une liste de déclarations qu'il faut
accepter sans les discuter. Cette théologie réductrice, qui ne tient pas compte de la
richesse et de la variété du témoignage biblique, centrée par exemple sur le Sauveur,
le péché et la croix, la parousie, ne présente aucune cohérence interne, c'est pourquoi
elle se révèle incapable de résister aux diverses pressions que les courants millénaristes,

plus ou moins aberrants, lui font subir: faute d'avoir été suffisamment pensée
et élaborée, elle ne peut faire face aux élucubrations des sectaires (chap. 7). — En
bref, déclare J. Barr, dans l'une de ses conclusions, le fondamentalisme est une
religion qui repose sur un monde passé: sur les plans doctrinal, philosophique,
personnel, il remonte jusqu'au XVIIIe siècle (p. 209)! — Ce rapide aperçu, bien
qu'incomplet, montre que le professeur d'Oxford pose de graves questions au
mouvement fondamentaliste dont l'influence dépasse le monde anglo-saxon et se fait
sentir jusque parmi nous. Nous ne saurions les éluder. J. Barr dévoile les impasses
auxquelles aboutit une réflexion qui cherche à défendre la vérité de l'Ecriture plutôt
qu'à la proclamer dans sa vulnérabilité, et les contradictions dans lesquelles
s'enferme un courant religieux qui se contente d'une courte apologétique sans oser
faire face, au nom même de l'Ecriture, aux problèmes réels que le monde et la culture
d'aujourd'hui lui posent. Sans doute faut-il rappeler que le fondamentalisme est à sa
manière un fruit du Réveil qui a été marqué par un retour à la Bible, mais il est en
même temps, et peut-être surtout chez ses tenants les plus extrêmes, le produit d'une
peur qui est née, et pas toujours sans raison, de l'école historico-critique et de ses

outrances, et du désarroi profond que celle-ci a souvent provoqué parmi les fidèles.
Le fondamentalisme qui est examiné ici par un théologien, dont les travaux se sont
imposés à ses collègues par leur qualité de rigueur et leur finesse, nous apparaît en
définitive comme une mauvaise réponse à une question vraie et que l'Eglise, pas plus
que la théologie d'aujourd'hui, ne peuvent ignorer: comment proclamer la vérité de
Dieu à partir des documents humains et contingents qui nous en rendent compte.

Robert Martin-Achard

Henri Clavier, Les variétés de la pensée biblique et le problème de son unité.
Esquisse d'une Théologie de la Bible sur les textes originaux et dans leur
contexte historique (Supplements to Novum Testamentum, XLIII),
Leiden, E.J. Brill, 1976, 424 p.

Dans cet imposant ouvrage, le professeur Henri Clavier nous offre la somme de
plus d'un demi-siècle d'enseignement, de recherches et de réflexion dans les
domaines biblique et théologique. Son propos est de mettre en évidence — à travers
la diversité de ses expressions — l'irrésistible convergence de la pensée biblique vers
son unité ultime, et pour chaque aspect de cette pensée, Clavier en suit les traces, qui
vont de l'Ancien vers le Nouveau Testament. Après un bref historique de la question,
l'auteur aborde, dans la première partie (pp. 59-313), ce qu'il estime être les quatre
courants principaux de la pensée biblique: les «survivances archaïques», le courant
mystique, le courant prophétique (dans lequel s'inscrivent les perspectives sapientiales,

politiques, sociales et messianiques) et le courant cultuel. Dans la seconde
partie (pp. 315-372), il examine le problème de l'unité de pensée, d'abord dans l'A.T.,
puis dans le N.T., enfin dans la Bible chrétienne (l'A.T. dans le N.T., le N.T. dans
l'A.T.). Dans les deux parties de son ouvrage, l'auteur adopte la démarche de l'histo-



BIBLIOGRAPHIE 315

rien, plus descriptive qu'analytique, mais sa visée fondamentale reste théologique:
montrer la lente émergence, dans la conscience religieuse des auteurs bibliques, du
message de l'amour divin, message culminant en Jésus-Christ (pp. 244, 343). Dans
cette perspective, Ancien et Nouveau Testament se trouvent liés, même si pour
l'Ancien Testament on ne peut parler en général que d'«intuitions», de «pressentiments»

ou de «germes noyés dans beaucoup de fécule» (p. 365). En fait, le N.T.
pour Clavier couronne et dépasse non seulement l'A.T. mais aussi les plus nobles des
intuitions de l'humanité païenne (p. 371). Certes, peu de lecteurs adhéreront à cette
vue évolutionniste de l'histoire et de la théologie — qui par moments nous ramène en
plein XIXe siècle — certains regretteront aussi que l'ambitieuse synthèse de la
première partie, malgré son ampleur et son indéniable richesse, souffre d'une information

exégétique quelque peu vieillie, mais aucun d'entre eux ne manquera d'être ému
par ce témoignage d'une vie de chercheur passée en dialogue avec la Bible.

Albert de Pury

François Bovon, Luc le théologien. Vingt-cinq ans de recherches (1950-1975).
Neuchâtel-Paris, Delachaux & Niestlé, 1978, 474 p. (Le monde de la
Bible).

Dans cette revue même, F. Bovon a publié en 1976 un article de trente pages sur
les Orientations actuelles des études lucaniennes (p. 161-190): nous pensons qu'il n'y a

pas de meilleure introduction au gros volume qui a paru depuis lors, pas non plus de
meilleure recommandation. On y percevait déjà l'étendue des lectures de l'auteur sur
tout ce qui a été écrit concernant le troisième évangile et les Actes, son art de ramener
à l'essentiel l'apport de tant de travaux, l'indépendance de son jugement, son souci
de tracer des avenues qui empêcheront le lecteur de se perdre dans le fouillis des

informations. Ces qualités font l'importance du bilan qui nous est présenté sur ce qui
a paru depuis vingt-cinq ans sur la pensée théologique de Luc. Vers 1950, l'attention
des chercheurs se concentrait surtout sur le déplacement d'intérêt qui détournait Luc
de l'eschatologie en faveur d'une manière personnelle de concevoir l'histoire du
salut: c'est à cette question et à toutes les discussions qu'elle a provoquées qu'a été
consacré le premier chapitre de* cet ouvrage. Le dernier chapitre s'occupera des questions

ecclésiologiques, qui semblent être passées au premier plan de l'actualité. Au
centre, les travaux relatifs à la christologie. Ici encore, le point de vue s'est modifié:
alors qu'au début de la période considérée l'intérêt se portait sur la christologie de la
documentation utilisée par Luc, il se porte maintenant beaucoup plus directement sur
la pensée de Luc, le portrait original qu'il fait du Christ. Ce chapitre central est
précédé par la présentation des travaux qui portent sur l'interprétation lucanienne de
l'Ancien Testament. Il est suivi par trois chapitres, l'un s'occupant du rôle que Luc
attribue au Saint-Esprit, les deux autres s'interrogeant sur l'idée que Luc se fait du
salut et de la manière dont on ls reçoit. Un ingénieux système de références et le rejet
en note des études secondaires permettent de conserver à l'exposé une remarquable
clarté. D'excellents index contribuent à faire de cet ouvrage un précieux instrument
de travail. Car il est clair que ce bilan est une invitation à se mettre au travail, profitant

des orientations qui sont proposées, des pistes qui sont indiquées. Dans les

années qui viennent, aucune étude sérieuse de la pensée de Luc ne pourra se

dispenser de cet ouvrage.
Jacques Dupont



316 BIBLIOGRAPHIE

Charles Harold Dodd, Les paraboles du royaume de Dieu (Parole de
Dieu, 14), Paris, Le Seuil, 1977, 187 p.

Enfin une traduction française de l'ouvrage de Dodd, paru en 1935, et dont
aucun interprète des paraboles n'a pu faire abstraction depuis lors. La thèse de
Dodd est celle de «l'eschatologie réalisée» : avec Jésus, le royaume de Dieu est
arrivé ; la plupart des paraboles s'expliquent par la situation concrète de Jésus ;

les éléments futuristes ou apocalyptiques ont une signification symbolique, ou
bien furent ajoutés par les premiers chrétiens dans une situation historique
nouvelle. Comme le dit fort bien le professeur Moule dans la préface à cet

ouvrage : « Même si l'on parvient à résister au charme et à opposer des objections,
l'ouvrage demeure éclairant et instructif».

Francis Baudraz

Giovanni Torti, La lettera ai Romani (Studi biblici, 41), Brescia, Paideia,
1977, 307 p.

Le commentaire est précédé d'une introduction contenant notamment un compte
rendu détaillé du contenu de l'épître, une considération théologique sur l'éloquence
de Paul, un aperçu du rôle prépondérant de l'épître dans la réflexion théologique de
l'Eglise — avec l'énumération des principaux points de désaccord entre catholiques
et protestants: justice «imputée», baptême efficace «opere operato», p.ex. Le
commentaire, surmonté du texte grec et de sa traduction italienne, ressemble à ceux du
Handbuch zum NT ancien style (Lietzmann), tant critiqués par les paresseux pour
leur sécheresse: des notes brèves dans lesquelles l'interprétation, réduite à l'essentiel,
repose sur l'assise d'un travail philologique d'excellente qualité. On ne peut ici entrer
en discussion sur les questions théologiques. Mais il faut souligner l'utilité de
commentaires de ce type, qui n'offrent au lecteur ni une somme, ni une thèse, mais bien
un fil conducteur et un point de départ, bref, un instrument de travail dont il lui
appartient d'exploiter les abondantes ressources, (p. 78, ligne 32 trascrizione: lire
transizione).

Christophe Senft

Federico Pastor ROS, La libertas en la caria a los Gâlatas, Estudio exegé-
tico-teolôgico, Madrid, Eapsa, 1977, 343 p.

Après une introduction consacrée aux aspects essentiels du thème de la liberté
dans l'hellénisme, le gnosticisme, l'Ancien Testament et le judaïsme, l'auteur se livre
à une étude fouillée de ce même thème dans l'épître aux Galates où il joue un rôle
central. Conformément à ce qu'indique le sous-titre, l'ouvrage est divisé en deux parties,

la première exégétique et la seconde théologique. Tout d'abord, l'auteur procède
à une exégèse approfondie des passages où apparaissent des termes de la famille de
eleutheria: Galates 2,4; 3,28; 4,21-5,1 ; 5,13. Puis il élargit le débat en traitant successivement

de la liberté par rapport à la loi, de l'œuvre libératrice du Christ, de la liberté
comme notion fondamentale de la condition chrétienne, de la liberté en relation avec
le comportement éthique et de son aspect eschatologique. — Sans prétendre renouveler

complètement le sujet, l'auteur apporte cependant une information utile soit par
la discussion de points particuliers, soit par une présentation critique du point de vue
de divers théologiens sur le thème qui l'occupe.

Jean-Claude Margot



BIBLIOGRAPHIE 317

André DUMAS, Théologies politiques et vie de l'Eglise, Lyon, Chalet, 1977,
204 p.

Il est rare qu'un livre ou un article de Dumas ne soit pas éclairant, mais parfois
c'est surtout par la mise en place des termes ou des positions en présence; ici la
justesse de l'inventaire, la précision de l'information et la pénétration de la critique sont
sans cesse au service d'une contribution constructive dont l'enjeu est décisif. — Après
un chapitre I où la nature du politique (comme « prise en compte de la coexistence
active de tous les hommes») est mise en connexion avec la mission de l'Eglise (surtout

sa mission de guérison), le suivant dégage les fondements bibliques en
soulignant à travers les textes le thème de l'appartenance fraternelle, avec ses aspects
conflictuels qui ne sont pas plus voilés qu'ils ne le sont dans l'œuvre d'un Lorenz,
d'un Sartre ou d'un Marx, mais aussi avec des modèles de « retrouvailles » suggérés

par les récits relatifs à Caïn, à Jacob, à Joseph, et à Jésus lui-même. Puis, après avoir
ainsi évoqué des contenus, l'auteur en vient à la méthode, non comme garantie, mais
comme vérification, a posteriori et comme spécification du point de vue chrétien par
rapport à ceux qui ont été proposés dans l'histoire. Il y distingue notamment la
tension métaphysique, illustrée par Platon de manière typique, puis la tension métahis-
torique, ou plus exactement métapréhistorique, puisque selon le marxisme nous
sommes encore dans un préambule de la vraie histoire. Face à ces deux modèles qui
ont fortement imprégné les théologies politiques, anciennes ou récentes, Dumas
propose une tension «métatextuelle», tout en mesurant le glissement qu'il opère en
prenant le préfixe «meta» non plus dans le sens d'un «après, au-delà», mais dans le

sens d'un «avec», un côte-à-côte avec les textes bibliques, une écoute passionnée
d'une Parole qui implique une extériorité de Dieu, altérité plus consistante que ne
peuvent la connaître les entreprises dont il se distance. Que celles-ci paraissent plus
« grandioses », l'auteur en est fort conscient, comme il l'est des difficultés constantes
à surmonter (passages d'écrits de circonstances à l'affrontement de situations très
différentes, d'une époque néolithique à une époque industrielle). Il n'en pense pas
moins que l'accompagnement des témoignages scripturaires permet une véritable
fécondation d'aujourd'hui. Par quelle voie? Celle du recours à une conception
commune de la nature ou, à l'opposé, du recours à un futur toujours à inventer? Il préfère

parler d'une méthode d'analogie partant d'une histoire particulière pour aller à

une existence globale. Un chapitre IV («Parole et violence») illustre son propos, en

montrant, par-delà Kant et Hegel, comment dans l'éclairage biblique, violence et

mensonge apparaissent liés, comment les luttes pour la reconnaissance et la libération

sont prises en compte, mais débouchent néanmoins sur un événement par lequel
la violence est arrêtée pour que la parole ait le champ libre. Et le chapitre suivant,
reprenant l'examen des théologies politiques, constate que, parties souvent de la
résurrection, elles ont dû serrer de plus près la signification de la croix. Enfin le
chapitre VI, après avoir dénoncé le méfait de certains dualismes (platoniciens, cartésiens
et marxistes), invite à distinguer sans les séparer une «vie spirituelle», axée sur
l'écoute du Dieu vivant et sur son «agapè» et une «vie politique», comportant des

analyses de situations, la première appelée à être motrice de la seconde. Aujourd'hui
deux modèles sociaux se proposent comme «candidats au baptême»: le bien
commun et la lutte des classes, mais ils doivent subir un examen serré pour que leur
parenté avec le fratriarcat conflictuel biblique ne nous fasse pas tomber dans la

confusion; la foi sera de prendre part à tout, mais sans donner dans l'idolâtrie; cette
foi n'est d'ailleurs pas «une obligation pour bien faire», mais «une liberté de dire»
une parole qui met fin à l'idéalisme comme à l'utopie, elle est «levain enfoui et

incarné dans la pâte de l'histoire humaine». — On pourrait craindre un instant que
l'hypothèse de travail centrale de cet ouvrage ne résolve trop facilement le problème

Théologie
con
temporaire



318 BIBLIOGRAPHIE

d'une théologie politique par un biblicisme clos; opposer en effet le métatextuel au
métaphysique ou au métahistorique, n'est-ce pas — de l'aveu même de l'auteur —
changer de plan, en laissant finalement sans réponse les questions que soulèvent les

deux autres perspectives; est-ce que la pensée biblique conduit à leur élimination ou
à leur inclusion? On aimerait plus de précision à cet égard, de même que l'on
voudrait voir mieux le rapport entre le thème du fratriarcat et les aspirations modernes à

la participation, à l'autogestion... Mais les limites de cet ouvrage n'empêchent pas
néanmoins d'apercevoir comment l'auteur, bibliquement enraciné, se laisse interroger

sans cesse par des problèmes contemporains dont il ne se débarrasse pas à bon
compte et sur lesquels il exerce un discernement pénétrant. Cette double polarité est

exemplaire et nous pousse à recommander vivement ces pages à l'attention de

chacun.

Louis Rumpf

Roland Sublon, Le temps de la mort. Savoir, parole, désir (Université des
sciences humaines de Strasbourg, Hommes et Eglise, 7), Strasbourg,
Cerdic-Publications, 1975, 241 p.

De quelle manière la théologie est-elle interrogée par la psychanalyse? A cette
question, l'auteur répond avec les moyens que lui donne sa double formation de
docteur en théologie et en médecine, sa double pratique de professeur d'éthique et
de psychanalyste ; d'où une manière assez vertigineuse de passer d'un registre à

un autre. — Au ch. I, après une évocation des rapports entre science et foi au
cours des siècles, la psychanalyse est présentée dans sa perspective lacanienne.
Les ch. II et III font apparaître comment, d'une part comme «lieu de la parole»,
d'autre part comme « lieu de l'imaginaire», la psychanalyse constitue une rupture
épistémologique, par sa mise en cause du sujet humain, ce sujet qui ne peut se dire
que « métaphoriquement, et ceci pour ne jamais parvenir à l'adéquation du dire ».
En effet, l'enfant dans sa conquête du langage commence par se nommer par son
prénom ou par «il» avant de dire «je», et le «je» lui-même n'est qu'un tenant
lieu du sujet, maintenant « la différence et l'absence où celui-ci se trouve par
rapport à la chaîne signifiante». L'imaginaire lui permet par une suture «d'intérioriser

la Loi, de la faire sienne et d'accéder à la culture » ; « mais, l'effet imaginaire

consiste à se saisir du signifiant pour en faire une chose, un concept, une
certitude ». Dans le ch. IV, l'auteur montre que c'est cette opération qui advient
dans la négation de la mort impliquée dans les systèmes gnostiques et dans la néo-
scholastique, par l'affirmation de l'immortalité de l'âme, affirmation qui procède
précisément du narcissisme. Enfin le ch. V, intitulé : « Le lieu du désir : lieu de la
foi », invite à un discours théologique qui ne soit pas clos sur lui-même et qui soit
conscient du point à partir duquel il se tient, qu'il s'agisse du langage sur Dieu, de
l'élaboration éthique ou de la lecture des Ecritures ; cette ouverture suppose une
assumption de la mort, qui est « l'inadéquation et le trou sur lesquels se fonde
toute la parole». Ce thème de la mort, qui figure dans le titre de l'ouvrage, mais
qui semble curieusement oublié dans toute une partie de l'exposé où il n'intervient

qu'en contrepoint, apparaît finalement crucial ; mais on souhaiterait qu'il
soit plus explicité dans la conclusion et mis dans un rapport plus net avec «le
signifiant résurrection » sur lequel débouche le dernier chapitre.

Louis Rumpf



BIBLIOGRAPHIE 319

Fritz Buri, Jan Mine Lochman, Heinrich Ott, Dogmatik im Dialog,
3 volumes, Gütersloh, Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, 1973-1976,
329 p., 226 p., 323 p.

Encore une entreprise inédite! En trois volumes, les systématiciens de l'Université
de Bâle présentent un panorama de toute la dogmatique, fruit d'un cours commun
qui se voulait dialogue de positions divergentes et cheminement vers une « dogmatique

dialogale»: I. Eglise et Eschatologie, II. Théologie - Révélation - Connaissance

de Dieu, III. Création et Rédemption. Si l'on regrette de ne pas pouvoir
prendre connaissance des discussions tenues après chaque exposé, on imagine tout
de même aisément le climat de tension et de confiance, de polémique et d'amitié, de
passion et de déception, qui a animé les débats. Chaque thématique est en effet
abordée préalablement par un des trois auteurs, donnant toujours une information
historique et un aperçu de toute la question; puis les deux autres répliquent,
critiquent, prennent position, modifient les perspectives énoncées par le premier. — La
même problématique est ainsi présentée sous trois optiques, parfois partiellement
convergentes, souvent assez opposées. Elles font en tout cas apparaître trois positions
typiques de la théologie actuelle: une théologie biblique et une christologie de l'espérance

(Lochman), un criticisme rationaliste qui insiste pourtant sur la problématique
du sens de l'existence et sur la responsabilité éthique de l'homme (Buri), une ontologie

transcendantale qui fait converger les structures de l'existence et le message de
Dieu contenu dans les affirmations biblico-théologiques (Ott). — Ces volumes n'ont
rien d'un manuel. Certains chapitres ou exposés se lisent mieux que d'autres. On
s'étonne parfois de certains propos... ou on s'en amuse! Mais il faut le reconnaître,
l'originalité de l'entreprise mise à part, la lecture de ces textes introduit bien aux
différentes manières de comprendre et de présenter la doctrine chrétienne aujourd'hui.
La critique est aussi utile, même si les propositions positives alternatives ne satisfont
pas toujours. A la suite de cette lecture, une leçon personnelle: on ne peut et on ne
doit pas s'installer confortablement dans une position acquise, sinon le dialogue le
mieux intentionné tourne en dialogue de sourds. Les présents volumes, si stimulants
soient-ils, laissent parfois cette impression...

Klauspeter Blaser

In libertatem vacati estis. Miscellanea Bernhard Häring (pour ses 65 ans),
édité par H. Boelaars et R. Tremblay (Studia Moralia XV), Roma,
Academia Alfonsiana, 1977, 798 p.

En hommage à l'un des moralistes catholiques qui ont le plus fait pour le renouveau

de l'éthique catholique, dès 1953, avec la publication de son grand livre La loi
du Christ (en français, 1956, réédité constamment chez Desclée), ce recueil d'articles
lui est offert par ses amis ou disciples. Les 38 articles du livre sont répartis en 4
catégories: 1. Questions fondamentales et méthodologiques; on y trouve entre autres des

articles de Congar « Réflexion et propos sur l'originalité d'une éthique chrétienne»,
Böckle «Der neuzeitliche Autonomieanspruch. Ein Beitrag zur Begriffsklärung»,
Gustafson «Gospel and Law: a Central Question in Theological Ethics», Curran
«Moral Theology today: an Appraisal», Rahner «Über schlechte Argumentation in
der Moraltheologie». 2. Questions exégétiques et historiques, avec des articles en
particulier de Durrwell « Vous avez été appelés... », de Schürmann « Die zwei
unterschiedlichen Berufungen, Dienste und Lebensweisen in einem Presbyterium. » 3.

Questions de morale spéciale, avec des articles de Ratzinger « Ist der Glaube wirklich



320 BIBLIOGRAPHIE

«Frohe Botschaft»?», Hamel «La miséricorde, une sorte de justice supérieure?»,
Peschke «Das Problem der absoluten Sündhaftigkeit der Lüge». Enfin, une
quatrième catégorie, les questions dites de pastorale. L'ouvrage s'ouvre par une
bibliographie très complète des œuvres de B. Häring et se clôt sur une notice concernant
les collaborateurs du présent volume.

Eric Fuchs

Christian Duquoc, Dieu différent. Essai sur la symbolique trinitaire, Paris,
Le Cerf, 1977, 151p.

L'auteur entend reprendre ici la question de Dieu — mais le Dieu de Jésus-Christ
— par-delà un regard unilatéralement porté sur le seul Jésus. Il s'agira de valoriser
un Dieu différent de celui dont vivait la métaphysique grecque de l'absolu. L'auteur
s'emploie à remettre en lumière la dimension de création et de liberté appelée par le
Dieu biblique contre l'abstraction idéologique (fétichiste et narcissique) qui, toujours
à nouveau, tend à faire de Dieu un Dieu captif. On appréciera l'enracinement
biblique de l'auteur, on le louera du grand sens pédagogique dont il témoigne (ce
livre est accessible à tous) et l'on tombera d'accord avec lui quant à la très grande
importance de la symbolique trinitaire pour dire le Dieu chrétien (c'est l'un des

points les plus convaincants, et le plus décisif, de l'ouvrage). A l'inverse, je ne saurai
taire — comme dogmaticien! — un malaise persistant devant certaines expressions
de l'auteur, et certaines manières de définir les problématiques en jeu, qui, souvent,
frisent une attitude «positiviste». Pour le dire (trop) brièvement: ce n'est pas encore,
je crois, entrer dans le penser théologique que d'en revenir simplement au propos
biblique et à Jésus (ainsi, la question de l'antériorité chronologique se fait, parfois,
subrepticement, primauté de droit, comme si, sous prétexte d'un retour à la « Révélation

» — le concept est, ici, typiquement, plus allégué que pensé — vérité et commencement

devaient se conjuguer; exemple: le fort désir de retrouver la symbolique trinitaire

dans l'énoncé biblique comme tel).

Pierre Gisel

Giovanni Miegge, Dalla «riscoperta di Dio» all'impregno nella società
(Ecrits théologiques), Turin, Claudiana, 1977, 280 p.

Ce volume est un recueil d'écrits théologiques en forme d'articles de revue ou de

journal choisis par Claudio Tron, membre de la génération qui a construit et vécu

Agapè, le centre de réconciliation des Vallées Vaudoises du Piémont, érigé juste à la
fin de la dernière guerre; là-haut, avec tant d'autres dont plusieurs sont devenus
pasteurs, il s'est imprégné de la pensée et des recherches que développaient entre autres
maîtres G. Miegge. Ce dernier est assez peu connu chez nous, malgré quelques forts

ouvrages sur «Luther», «La Vierge Marie», «Pour une foi» et «L'Evangile et le

mythe dans la pensée de R. Bultmann». Il a été victime de notre orientation quasi
exclusive vers la théologie allemande et de notre ignorance de l'italien — ou plutôt
de notre préjugé qui veut que la théologie italienne ne se fasse qu'en latin! — Miegge
est un témoignage intéressant de l'écho que l'œuvre de Barth a eu en Italie protestante.

Mais il n'est pas un simple epigone du barthisme, loin de là. Il connaît
Bultmann, Tillich, Schleiermacher et sait apprécier la valeur de leur apport; le chapitre 8

le montre clairement («Nature et dignité de la théologie»). D'autres chapitres sur
l'humanisme (10), l'idée chrétienne de Dieu aujourd'hui (30), l'évaluation théologique

de l'A.T. dans l'exégèse protestante récente (24), nous révèlent des traits origi-



BIBLIOGRAPHIE 321

naux de ses positions. Le chapitre 1 en particulier est une mise en lumière précise de
sa christologie en quelques pages bien trempées («Christ Dieu»). — Un grand
nombre d'autres articles (30 en tout) complètent ce recueil, tels des coups de projecteurs

sur la pédagogie moderne, les relations protestants-catholiques en Italie,
l'œcuménisme, le concept de liberté, la politique, la prédestination, science et foi, la création,

l'eschatologie. Il est regrettable que si peu de ces articles soient connus en français,

puisque seul l'un ou l'autre a fait l'objet d'une publication en notre langue (voir
le ch. 28 : « Le Notre Père, prière du temps présent », in Etudes théol. et rei., Montpellier,

XXXV/4, 1960). — L'introduction de C. Tron donne une rapide biographie et

une bonne explication de l'évolution théologique de Miegge. On ne peut que
regretter encore une fois les barrières que la langue a posées à son œuvre, car elle
méritait une diffusion bien plus ample et témoigne hautement de la valeur du
protestantisme italien actuel.

J.-F. Rebeaud

Marie-Josèphe Glardon, Entre le sel de la terre et la statue de sel, une étude
de phénoménologie religieuse de l'Eglise, portant sur les Eglises de

langue française en Suisse alémanique, Berne, Herbert Lang, 1976, 318 p.

La thèse de M.-J. Glardon comble une lacune dans notre connaissance du
protestantisme suisse et de ses Eglises minoritaires. S'appuyant sur les archives des Eglises
françaises de Suisse alémanique, elle consacre la moitié de son ouvrage à tracer
l'itinéraire historique de ces sept Eglises qui doivent leur existence à la Révocation de
l'Edit de Nantes et à l'hospitalité parfois généreuse, parfois méfiante des Eglises
réformées suisses alémaniques. Le «mythe» du Refuge sert encore de principe
constitutif à des communautés composées aujourd'hui presque exclusivement de

Romands, émigrés pour un temps ou à vie, qui acceptent de s'intégrer en Suisse
allemande, mais pas d'en assimiler la culture. Ce dernier concept joue un rôle clé dans
l'étude de M.-J. Glardon dont la question centrale tourne autour du rapport
religion-culture: ces Eglises de transplant doivent-elles être considérées comme un
phénomène de culture ou un phénomène religieux? Cette question accompagne l'auteur
quand elle se livre à l'analyse phénoménologique des communautés, de leur culte et
du rôle de la langue française, à la fois moyen de cohésion et relais pour assurer le
lien avec l'expérience religieuse de l'enfance et son lieu. Ces derniers éléments sont à

verser au dossier déjà bien rempli des études portant sur les Eglises de migrants (aux
Etats-Unis, par exemple) et leurs problèmes de survie ou de mutation quand apparaît
la deuxième génération. — L'auteur a choisi le modèle phénoménologique comme
base méthodologique de son étude. Sa connaissance du milieu, son implication dans
l'animation pastorale de ces communautés n'ont pas été étrangères à ce choix. On est
ainsi riche en données et pauvre en vérification et interprétation. L'auteur en a d'ailleurs

bien conscience puisqu'elle considère la phénoménologie comme une approche
possible du champ observé et qu'elle appelle de ses vœux d'autres analyses de type
différent. On notera au passage un brin de naïveté: la méthode phénoménologique,
pas plus qu'une autre, ne délivre celui ou celle qui la pratique des jugements de
valeurs (cf. p. 26, 198)! La préoccupation (théologique) de M.-J. Glardon par rapport
à son objet de recherche apparaît en filigrane tout au long du livre, ce qui est
parfaitement légitime. Elle devient explicite dans un épilogue qui comporte de bonnes
questions à suivre non seulement par les responsables des Eglises françaises en Suisse

alémanique, mais par tous ceux qui sont attentifs à l'évolution des rapports culture-
religion-foi chrétienne.

Roland-J. Campiche



322 BIBLIOGRAPHIE

Philosophie
con
temporaire

Jeanne Parain-Vial: Tendances nouvelles de la philosophie, Paris, Le Centu¬
rion, 1978, 263 p.
Ce livre ne se contente pas d'informer, il juge. Sous ces deux rapports il présente

le plus vif intérêt. La position philosophique de l'auteur est trop connue chez nous

pour qu'il soit nécessaire de la rappeler ici. Nous avons signalé les ouvrages clairs,
vigoureux et denses que Mme Parain-Vial a consacrés à son maître Gabriel Marcel,
aux idéologies structuralistes, aux sciences humaines dans leur relation avec
l'exigence des faits et la liberté. Elle se lance maintenant dans une entreprise qu'elle juge
« dangereuse » et qui risque de « mécontenter tout le monde », mais qui doit répondre
«à l'inquiétude de l'honnête homme» (Préface). — Cette inquiétude, nous le savons,
n'est que trop réelle. La philosophie en France — car c'est surtout d'elle qu'il s'agit —
s'est embrouillée jusqu'à tomber dans une confusion qui s'inscrit entre le scepticisme
éclectique des uns et le terrorisme intellectuel des autres. Mme Parain entend réagir en

s'attachant, une fois de plus, aux valeurs spirituelles, qu'elle juge seules capables de
conférer un sens aux efforts de la pensée. Elle fait entendre un cri d'alarme mais
aussi un appel à l'espérance. — Trois parties. La première concerne les continuateurs
de Nietzsche, Marx et Freud, parmi lesquels les Allemands de l'école de Francfort,
Bloch et Adorno, les Français Althusser et Lacan. La seconde porte en titre et en
sous-titre: Les sophistes. De la mort de Dieu à la mort de l'homme. Il s'agit ici de
Sartre, Derrida, Deleuze, de l'humanisme athée, du nihilisme et des « nouveaux
philosophes ». Enfin viennent en troisième partie ceux qui, seuls, méritent l'appellation
de Philosophes, rangés eux-mêmes sous quatre rubriques: L'humanisme chrétien

(G. Thibon, S. Weil, Cl. Bruaire, le père Toinet et G. Fessard), la Phénoménologie
(G. Marcel), Philosophes de l'existence et phénoménologie (Heidegger, Jaspers,
Merleau-Ponty), Influence de la phénoménologie et des philosophes de l'existence
(G. Berger, M. Henry, Lévinas, Marion, P. Ricœur, P. Boutang). — Ce livre est un
acte de foi. L'auteur se fait de la philosophie une « certaine idée » comme de Gaulle
s'en faisait une de la France. Elle va de l'avant avec une force de conviction qui
entraîne le lecteur. Est-ce à dire qu'elle parvienne toujours à le convaincre? Elle ne se

fait elle-même aucune illusion à ce sujet. Elle est, d'autre part, consciente des sacrifices

qu'elle a dû consentir en passant sous silence nombre d'auteurs qui eussent
mérité d'être cités. — Quant au contenu doctrinal, il est impossible de le discuter ici.
Je me bornerai à deux remarques. Quelles que soient l'amitié respectueuse que m'ait
inspiré Gabriel Marcel et la vénération dont j'entoure le souvenir de ce grand
penseur, la place qu'il occupe dans le livre me semble excessive en regard de celle qui est
réservée à Husserl, Wittgenstein, Jaspers et Heidegger, dans un ouvrage qui traite de
la philosophie en général et non du domaine français. La seconde remarque
concerne l'étiquette de sophistes employée pour caractériser des penseurs tels que
Sartre (auquel notre auteur consacre quelques excellentes pages). Mme Parain-Vial
sait fort bien que ce terme est ambigu. Elle l'emploie ici, de manière explicite, pour
désigner un mode d'expression qui, sans être intentionnellement fallacieux, tente
d'ériger l'homme en mesure de toutes choses. La sophistique, c'est «l'humanisme
athée» dont on nous dit qu'il cherche vainement à combiner deux solutions
contraires: réduire l'homme à ses besoins animaux ou le diviniser (p. 121). — Une
conviction profonde et sincère anime donc ces pages: la philosophie est «nostalgie
de l'être et quête de l'être» (p. 143), recherche de l'invisible à travers le visible, acceptation

humble des servitudes humaines sous les deux formes de l'incarnation et de
l'enracinement (p. 145). Cette aspiration vers le transcendant s'exprime de cent
manières diverses selon les individus et les lieux, mais les langages se recoupent les

uns les autres, les divergences attestant «un effort commun vers un but commun»
(p. 22, 243). Quant à l'avenir, « il reste entre les mains de Dieu » (p. 243).

René Schaerer



BIBLIOGRAPHIE 323

François Laplantine, Le philosophe et la violence (SUP, « Le philo¬
sophe», 122), Paris,.PUF, 1976, 212 p.
Ce livre se propose de soumettre à une « interrogation critique » les grandes

solutions philosophiques du problème de la violence et du mal. Cette interrogation

repose sur un présupposé fondamental : la philosophie n'est pas une
activité autonome de la pensée, mais elle est commandée par des motifs d'ordre
religieux ; son point de départ est en effet le « Moi intégral » ou, dans la terminologie

de l'auteur, le «cœur» de l'homme, c'est-à-dire le point de concentration de
toutes les fonctions humaines, et ce Moi est constitutivement relié à une Origine
qui peut être soit l'Absolu soit une modalité du réel absolutisée. Cette relation
religieuse « s'exprime dans des motifs principiels qui sont dits par l'humanité sous
forme mythique avant d'être repris par la philosophie sous forme théorique» (p.
23). — L'auteur emprunte à P. Ricœur la distinction de quatre « types mythiques »

révélant l'origine du mal et montre comment ces types déterminent en se sécularisant

des solutions philosophiques. Dans trois cas le motif est dualiste et peut être
ramené à l'antithèse forme-matière : il s'agit du mythe orphique et de sa sécularisation

platonicienne, du mythe assyro-babylonien et de sa sécularisation germanique

(J. Boehme), du mythe tragique et de sa sécularisation nietzschéenne. En
revanche le mythe judéo-chrétien et sa sécularisation marxiste s'articulent selon le

motif ternaire création-péchè-rédemption. — Les motifs principiels ne se

présentent pas toujours sous forme d'essences pures. Ils entretiennent des «
relations souterraines» susceptibles d'une élaboration philosophique. C'est en
particulier le cas, selon l'auteur, chez les scolastiques, puis chez Kant, Nabert, Ricœur
et Berdiaeff. Dans les synthèses établies par ces philosophes, le motif dualiste
entrerait de diverses manières en composition avec le motif ternaire. P. ex. la

pensée de Kant mettrait en rapport le motif création-péché-rédemption avec le

motif liberté-nature, dérivant lui-même du motif forme-matière. Mais pour
l'analyse critique de M. Laplantine de telles synthèses recèlent «des folies du

sens, des impossibilités structurelles» (p. 88). — Cette analyse procède elle-même
d'un a priori religieux ouvertement déclaré, le motif judéo-chrétien, compris dans
le sens de la Réforme. M. Laplantine se réclame en particulier du calvinisme de
H. Dooyeweerd, auquel il emprunte le concept de «cœur». A ses yeux seul ce
motif permet à la philosophie d'exclure toute absolutisation d'un «noyau de

sens » relatif au détriment des autres et « d'avancer dans la quête énigmatique
d'une unité du sens», vers une «anthropologie intégrale» (p. 210). Mais sa

conviction ne lui donne pas « l'assurance d'un censeur» (p. 106, n. 1) et les

philosophes dont il scrute le plus longuement les présupposés cachés — Kant, Nabert,
Ricœur — sont en même temps ses guides. — Ce « décryptage » peut paraître trop
schématique et l'on regrette certaines lacunes, p. ex. l'absence de toute référence à

l'essai de W. Benjamin Pour une critique de la violence, qui constitue, par son
recours aux mythes tragique et biblique, une belle illustration du présupposé
fondamental. Pour une analyse qui se propose de détecter les motifs religieux
sous-jacents à la réflexion philosophique, le champ d'investigation choisi est un
terrain privilégié. Mais n'est-ce pas méconnaître la spécificité des divers champs
philosophiques que de présupposer de tels motifs derrière «toute entreprise de

thématisation philosophique» (p. 25)? N'y a-t-il pas d'autre part une méconnaissance

de la spécificité du concept de violence par rapport à celui de mal dans une
enquête qui présente presque constamment le problème de la violence comme
identique à celui du mal, sans se demander si le mal implique toujours la violence
ou si la violence est toujours un mal Par la force avec laquelle il fait surgir les

questions fondamentales et l'ouverture qu'il donne à sa recherche, ce livre est

néanmoins fort stimulant. André Voelke



324 BIBLIOGRAPHIE

Pierre Lucier, Empirisme logique et langage religieux — Trois approches
anglo-saxonnes contemporaines: R.B. Braithwaite. R.M. Hare,
I. T. Ramsey, Desclée & C,e, Tournai, et Bellarmin, Montréal, 1976,461 p.,
(Recherches 17 — Philosophie).

Voici un ouvrage d'information et de transmission culturelle que son sujet et la

précision de sa méthode d'exposition rendent précieux au lecteur désirant se familiariser

avec des débats qui font la substance de la vie philosophique outre-Manche et

outre-Atlantique. L'auteur nous livre le résultat de sa recherche: un enchaînement de
trois monographies portant sur un aspect de l'œuvre des philosophes anglais
contemporains, l'analyse du langage religieux. Ces études sont composées chacune d'une
« première lecture » des ouvrages et des articles ayant un rapport avec le langage
religieux, dans les écrits de ses trois auteurs; cette partie donne lieu à autant de recensions

ordonnées thématiquement; ensuite une recherche plus approfondie ancre la

question de ce langage dans les perspectives plus larges du philosophe; et enfin une
«seconde lecture», plus critique, se clôt sur un groupe de thèses synthétiques. —
Disons quelques mots de ces trois auteurs: le premier, Braithwaite, est un philosophe
de Cambridge, resté toujours très proche de l'empirisme «dur», et qui a connu
l'influence de Russell et de l'atomisme logique. Il réfute toute prétention factuelle du
langage religieux pour n'en retenir que l'intention morale. Le deuxième, Hare, est un
universitaire d'Oxford, le berceau de l'analyse linguistique, chez qui «l'analyse du
langage religieux prend de plus en plus l'allure d'une analyse transcendentale qui fait
de l'affirmation religieuse la reconnaissance d'un ordre fondamental du monde
rendant possibles la recherche scientifique et l'effort moral» (p. 223). Le troisième,
Ramsey, devenu évêque de Durham, est un homme d'Eglise soucieux de porter le fer
de la polémique à l'intérieur du champ de l'empirisme logique, et il défend la possibilité

d'une «révélation interpellante d'un Mystère transcendant» (p. 365). — On voit
donc que la série proposée par P. Lucier n'est pas indifférente: ces trois auteurs se

définissent par une distance croissante prise à l'égard des thèses fondamentales de

l'empirisme logique. Sous ce dernier terme, il faut entendre la philosophie analytique
en un sens assez général. Les éléments suivants permettent de la définir: 1. La
critique de Hume invalidant toute déduction d'un «ought» à partir d'un «is», d'un
devoir à partir d'un état de fait. 2. Les «canons» de l'empirisme logique: seules peuvent

«dire» quelque chose les propositions qui énoncent des faits (Wittgenstein I); le

principe de vérification est le seul critère de signification (Ayer); un énoncé n'a de

sens que par rapport à un emploi qu'on en fait à l'intérieur d'un certain domaine de

langage obéissant à des règles définies (Wittgenstein II). Les énoncés religieux sont
encore mis en difficulté par le principe de falsification, qui est une variante du principe

de vérification: un énoncé qu'aucune situation concrète ne peut rendre faux est
à proprement parler non-signifiant (un exemple: la thèse du meilleur des mondes
chez Leibniz est tout à fait infalsifiable, par conséquent dénuée de sens du point de

vue de l'empirisme logique). — Dans les textes examinés par P. Lucier, le terme de

langage religieux est pris dans une acception très englobante, puisqu'il désigne tous
les énoncés religieux sans autre détermination. Ce langage est principalement considéré

sous son aspect praxéologique, la praxéologie étant une démarche qui tente de

mesurer la fécondité et la rentabilité concrète d'un langage, une façon d'approche
«par les œuvres» dans un sens intime et public à la fois, qui permet d'éliminer
certaines questions ontologiques ou referentielles. Le problème qu'examinent Braithwaite,

Hare et Ramsey serait le suivant: face à l'irruption des exigences gnoséologi-
ques de l'empirisme logique, dont il semble évident qu'il est porteur d'une critique
radicale de la métaphysique, lesquels des propos publics ou privés de l'homme
religieux sont-ils encore tenables et acceptables par la communauté des gens raisonna-



BIBLIOGRAPHIE 325

blés et honnêtes? Le langage religieux dont parlent ces philosophes semble très
souvent chargé d'une tentative de restauration de la métaphysique rationnelle. — D'où
le bilan — attendu — que dégage P. Lucier dans sa quatrième et dernière partie: le
débat entre le langage religieux et l'empirisme logique mène à un affadissement du
langage religieux en un langage exclusivement moral, qui permet une sorte de
vérification, et au renoncement à toutes les prétentions factuelles de ce langage si on
respecte les canons de l'empirisme logique (Braithwaite), ou à une rupture avec ce
dernier si on maintient les prétentions signifiantes du langage religieux (Ramsey); l'autre
issue étant de déboucher dans la philosophie du langage ordinaire ou dans une
attitude d'analyse conceptuelle de type transcendental (Hare). — Mentionnons en
conclusion qu'une riche bibliographie d'une quarantaine de pages clôt l'ouvrage; elle
concerne non seulement les auteurs dont nous avons parlé et leurs critiques, mais
encore d'autres questions présentes dans le débat anglo-saxon contemporain: le
statut des langages religieux et métaphysique; le statut du langage de l'action et du
langage moral; les perspectives générales.

Daniel Schulthess

Michel Serres, Hermès IV. La Distribution (Collection Critique), Paris,
Editions de Minuit, 1977, 290 p.

Ce livre — le quatrième d'une série dont les précédents portaient les titres
suivants : La Communication, L'Interférence, La Traduction — est consacré à la
défense de l'idée épicurienne que le monde est fondamentalement chaotique et

que l'ordre et la raison sont une exception, un produit improbable du hasard.
D'autre part, l'ordre est conçu ici comme résultat et moyen d'une volonté de
puissance et de pouvoir. La raison, ce serait la police qui cherche à réprimer le chaos,
à refouler le désordre pour le rendre invisible, et à persuader ainsi les hommes

que son règne est établi et de plein droit, tandis qu'en vérité, elle ne maîtriserait
qu'à grand-peine quelques îlots battus de toutes parts par les tempêtes imprévisibles.

Et c'est pourtant à cette raison, au philosophe et au savant alliés au
pouvoir, que M. Serres attribue la violence. Car c'est par des stratégies, donc par
des moyens belliqueux, qu'elle chercherait à s'arroger un avantage aussi définitif
que possible sur les éléments hors la loi. — Pour dénoncer ces stratégies et leur
violence, pour crever les illusions de maîtrise que le savoir rationnel tenterait de

jeter sur l'humanité, l'auteur procède par accumulation de textes plus ou moins
indépendants, voyageant à travers le savoir de notre temps, mélangeant les
disciplines et les styles. Critique littéraire, historien des sciences et de la philosophie ou
philosophe, l'auteur cherche les idées fixes de la raison dont il voit les stratégies
successives se répandre chaque fois, à son insu, dans tous les domaines de la
connaissance. Et, sous elles, autour d'elles, toujours il retrouve le désordre
premier. Face à cette monotonie de la raison ou de l'ordre, c'est la multiplicité
essentielle du chaos ou de la distribution qui est affirmée, la distribution aux mille
noms et aux mille formes : nuage, orage, corruption, foule, foire, bruit de fond,
etc. Distribution où tout prend naissance : savoir, monde, vie, espace, temps,
langages, etc. — La virtuosité de la langue et de la pensée de ce livre sont
indéniables. Sa lecture est un voyage plein de découvertes, de scènes, de panoramas et

d'éclairs. Et tout ce trajet est orienté par un projet et une idée : accuser l'ordre
institué et sa violence, et situer le plus grand bien dans la reconnaissance du
hasard et du désordre premier, dans l'abandon à la multiplicité peut-être. Et de ce

but, en faire l'affaire de toute la philosophie : « La philosophie n'a plus qu'une



326 BIBLIOGRAPHIE

tâche : accuser partout l'occupation des lieux par la soldatesque. » (p. 53). Mais,
pour s'opposer à elle, il faut renoncer à ses moyens, rejeter toute méthode, toute
martingale devant permettre de gagner à coup sûr, et peut-être même le désir de

gagner. Contre Nietzsche et l'ordre de son éternel retour et sa volonté de
puissance. « Rompre à jamais sur toute stratégie. La solution non thanatocratique est
donc de fragmenter l'espace, déconcentrer les énergies. La seule philosophie
possible, c'est-à-dire vitale, consiste à répudier l'universel. Le pluralisme et le
polymorphisme.» — N'en est-il point d'autres?

Gilbert Boss

Raphael Célis, L'Œuvre et l'Imaginaire. Les origines du pouvoir-être créa¬

teur, Bruxelles, Publications des Facultés universitaires Saint-Louis,
1977, 320 p.

Notre époque se caractérise par l'expérience irréductible de la séparation, du
déracinement et de l'errance. L'art, tout particulièrement, manifeste la dereliction et
le tarissement de la source créatrice de l'agir humain. Sommes-nous alors inéluctablement

condamnés aux seules associations du hasard, au refus d'«entrer dans l'être-là»
(47), à un pur jeu, qui seraient bien évidemment récupérés par les pouvoirs
totalitaires? L'auteur ne se résigne pas et relève le défi de l'époque. — Certes, cette
expérience du tarissement du pouvoir-agir de l'homme rend impossible, aux yeux de

Célis, un simple retour à une philosophie de la participation. Mais elle ne nous
interdit pas, par contre, d'être à l'écoute de cette «traversée aride en laquelle notre
civilisation s'est engagée» (48) et de nous poser la question, du sein même de ce
tarissement, des origines du pouvoir-être créateur de l'homme. L'objet de cet ouvrage est
alors de dégager ce qu'est l'œuvre, «l'ètre-œuvre de l'œuvre», où s'enracine toute
activité particulière. — Pour y parvenir, Célis va relire des textes de Husserl et de
Kant. Pourquoi ce détour par les textes? Dans sa préface, P. Ricœur, commentant ce

qu'il pense être l'intention de l'auteur, écrit: «l'expérience est muette, mais les textes
parlent encore, parce qu'ils sont la trace non-effacée de ce pouvoir-être créateur»
(10). C'est dans ces textes que Célis découvre le concept d'œuvre. Et ce n'est pas un
des moindres mérites de ce livre profond et exigeant que d'opérer une lecture créatrice

(dont nous ne pouvons rendre compte ici), qui est œuvre en elle-même.

Michel Cornu



NOTULES 327

ERWIN I. J. ROSENTHAL: Studia semitica, volume I: Jewish Themes,
Cambridge University Press, 1971, 368 p. Volume II: Islamic Studies,
Cambridge University Press, 1971,224 p.

Ces volumes contiennent la plus grande partie des articles de l'auteur, qui
concernent le judaïsme et l'islam médiévaux et sont relatives principalement à la pensée
politique. Le volume I traite aussi d'exégèse judaïque, et le volume II des questions
relatives à l'islam moderne.

ANTOINE FAIVRE: L'ésotérisme au XVIIF siècle en France et en

Allemagne, Paris, Seghers, 1973,224 p.

On trouve dans ce livre la présentation des principaux ésotérismes d'un siècle

qui en compta beaucoup et une histoire de la franc-maçonnerie mystique.

REINER PREUL: Reflexion und Gefühl. Die Theologie Fichtes in seiner
vorkantischen Zeit, Walter de Gruyter, Berlin, 1969,164 p.

Etude attentive de la première période de la pensée de Fichte, où la religion
occupe une place majeure. L'auteur conclut que la lecture de la Critique de la raison

pure n'a pas provoqué une rupture aussi grande qu'on le dit parfois dans l'évolution
de la pensée de Fichte.

CLAUDE WELCH: Protestant Thought in the Nineteenth Century, vol. 1,

1799-1870. New Haven, Yale University Press, 1972,325 p.

Très bonne histoire de la théologie. De Schleiermacher à Rothe, tous les grands
noms de la théologie allemande y figurent, Kierkegaard également, mais aucun français

(une ligne d'allusion à Vinet). Pour le lecteur européen, l'intérêt majeur de cet

ouvrage réside dans les pages consacrées à des penseurs américains ou anglais :

Coleridge, Taylor, Channing, Emerson, Maurice, Bushnell, etc.

Humanität und Glaube, Gedenkschrift für Kurt Guggisberg, édité par
Ulrich Neuenschwander et Rudolf Dellsperger. Bern, Haupt, 1973,
256 p.

Trois groupes de contributions: 1. Zwingli et Gotthelf (Locher, K. Zanetti, Hutzli,
Buri) ; 2. Problèmes ecclésiastiques et culturels bernois (Marti, Staehelin, Dellsperger,
Meyer) ; 3. Théologie, philosophie et politique (Blaser, Lindt, Frauchiger, Stamm).
Bibliographie des articles et ouvrages publiés par Guggisberg depuis 1966.



328 NOTULES

Le sacré, études et recherches, Actes du colloque de Rome 1974, édité par
Enrico Castelli. Paris, Aubier-Montaigne, 1974,492 p.

Volume important et significatif par le choix de son thème, comme le sont tous
les actes des colloques qu'organise à Rome le professeur Castelli. A relever surtout,
les contributions de H. Bouillard (La catégorie du sacré dans la science des religions),
Paul Ricoeur (Manifestation et proclamation), Claude Geffré (Le Christianisme et les

métamorphoses du sacré). Lecture qui s'impose pour quiconque s'intéresse au
problème.

MARCEL XHAUFFLAIRE: La "théologie politique", introduction à

la théologie politique de J. B. Metz, vol. I, Paris, Le Cerf, 1972,142 p.
(Cogitatio fidei 69).

A certains égards, en théologie allemande, Metz est pour les catholiques ce que
Moltmann est pour les protestants. Son élève et disciple, M. Xhaufflaire, a entrepris
de mettre sa pensée à la portée des lecteurs français. Ce premier volume situe la

"nouveauté" de cette théologie "politique" et passe en revue ses contenus, son
ecclésiologie, son éthique, ses incidences actuelles (praxis).

MAURICE CORVEZ: Dieu cause universelle, Paris, Téqui, 1973, 70 p.

L'auteur développe la preuve de l'existence de Dieu par la causalité efficiente et
présente les objections kantiennes, le point de wt de l'idéalisme, de la phénoménologie,

etc.

ANDRÉ ROBINET: Le défi cybernétique. L'automate et la pensée, Paris,

Gallimard, 1973,232 p.

L'évolution des machines à lire, traduire, écrire et penser rappelle à l'auteur des

textes classiques de Pascal, Descartes, Malebranche et Leibniz et lui suggère d'audacieuses

réflexions sur le langage, la vie, la pensée.

THOMAS MOLNAR: L'Utopie, étemelle hérésie, traduit de l'anglais par
D. Launay, Paris, Beauchesne, 1973, 270 p.

L'auteur oppose l'utopie au réalisme et la considère comme le fruit d'erreurs de

jugement. L'utopie est cependant un type de pensée indéracinable, caractérisé par
l'orgueil et le pessimisme.



BIBLIOGRAPHIE

1. SCIENCES BIBLIQUES

J. Barr: Fundamentalism (R. Martin-Achard) 313
H. Clavier: Les variétés de la pensée biblique et le problème de son unité (A. de

Pury) 314
F. Bovon: Luc le théologien (J. Dupont) 315
Ch. H. Dodd: Les paraboles du royaume de Dieu (F. Baudraz) 316
G. Torti : La lettera ai Romani (C. Senft) 316
F. P. Ramos: La libertad en la carta a los Galatas (J.-C. Margot) 316

2. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

A. Dumas: Théologies politiques et vie de l'Eglise (L. Rumpf) 317
R. Sublon: Le temps de la mort. Savoir, parole, désir (L. Rumpf) 318
F. Buri, etc.: Dogmatik im Dialog (K. Blaser) 319
In libertatem vocali estis (E. Fuchs) 319
C. Duquoc: Dieu différent (P. Gisel) 320
G. Miegge: Dalla «riscoperta di Dio» all'impegno nella società (J.-F. Rebeaud) 320
M.-J. Glardon: Entre le sei de la terre et la statue de sel (R. Campiche) 321

3. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

J. Parain-Vial: Tendances nouvelles de la philosophie (R. Schaerer) 322
F. Laplantine: Le philosophe et la violence (A. Voelke) 323
P. Lucier: Empirisme logique et langage religieux (D. Schulthess) 324
M. Serres: Hermès IV. La distribution (G. Boss) 325
R. Célis: L'œuvre et l'Imaginaire (M. Cornu) 326
Notules 327

Ont collaboré à ce numéro 1979—111 :

Pierre Gisel (Faculté de théologie de Lausanne), 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lau¬

sanne
Miklos Veto, Professeur, 38, bd de Vitré, F-35000 Rennes
René Schaerer (Faculté des lettres), I, rue Pierre Fatio, 1207 Genève
Daniel Christoff (Faculté des Lettres de Lausanne), 11, ch. des Fleurettes, 1007 Lau¬

sanne
Gabriel-Ph. Widmer (Faculté de théologie de Genève), 25, eh. de Ruth, 1223 Cologny
Guido Küng (Université de Fribourg), 31, rte de la Gruyère, 1700 Fribourg
Daniel Marguerat, Villa Wakonda, 1315 La Sarraz
Bernard Reymond (Faculté de théologie de Montpellier), 16, ch. des Diablerets, 1012

Lausanne
Pierre Bonnard (Institut des Sciences bibliques), 5, ch. de Florimont, 1006 Lausanne


	Bibliographie

