Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 29 (1979)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

J. PEPIN, Mythe et Allégorie. Les origines grecques et les contestations Patristique
judéo-chrétiennes, Paris, Etudes Augustiniennes, 1976, 587 p.

La reédition de ce livre, qui fait déja figure de classique, est la bienvenue. Sa
nouveauté, par rapport a I'édition de 1958, consiste dans la refonte de I'ample
bibliographie et dans [I'adjonction d’une préface et de deux appendices.
Rappelons briévement — cet important ouvrage avait déja été recensé dans la
Revue en 1959 — que I'étude est divisée en trois parties. Les deux premiéres se
présentent comme des monographies consacrées d’'une part & la naissance et au
développement de I'interprétation allégorique chez les Grecs (de Pythagore a
Julien I’Apostat), d’autre part a 'adaptation de cette interprétation dans le
judaisme. — La troisiéme touche un sujet particuliérement délicat : I'attitude ou
plutot les attitudes des premiers auteurs chrétiens (de Paul a Grégoire de
Nazianze) face a I’allégorisme grec. La question est fort complexe puisque
plusieurs écrivains chrétiens ont, de fagons diverses, recouru a l'interprétation
allégorique tout en se faisant les critiques de I’allégorie paienne. Existerait-il une
allégorie chrétienne tout a fait distincte de celle pratiquée par les paiens ? Par
ailleurs, tout un courant chrétien conteste la légitimité de I'interprétation allego-
rique et, derriére elle, des mythes eux-mémes. Le probléme abordé par J. Pépin
débouche ainsi sur I’examen de la relation entre mythe et religion, et mythe et
philosphie. — On ne résume pas un ouvrage de ce genre ou foisonnent quantité
d’analyses, de suggestions et de développements. Je voudrais seulement attirer
I’attention sur deux points. Tout d’abord, I'importance du chapitre consacré a la
théologie tripartite de Varron (écrivain latin du I°r siécle aprés J.-C.) dont les
sources stoiciennes et moyen-platoniciennes sont mises en évidence ; c’est cette
théologie tripartite qu’ont combattue quelques-uns des plus grands adversaires
chrétiens de I'interprétation allégorique (Tertullien, Augustin). Le second point
concerne I'absence de commentaires sur l'interprétation allégorique dans les
cercles gnostiques : or, n'y a-t-il pas dans la doctrine basilidienne et valentinienne
des éons une utilisation particuliére de I'interprétation allégorique ? — Signalons,
pour conclure, I'intérét des deux appendices figurant dans cette réédition. Le
premier traite de « I’allégorie et les allégories » : il contient des essais de définition
de l'allégorie ainsi que d’utiles réflexions sur les rapports différents qu’entre-
tiennent avec I'histoire 1’allégorie chrétienne et 1’allégorie paienne ; ce sont des
pages trés claires qui sont un complément aux conclusions de l'ouvrage. Le

second appendice concerne «le temps et le mythe ».
PP P ¥ Eric JuNnoD

Louis ROUGIER, Le conflit du christianisme primitif et de la civilisation
antigue, Paris, Copernic, 1977, 164 p. Louis ROUGIER, Celse contre les

. chrétiens, Paris, Copernic, 1977, 256 p.

Le second de ces ouvrages est la pure et simple réédition d’un volume paru en
1926. A parler franc, elle ne s'imposait pas. Elle n’ent présenté de l'intérét que si
I'auteur avait profondément remanié son texte et s'il avait pris en considération
les plus importants des travaux sur Celse parus depuis lors _(celui c'i“Andresen en
tout premier lieu). Le premier ouvrage est plus récent (premlérg édition en 3?74).
Il reprend quelques-unes des théses familiéres de I'auteur (plusieurs de ces théses,
intéressantes mais terriblement schématiques, sont déja présentes dans son Celse).
Le monde grec, épris de raison et de beauté, et le christianisme, sceptique devant



76 BIBLIOGRAPHIE

le monde terrestre et tourné vers le monde céleste, ne pouvaient que s’opposer. Si
le second est parvenu a s'imposer, c’est en partie a cause du declin du rationa-
lisme grec, en partie a cause de son dogmatisme autoritaire qui enjoignait de

croire plutot que de penser!
Eric JuNnoD

Humanisme et foi chrétienne. Mélanges scientifiques du centenaire de
I'Institut Catholique de Paris publiés par C. KANNENGIESSER et Y.
MARCHASSON, Paris, Beauchesne, 1976, 662 p.

Les 53 articles contenus dans ce gros volume donnent une idée de la variéte et
de la richesse de I’enseignement dispensé a I'Institut Catholique de Paris. Voici un
choix, fort subjectif, d’études particuliérement susceptibles de retenir 'attention
des lecteurs de la Revue. M. Chopard : « Entre Rome et Geneve. L’individualisme
religieux de Pierre de I'Estoile». E. Weber: « L’humanisme musical au XVIe¢
siécle et ses répercussions sur le chant d’Eglise protestant et catholique». D.
Dubarle : « Fides quaerens rationem. Le role de la philosophie dans I'Institut
Catholique». R. Simon et A. Dumas: « Gérance de la vie et de la mort: Le
suicide. L’euthanasie». G. Madec: « La christianisation de I’hellénisme. Theme
de I'histoire de la philosophie patristique». H. Bouillard: « La formation du
concept de religion en Occident». C. Kannengiesser : « Théologie et patristique.
Le sens actuel de leur rapport vérifié chez Athanase d’Alexandrie ». H. Cazelles:
« Royaume des prétres et nation consacrée ( Ex. 19,6)». A. Feuillet : « Le probleme
de la liberté dans la premiére Epitre aux Corinthiens». M. Corbin : « Nécessité et
liberté. Sens et structure de I'argument du Cur Deus Homo d’Anselme de

Cantorbéry ».
y ERric JuNOD

R. BRANDLE, Die Ethik der « Schrift an Diognet ». Eine Wiederaufnahme
paulinischer und johanneischer Theologie am Ausgang des zweiten
Jahrhunderts (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testa-
mentes, 64), Zirich, Theologischer Verlag, 1975, 257 p.

Cette eétude dégage et commente avec opportunité une caractéristique essen-
tielle de I'4 Diognéte: ses préoccupations éthiques qui s’enracinent a la fois dans
la théologie paulinienne et la théologie johannique. Sur ce point, cet écrit se
distingue en effet de toute la littérature apologétique du II¢ siécle ou d’un ouvrage
comme le Protreptique de Clément d’Alexandrie. Les réminiscences pauliniennes
sont particuliérement nombreuses et remarquables : antithése entre le «jadis» et
le «a présent », tension eschatologique, accent mis sur I'imitation de Dieu. L’exis-
tence chrétienne est présentée comme un conflit entre 'impossibilité d’échapper a
ce monde charnel et I'impossibilité de s’y conformer. L’attente de I'incorrupti-
bilité céleste, attente fondée sur la certitude que le corruptible n’est déja plus
qu’'un état provisoire, permet cependant au chrétien de pratiquer la charité et la
piete en dépit de I'hostilite du monde. L’influence johannique est plus discréte.
Bridndle en repére surtout des traces dans le théme de 'amour de Dieu pour les
hommes qui est la condition de possibilité de I'amour du prochain. — Si I'4
Diognéte reste aujourd’hui encore un ouvrage de référence, c’est sans doute a
cause de cet enracinement (enracinement qui se limite pourtant a des thémes
précis, comme Brédndle le montre bien) dans les théologies paulinienne et johan-
nique qui lui confére une place tout a fait a part entre les écrits gnostiques préco-
nisant I’évasion hors du monde et les écrits apologétiques trop soucieux d’inté-

gration et de conformité au monde.
Eric JUNOD



BIBLIOGRAPHIE 77

ORIGENE, Contre Celse (tome V) (Sources chrétiennes, 227), Paris, Le Cerf,
1976, 538 p.

Apres avoir donné en quatre tomes (Sources Chrétiennes, 132, 136, 147 et 150)
une édition du texte grec du Contre Celse, accompagnée d’une traduction fran-
caise et de nombreuses notes, le Pére Borret couronne son superbe travail par ce
volume d’introduction et d’index. Les index (scripturaire, auteurs juifs et chré-
tiens, auteurs paiens, nominum et rerum, verborum) occupent la moitié du livre,
soit plus de 250 pages! L’éditeur est parvenu a les rendre, non seulement aussi
complets que possible, mais surtout extrémement pratiques a consulter.  Dans
I'index scripturaire, par exemple, le lecteur sait immédiatement, grace a des
procédés typographiques, si telle référence est faite par Celse ou Origéne ou
encore si elle est introdlite dans une note, il sait également s’il s’agit d’'un bref
extrait ou d’une citation importante. L’'index nominum et rerum indique dans
quel contexte le mot est cité. Quant a I'index verborum, il offre le double mérite
d’étre plus riche que celui de Koetschau et de classer les emplois des mots avec
une grande précision. — Ces vertus de clarté et d’intelligence se retrouvent dans
'introduction qui traite successivement du discours de Celse et du texte
d’Origéne. La premiére partie, de loin la plus longue, est aussi la plus intéressante.
M. Borret analyse longuement le contenu du Discours véritable, rappelle les ques-
tions relatives a sa date et a I'identité de son auditeur, pour finalement passer en
revue toutes les études importantes parues sur Celse depuis celle de Keim (1873)
Jusqu’aux travaux contemporains. Ces 200 pages sur le Discours veéritable four-
nissent davantage qu'un complet état de la question. Les remarques proposées au
sujet du plan de 'ouvrage, au sujet de son genre littéraire et de sa finalité, ainsi
que les réserves formulées a ’égard de la thése d’Andresen, sont de nature a faire
progresser la compréhension du Discours véritable. — La modestie du Pére Borret,
son érudition précise et sa préoccupation de se mettre constamment au service du
lecteur caractérisent ce volume aussi bien que les quatre qui I'ont precéde.
L’ensemble constitue I'une des plus belles réussites de la collection Sources Chre-
tiennes et une piéce de référence pour les études origéniennes.

Eric JuNnOD

W. GEesseL, Die Theologie des Gebetes nach « De Oratione » von Origenes,
Miinchen, Schoningh, 1975, 276 p.

Le premier mérite de ce livre est de combler un vide. En effet, a cét{: de
I'ouvrage tout a fait dépassé de D. Genet (1903) et d’une thése italienne qui n’a
malheureusement pas été imprimée, il n’existait jusqu’a présent aucune ét.ude
approfondie sur le Traité sur la priére d’Origéne. Son second mérite, plus précieux
encore, est de présenter un travail sérieux et de bout en bout intf’:ressant. Comr‘ne
I'indique le titre, il ne s’agit pas d’un commentaire du traité, mais d'une syqtl]ese
sur la théologie de la priere d’aprés le De oratione. Les autres ceuvres d‘Ong:c\ne,
notamment les homélies qui sont riches en priéres et en observations sur la priere,
ne sont pas prises en compte, sauf quelques pages du Contre C.else. Cette ‘h'ml-
tation se justifie parfaitement si I'on considere la richesse théolc')gtqu'e du traité et
surtout sa trés grande difficulté de lecture et d’interprétation. Si les études sont si
rares, ce n’est pas par hasard | — Cette difficulté, comme le montre Ge‘ssel, tient a
ce qu'Origéne entend composer un vrai travail de science theolognq}le sur le
«probléme » de la priére, et non pas une sorte d’initiation a I'art de prier et a la
piété. Le caractére théologique du traité apparait déja dans le genre littéraire du
genus deliberativum auquel recourt Origéne. Gessel consacre de nombreuses pages



78 BIBLIOGRAPHIE

a cette question du genre littéraire. — Les chapitres du livre examinent les points
suivants : les différentes sortes de priéres, Dieu le Pere, I'intercession de I’Esprit,
la priére « comme il convient» (selon I’expression paulinienne, c’est-a-dire pour
Origéne tout ce qui touche aux moments, lieux, gestes de la priére, aux disposi-
tions intérieures et a la critique du bavardage), la priére et la providence, le
contenu et le but de la priere de demande, I’effet de la priere, I'’exaucement et
enfin la priére sans relache. — L’étude de Gessel sur tous ces points est remarqua-
blement lucide. On doit toutefois regretter qu’elle isole Origéne et qu’elle le
considére exclusivement comme un théologien chrétien. L'influence de la problé-
matique philosophique (contemporaine d’Origéne) sur la priére est laissée de coteé.
Or il est manifeste que cette problématique philosophique (partiellement connue
par Maxime de Tyr, Alexandre d’Aphrodise, Porphyre, etc.) joue un role décisif
dans le choix et dans la discussion des questions traitées par le théologien
alexandrin. Dans ce traité la dette d’Origéne a I’égard de la philosophie doit étre
reconnue, non seulement par souci d’exactitude historique, mais surtout parce
que sa reconnaissance permet une plus juste appréciation et une meilleure
compréhension du texte.

Eric JuNOD

N. de LANGE, Origen and the Jews. Studies in Jewish-Christian relations in
third-century Palestine (University of Cambridge Oriental Publications,
25), Cambridge, Cambridge University Press, 1976, 240 p.

Si Origéne est le premier théologien chrétien a entreprendre sur I’Ecriture un
travail proprement scientifique (voir les Hexaples, mais aussi ses Commentaires,
scolies et homeélies), s’il est également le premier a tenter de définir des regles
d’hermeéneutique (cf. surtout les extraits conservés dans les ch. 1-14 de la Philo-
calie), il peut cependant prendre appui sur des techniques et des traditions exége-
tiques bien établies. Sa dette a I’endroit des procédés des grammairiens, par
exemple, est indéniable. Ses emprunts aux techniques et aux traditions exége-
tiques conservées et développées dans le judaisme contemporain sont d’une plus
grande importance encore. — L’étude de de Lange, présentée trop modestement
comme une introduction, cherche & déterminer ce qu'Origéne connait du
judaisme palestinien, ce qu’il lui emprunte et aussi ce qu'il condamne en lui. Elle
nous parait mettre en évidence deux points essentiels: I'influence du judaisme
rabbinique sur l'exégese d’'Origéne et I'attitude relativement irénique du
théologien a I’égard des Juifs. Le premier point constitue a bien des égards une
nouveauté. En effet, si I'influence du judaisme alexandrin et en premier lieu de
Philon est bien connue — en particulier pour ce qui touche a I'interprétation allé-
gorique de type psychologique, celle des grands rabbis qui ont exercé en Palestine
n’'a jusqu’alors guére été décelée. De Lange en note des traces convaincantes, par
exemple dans de nombreuses interprétations symboliques d’Origéne a propos de
la Torah et des noms propres. Le second point ne constitue pas une nouveaute,
mais ce livre a le mérite d’analyser avec finesse et de fagon compléte I'attitude
particuliere d'Origéne envers les Juifs. Le chapitre sur le Contre Celse est a cet
égard remarquable. Origéne s’est pleinement engagé dans le combat que I'Eglise
livrait contre la Synagogue : il défend la doctrine de I’élection, il critique les ensei-
gnements et les pratiques des Juifs et il leur reproche leur exégése littérale. Mais
en méme temps, il souligne nettement tout ce qui rattache le christianisme au
judaisme et il prend la défense de celui-ci contre les excés de la polémique
paienne antijuive. L'exceptionnelle douceur du ton d’Origéne a propos des Juifs



BIBLIOGRAPHIE 79

tient certainement a son tempérament et aux contacts qu'il a pu établir avec des
membres de la Synagogue. Elle s’explique aussi — et de Lange le souligne — par
les circonstances historiques qui ne favorisent pas un combat fratricide entre Juifs
et Chretiens alors que tous deux sont menacés par le paganisme.

Eric JuNnoD

CYRILLE D’ALEXANDRIE, Dialogue sur la Trinité (tome 1: Dialogues I et
[1). Introduction, texte critique, traduction et notes par G. M. de
Durand (Sources Chrétiennes, 231), Paris, Le Cerf, 1976, 409 p.

Les Dialogues appartiennent aux ouvrages de la polémique antiarienne. Les
deux premiers, édités et traduits dans ce volume, sont consacrés en priorité a la
définition d’«homoousios», du titre de Médiateur, d’«inengendré» et a la
discussion de la génération du Fils. A la différence des Cappadociens, Cyrille ne
se preoccupe guere de distinguer les « personnes » divines ; 'accent est mis sur le
Fils et la critique de toute espéce de subordinatianisme. — L’édition est nouvelle,
et I'euvre se trouve traduite en frangais pour la premiére fois. Nous reviendrons
sur cet important travail, qui nous livre un grand texte patristique de théologie
trinitaire, lorsque la publication des volumes suivants permettra de lire les sept

Dialogues.
Eric JuNOD

BASILIO DI CESAREA, 1 battesimo. Testo, traduzione, introduzione et
commento a cura di Umberto Neri (Testi e ricerche di Scienze reli-

giose, 12), Brescia, Paideia, 1976,455 p.

Cet ouvrage atteint excellemment les trois buts qu’il s’est fixé: fournir la premiere
édition scientifique de ce De baptismo, démontrer le bien-fondé de I’attribution du
traité a Basile de Césarée, mettre en lumiére la richesse doctrinale et spirituelle d’un
texte qui, du fait des soupcons pesant sur son authenticité, n’avait que rarement
retenu l’attention des spécialistes de Basile U. Neri expose, dans son introduction,
I’histoire et les arguments de la discussion relative a 'authenticité du traité. Deux
noms émergent: celui du mauriste Julien Garnier qui, au début du XVIII® s, a
contesté sur la base d’arguments stylistiques que le traité pit étre de la main de
Basile, et celui de Jean Gribomont, I'un des meilleurs connaisseurs actuels du grand
Cappadocien, qui, pour des raisons tout a la fois stylistiques, historiques et théolo-
giques, juge fragiles les réserves et les doutes portant sur son authenticité. Neri pro-
longe les remarques de Gribomont par un examen attentif de la langue, de la syntaxe,
du style, de l'utilisation de I’Ecriture et de la doctrine du traité. La conclusion qu’il
en tire ne laisse plus guere de place au scepticisme: non seulement on ne pergoit aucun
véritable contraste entre la langue et les théses de Basile et celles du De baptismo,
mais encore le traité s’insére parfaitement dans le style de pensée de 1'évéque, si par-
faitement que I’hypothése d’une imitation composée par un disciple parait impos-
sible. — La tradition manuscrite du traité est riche: on dénombre 34 témoins du
texte. Neri a pu en collationner la quasi-totalité. II les regroupe en deux f‘amilleS
(elles-mémes divisées en groupes) qui divergent sur environ 150 lecons et qui pour-
raient représenter deux copies indépendantes mais dérivant d’un méme archétype.
Avec raison Neri renonce a composer un texte éclectique: il I’établit sur la base d’un
groupe appartenant a la premiére des deux familles. L’édition et Iapparat critique



80 BIBLIOGRAPHIE

sont trés clairement présentés et permettent ainsi au lecteur de faire son propre
travail critique. Peut-étre pourra-t-on regretter que 1’éditeur n’ait pas introduit une
division en paragraphes qui aiderait a repérer et a citer les sections du traité. — Le
texte est accompagné d’une traduction ainsi que de nombreuses notes qui forment
une maniére de petit commentaire suivi et qui, comme pour confirmer encore I’hypo-
theése de 1’authenticité, abondent en renvois a d’autres ceuvres de Basile. Ces renvois
ne sont pas toujours trés commodes, car ils se bornent le plus souvent a mentionner
la colonne de Migne. Or, pour prendre le seul exemple du De spiritu sancto, il eut été
bien plus pratique d’indiquer les chapitres, le paragraphe et la page de 1’édition du
texte de Pruche dans Sources Chrétiennes. Cette remarque, qui vaut pour d’autres
ceuvres de Basile ainsi que d’autres Peres, n’dte rien a la qualité et a la précision des
notes. La traduction mérite les mémes éloges: elle reste trés proche du texte, lequel
n’est guére difficile. — Le traité, dont Neri situe la rédaction entre 371 et 379, se
compose de deux tomes: le premier contient trois discours sur U'initiation chrétienne,
le second est fait de treize réponses a des questions relatives a la vie chrétienne
(condition pour I’admission au baptéme, sens du baptéme et de ’eucharistie, pro-
blémes de 1'obéissance et de la désobéissance). L’argumentation scriptuaire y joue un
role prépondérant. Basile trouve dans I’Ecriture I’assurance que le baptéme en Christ
transforme ’homme et lui donne la force de résister a ’emprise redoutable du péché.
— 11 faut saluer comme un événement d’importance le travail d’U. Neri qui donne a
ce De baptismo une solide édition critique et qui, de fagon convaincante, le restitue
a son auteur : Basile de Césarée.
ERIC JUNOD

HILAIRE D’ARLES, Vie de saint Honorat. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Marie-Denise Valentin (Sources Chrétiennes,
235), Paris, Le Cerf, 1977, 204 p.

La Vie de saint Honorat avait déja recu en 1952 une bonne édition critique due
a S. Cavallin. Celle de M.-D. Valentin, qui repose sur une solide étude de la
tradition manuscrite, propose un texte qui tient mieux compte de la qualité
respective des diverses familles de témoins du texte. Elle est accompagnée d’une
traduction et précédée d'une introduction présentant les problémes historiques,
littéraires et textuels. Cette Vie de saint Honorat, composée par Hilaire (son
successeur sur le trone episcopal d’Arles), n’excite pas d’emblée l'intérét de
I'historien et du théologien. On peut en étre surpris puisque Honorat est le
contemporain d’Augustin et qu’il vit donc a une période particuliérement fertile
en événements politiques et en conflits doctrinaux. Mais Hilaire reste quasiment
muet sur ces événements et ces conflits. Il rédige avec golt une ceuvre littéraire,
tout a fait caractéristique de I’éloquence épidictique : Honorat, pourvu de toutes
les qualités, y apparait surtout comme un maitre spirituel. Le tableau de son
arrivée et de ses premiéres activités a Lérins est sans doute I'une des plus belles
pages de I'ouvrage.

Eric JuNOD



BIBLIOGRAPHIE 81

A. de VoGUE, La Reégle de saint Benoit. Tome VII: commentaire
doctrinal et spirituel, Paris, Le Cerf, 1977, 493 p.

En ajout a son édition, traduction et commentaire de la Régle de saint Benoit
(Sources Chrétiennes, 181-186), A. de Vogiie donne dans ce volume un commen-
taire doctrinal et spirituel qui fait apparaitre tout ce que la Régle doit a I’Ecriture,
a la tradition patristique et a la tradition monastique. Commentaire extrémement
riche qui n’est pas seulement un trésor d’érudition mais aussi une profession de
foi dans les vertus toujours actuelles de la vie monastique.

Eric JunoD

LEON LE GRAND, Sermons. Tome II. Traduction et notes de Dom René
Dolle, 2¢ édition (Sources chrétiennes, 49 bis), Paris, Le Cerf, 1969,
205 p. LEON LE GRAND, Sermons. Tome 1V. Traduction, notes et index
de Dom René Dolle (Sources chrétiennes, 200), Paris, Le Cerf, 1973,
458 p.

Nous signalons avec joie la parution de la deuxiéme édition du tome II et celle
du tome IV des Sermons de Léon le Grand dans la collection des « Sources Chré-
tiennes ». Nous avons présenté ici méme (RThPh, 3¢ série, 15 (1965) 317-318) la
deuxiéme édition du premier volume. Quant au troisiéme, il a paru en 1961. — Le
tome II contient les sermons sur les collectes et les sermons pour le caréme. Les
«collectes » ont été instituées par I'Eglise ancienne pour éclipser les ludi apolli-
nares que I’on célébrait 4 Rome du 6 au 12 juillet. Le sacrifice des aumones devait
se substituer aux sacrifices offerts aux idoles. Une raison économique a favorisé
ces céremonies chrétiennes : la misére des masses populaires qui, sous la menace
des invasions barbares, se réfugiaient dans les villes. La carence du pouvoir civil
aggravait ce probléme social et imposait au pape de grandes responsabilités. —
C’est au travail patient et méticuleux de Dom Dolle que nous devons la présen-
tation, I’annotation et la traduction de ces sermons. Par rapport a la premicre
édition, la traduction a peu changé. Les notes en revanche ont été développées et
les références bibliques mieux présentées. Une table de concordance permet de
retrouver I'ordre des sermons dans I'édition des Ballerini. C’est le texte des
Ballerini que le traducteur suit ici. — Pour le quatriéme volume, il a pu bénéficier
des travaux encore inédits de A. Chavaste qui prépare une édition critique. Ce
dernier volume présente les sermons des Quatre-Temps (sauf ceux du Caréme),
ceux pour les fétes des saints, en particulier Pierre et Paul, et ceux que Léon le
Grand prononga le jour de sa consécration et a plusieurs de ses anniversaires.
Divers index, aussi copieux que précieux, portant sur I’ensemble des sermons,

complétent le volume.
FranGois Bovon

PSEUDO-PHILON, Les Antiquités Bibliques. Tome I: introduction et texte
critiques par D. J. Harrington, traduction par J. Cazeaux. Tome II:
introduction littéraire, commentaire et index par C. Perrot et P.-M.
Bogaert (Sources Chrétiennes, 229 et 230), Paris, Le Cerf, 1976, 387 p.

et 317 p.
Cet ouvrage, transmis sans titre et sans indication d’auteur dans une version

latine, fut sans doute rédigé en hébreu puis traduit en grec. Sa composition doit
précéder de peu la Guerre Juive. Il s’agit d’une histoire biblique qui va d’Adam



Théologie
contem-
poraine

82 BIBLIOGRAPHIE

jusqu’a la mort de Saiil et qui ressortit au genre littéraire du midrash: le texte
biblique n’est pas expliqué, mais il est continué, d’'une fagon trés libre, dans le but
d’édifier un public aussi large que possible. Sa théologie le rattache au milieu
synagogal dominé par le pharisaisme. Considéré a bon droit comme «un lieu
privilégié pour la connaissance du judaisme du I¢r siecle», ce livre fait I'objet
d’une édition, traduction, introduction et étude analytique en tous points remar-
quable.

Eric JuNoD

P. RICCEUR, E.LEVINAS, E. HAULOTTE, E. CORNELIS, CL. GEFFRE,
La Reévélation, Bruxelles, Publications des Facultés universitaires Saint-
Louis, 1977, 240 p.

Ce sont les conférences prononcées a une session de I’Ecole des sciences philo-
sophiques et religieuses des Facultés Saint-Louis et la discussion consécutive qui sont
rassemblées ici. De E. Haulotte, on nous propose une analyse a la mode linguistico-
structuraliste du fonctionnement du texte néo-testamentaire comme acte révélateur
unissant les niveaux verbal et pratique a partir d’un dispositif linguistique particulier.
— Cl. Geffré, lui, veut lier indissolublement la révélation a I’histoire et le sens a
I’événement. Contre la théologie traditionnelle qui cherchait dans la révélation un
systéme de vérités éternelles (et, ajoutons peut-étre, 'expérience de cette éternité),
il prétend que c’est Dieu lui-méme qui se donne a nous dans ’histoire de telle fagon
que nous puissions voir dans la Résurrection une anticipation de 1’accomplissement
des temps et interpréter notre histoire a partir de cet événement. Comme chez Hegel,
celle-ci unirait en un destin commun Dieu et ’lhomme, avec cette différence que le
savoir absolu resterait ici a venir et qu’il ne pourrait étre qu’anticipé par une interpré-
tation qui mettrait en rapport la vie du Christ avec l’histoire universelle. Etrange
plaidoyer de la temporalité contre I’éternité, qui s’arréte pourtant a mi-chemin! —
C’est une idée du salut opposée a celle-la qu’expose E.Cornélis en montrant comment,
dans la tradition indienne, la pensée religieuse évolue d’une conception sacrificielle,
fondée sur le principe du karman (liaison des actions a leur rétribution dans le
temps), aux théories bouddhistes et védantistes qui veulent libérer I’homme du
monde et de la temporalité. Ici, la révélation n’est pas congue comme un signe donné
a déchiffrer, mais comme 1’évidence impersonnelle qui illumine celui qui se délivre
du monde des signes: “La lumiére n’a pas a s’autoriser d’un auteur. Elle se prouve
lumiére dans ’acte méme par lequel se dissipent les ténebres.” — Pour P. Ricceur,
quoique dans un autre sens que chez Cl. Geffté, le sens de I’Ecriture ne différe pas de
celui des événements de I’histoire sainte qu’elle raconte. Ainsi, le discours narratif de
’Ancien Testament ne doit pas nous inciter a chercher derriére lui la pensée cachée
d’un “souffleur” des Ecritures, car la révélation est au contraire dans I’objet méme de
la narration. Mais il faut ajouter aussitdt que cette révélation adhére a la forme de
Pécrit (tour a tour discours prophétique, narratif, prescriptif, sapiential et lyrique,
dont P'auteur analyse les caractéres respectifs et les rapports réciproques), de sorte
qu’elle se présente comme essentiellement “polyphonique” et intraduisible dans un
langage théorique universel. En effet, la fonction du langage “poétique’ n’est ni
d’exprimer la subjectivité de 1’auteur, ni la simple description: il produit indirecte-
ment un monde qu’il nous propose en nous le “révélant”. Mais il n’apparait qu’a une
conscience capable de se dessaisir d’elle-méme et de se laisser mettre en question par



BIBLIOGRAPHIE 83

le texte. En effet, I’autonomie et ’assurance de la conscience transcendentale est
illusoire, et sa vérité est dans I’éclatement que lui font subir les événements, si bien
que la révélation peut étre un appel non contraignant s’adressant a I'imagination et
a l'audace herméneutique qui interpréte les signes sans caution absolue préalable.
Cette étude trés intéressante de P. Ricceur trouve cependant sa limite face a la ques-
tion de la spécificité éventuelle du religieux par rapport au poétique en général, et
la seule différenciation opérée reste vague: “L’herméneutique biblique est un cas
particulier, en ceci que la Bible est un des grands poémes de I’existence. Un cas
unique, parce que tous les discours partiels sont référés au Nom qui est le point
d’interprétation et la case vide de tous nos discours sur Dieu, au nom de I’'Innom-
mable.” — Se situant d’abord dans la tradition juive, qui multiplie les niveaux de
I'interprétation pour les incorporer au fur et a mesure au corpus des textes sacrés,
E. Lévinas voit, lui aussi, le sens de la révélation dans I’éclatement de la conscience
rationnelle autonome: elle ouvre le Méme a ’Autre. Mais cette irruption n’est plus
celle d’un monde dans I'imagination: elle est celle du commandement, qui constitue
I’étre aussi bien de I’Ancien Testament que du Talmud, dont le premier précepte est
précisément 1’étude obligatoire de la Loi écrite et orale. La religion s’identifie donc
a 1’éthique, elle-méme inséparable de la révélation de I’Autre qui s’adresse a ma
responsabilité a travers autrui. Chez E. Lévinas, le sens est aussi multiple, mais parce
que le commandement est essentiellement adressé aux différentes personnes visées
dans leur singularité, car “I’homme est a la fois, celui @ gui la parole se dit, mais aussi
celui par qui il y a Révélation.” — La valeur de cet ouvrage est certainement de pro-
poser plusieurs approches d’un méme concept fondamental, a la fois communiquantes
et profondément divergentes cependant.
GILBERT BOSS

GERHARD SAUTER, Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie,
Munich, Kaiser, 1973, 362 p.

L’ouvrage porte en sous-titre: ‘‘la théologie et la nouvelle discussion autour de la
théorie de la science ; matériaux ; analyses ; ébauches”. Deux phénomeénes ont occa-
sionné cette série de recherches (plusieurs professeurs ont collaboré a la rédaction de
certaines parties du livre). Du coté de la théologie d’abord, une crise théorique grave
est ouverte, marquée par le hiatus qui s’aggrave entre le langage théologique et celui
de I’Eglise, par la difficulté de la théologie 4 s’émanciper de son héritage idéaliste et
historiciste, et par la division des théologiens en écoles antagonistes, I’'une dirigée vers
I’Eglise et centrée sur la spécificité de la foi chrétienne, I’autre dirigée vers le monde
et préoccupée d’engagement social (partie A du livre). Du coté de la culture ensuite,
la théorie de la science a connu au cours de ce siécle un développement important
grice aux travaux de cercles de chercheurs comme ceux du positivisme logique, de la
philosophie analytique, du rationalisme critique, de 1’école de Francfort et du struc-
turalisme. Avec ces développements, les problématiques antérieures, notamment héri-
tées de I'idéalisme allemand — recherche d’une science universelle, préséance des
sciences exactes ou naturelles, autonomie des “Geisteswissenschaften” —, ont fait
place a la description des sciences comme ensemble de langages structurés: une
science est une instance capable d’engendrer sous controle des expressions ou pro-
positions bien formées (partie B et C du livre). Dans la derniére partie (D), Sauter
soumet la théologie & une analyse critique inspirée de la théorie moderne des scien-



84 BIBLIOGRAPHIE

ces. Il caractérise donc la théologie comme une langue structurée chargée d’engen-
drer et de controler des expressions ou assertions spécifiques, avec comme source la
tradition biblique, comme base d’accord la communauté de I’Eglise, et comme pro-
blématique la situation critique de celle-ci dans le monde contemporain avec ies
taches qu’elle y trouve. Sauter estime qu’on pourra légitimement considérer la théo-
logie comme une science lorsque les régles d’engendrement et de contrdle qui régis-
sent (ou devraient régir) son langage auront été clarifiées et adoptées par ceux qui la
pratiquent. L’auteur admet qu’on n’en est encore qu’aux balbutiements. Trés pro-
metteur par sa problématique, le livre de Sauter se révele fort ardu par sa termino-
logie démesurée, et assez décevant quant au résultat. L’enjeu existentiel de la théo-
logie, la polémique entre la foi et 'incroyance, luttant pour la maitrise de la réalité,
qui doit nécessairement se refléter dans le langage théologique, et la paradoxalité du
christianisme centré sur I’événement historique de la mise en croix de Jésus de
Nazareth, aucun de ces éléments caractéristiques ne trouve place dans la description
formelle du discours théologique que fait Sauter. Faut-il vraiment que la correction
formelle de la théologie et sa légitimité culturelle soient obtenues au prix de son
intérét vital? Les médecins de Moliére disaient déja qu’il vaut mieux pour le malade
mourir dans les régles que vivre contre les régles...
PIERRE PAROZ

FRIEDRICH MILDENBERGER, Gotteslehre. Eine dogmatische Unter-
suchung, Tubingen, Mohr, 1975, 222 p.

L’auteur reprend ici la question du penser de Dieu. Il le fait a partir d’une discus-
sion critique de la “théorie de la connaissance naturelle de Dieu’ et en vue de poser
théologiquement la question méme dont il s’agit. Mildenberger reste fonciérement
barthien quand il dénonce les postulats “modernes” (de la période classique) qui ont
infecté une certaine métaphysique lors méme qu’elle a entrepris de penser le fonde-
ment; quand, en regard, il valorise le discours trinitaire; quand il souligne le lien
nécessaire et premier entre élection ou alliance et création ; quand il entend penser
ensemble commencement et fin; quand il propose un concept de réalité qui, se déro-
bant a toute maitrise totalitaire, réclame d’étre vu a partir du théme eschatologique ;
quand il milite pour une instance narrative. L’ensemble du travail est surordonné par
la question de la pertinence de la théologie. A ce propos, on peut se demander s’il est
suffisant de parler de diverses “théories” a propos des différentes maniéres de penser
Dieu dans I’espace (suffit-il, théologiquement, d’arguer d’une société “pluraliste”?)
et le temps (suffit-il d’argumenter en termes de “pertinence” pour venir a bout,
théologiquement, de la crise d’une certaine métaphysique qui nous précede et des
questions qu’elle entraine par le fait méme?) et s’il ne faut pas penser plus radicale-
ment lhistoricité de telle “théorie” comme histoire du penser humain ainsi que le
rapport que cette histoire entretient avec I’“étre’’ de Dieu. Cet ensemble de questions
n’est pas sans lien avec la divergence marquée par 'auteur par rapport a E. Jiingel,
p. 161 (cf. réponse de Jiingel, Gott als Geheimnis der Welt, p. 449): que suppose en
effet I’exigence de Mildenberger “liber die Geschichte Gottes hinaus nach Gott selbst
zu denken”? Suivre les principes mis en ceuvre dans le reste de ’ouvrage ne conduit-il
pas a reprendre critiquement 1’énoncé de cette question?

PIERRE GISEL



BIBLIOGRAPHIE 85

GERHARD EBELING, Wort und Glaube. Dritter Band. Beitrige zur
Fundamentaltheologie, Soteriologie und Ekklesiologie, Tiibingen, Mohr,
1975, 647 p.

Ce 3°€ recueil d’articles du systématicien de Zurich se découpe selon trois parties.
1) études de théologie fondamentale: le théme de I’expérience; Luther et I’avéne-
ment de la modernité ; Schleiermacher (études importantes dans la mesure ou I’on a
souvent dit que le propos théologique d’Ebeling — cf. notamment la notion, centrale,
de foi — n’était pas sans rapports avec celui de Schleiermacher); la question de la
scientificité de la théologie; 2) études se rapportant a la sotériologie avec, de fagon
centrale, une série de réflexions sur ’anthropologie et le mal; 3) études d’ecclésio-
logie: église et théologie; église et politique; etc.; notons qu’un tiers du volume
était, jusqu’ici, non publié. Le tout apparait, comme toujours chez Ebeling, trés
précis dans I’argumentation, trés informé quant a I’histoire de la théologie, volontiers
“intempestif” et sainement exigeant. Ce recueil mérite d’étre travaillé et oblige a une
discussion sérieuse méme — ou, plutdt: surtout — lorsque (et c’est mon cas) on
n’arrive pas (héritage barthien, voire réformé?) a en partager une certaine maniére de
poser, originairement, les questions. L’absence d’éléments en vue d’une théologie
de la création (quoi qu’en dise I’auteur, p. IV) ainsi que (pour le dire de fagon — trop —
rapide) un certain primat accordé au théme sotériologique me paraissent fournir
comme des points-tests a partir desquels pourrait s’engager un débat théologique
sérieux.

PIERRE GISEL

WOLFGANG TRILLHAAS, Perspektiven und Gestalten des neuzeitlichen
Christentums, Go6ttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975, 263 p.

Recueil d’articles parus entre 1946 et 1975, destiné a un large public, cet ouvrage
est divisé en trois parties: une réflexion sur la nouvelle époque que constitue le pro-
testantisme dans le christianisme ; la présentation de figures marquantes ou singuliéres,
de Paul Gerhardt et J. S. Bach a P. Tillich, en passant par Spener, Lohe, Harnack et
Barth ; enfin des perspectives d’avenir, centrées sur les rapports du christianisme et de
la modernité (Université et théologie ; philosophie ; sécularisation). — Les portraits de
Trillhaas sont admirables de vivacité et d’intelligence; en quelques pages, il nous fait
aimer ou (re)découvrir des penseurs et des hommes d’Eglise trés différents, sans nous
dissimuler ses réserves a leur égard. — L’apport le plus intéressant de I’auteur concerne
la relation du christianisme et de la modernité. Malgré tous les risques qui lui sont
attachés (exégése arbitraire et plurielle de I’Ecriture, rupture avec la tradition, sécula-
risation de la liberté), le “‘christianisme protestant” constitue un “processus irréver-
sible”: c’est ’entrée du christianisme dans la modernité, et donc aussi le chemin le
plus difficile. Mais il prend (et garde) toute sa signification du fait de la confiance
qu’il accorde a la vérité: I’Ecriture a en elle-méme la force de s’affirmer et de s’impo-
ser. — Certes, ’anthropologie de la Réforme reste pessimiste et n’aide guére a résoudre
les problémes socio-politiques que nous rencontrons aujourd’hui (cf. les trois études
sur 1’éthique sociale et la conception politique du luthéranisme); mais nous ne pou-
vons pas non plus nous en remettre inconditionnellement a ’'autonomie pronée par
I'Aufklirung : nous demeurons suspendus entre le scepticisme et ’espérance. — On



86 BIBLIOGRAPHIE

verra facilement chez Trillhaas une tendance a la synthése et a la médiation typique
d’un néo-protestantisme renouvelé. Prenons garde toutefois de ne pas sous-estimer
d’une part la conscience aigué qu’il a des tensions entre la modernité et la foi, d’autre
part son insistance sur la radicalisation de 1’autonomie par la christologie.

DENIS MULLER.

TRUTZ RENDTORFF (éditeur), Die Realisierung der Freiheit. Beitrige
zur Kritik der Theologie Karl Barths, Giitersloh, Gerd Mohn, 1975,
168 p.

Déja connu par sa vigoureuse réinterprétation de la théologie de K. Barth a partir
du théme de la radicalisation de I’autonomie, T. Rendtorff méne ici avec ses collabo-
rateurs une série de vérifications de son hypothése de départ, en ’étendant de maniére
plus explicite a la Kirchliche Dogmatik elle-méme (F. W. Marquardt ayant soupgonné
T. Rendtorff et F. Wagner de s’arréter au Romerbrief). — Comme l'indique le titre de
P’ouvrage, la lecture et la critique se concentrent sur la notion de liberté, par quoi les
auteurs me paraissent entendre un double processus: d’une part la détermination
autonome de la théologie comme science sui generis, d’autre part Pautodétermination
souveraine par laquelle Dieu se pose et se révéle. L’intérét indéniable d’une telle
approche est de mettre en évidence la correspondance structurale entre la compré-
hension de la théologie comme conscience absolue de soi et le contenu proprement
théologique qui sous-tend et détermine cette compréhension, tout en lui devant a son
tour énormément. — Le plus radical a cet égard est sans doute F. Wagner: il prétend
déceler, sous-jacente aux contenus théologiques ou politiques, et par le biais d’une
analyse formelle et structurale, une veine plus fondamentale, a savoir une théorie de
la subjectivité et de I’'autonomie. La vraie question de Barth serait alors a ce niveau
celle du rapport entre le sujet et son autre; en pensant Dieu d’abord pour soi (zuvor
in sich selber), et en distinguant implicitement une altérité faible (entre le Pére et le
Fils au plan de la trinité immanente) d’une altérité forte (entre Dieu et ’homme, de
méme qu’entre le Fils et 'homme), Barth aurait passé a coté de I'altérité en tant que
telle (un théme que soulignent également W. Sparn et F. W. Graf); la fameuse concen-
tration christologique culminerait en fait dans un pur théocentrisme, au terme duquel
I’autre, dans sa radicalité, finirait par étre identifié a Dieu. Ainsi, Barth n’aurait pas
vu ce que signifie la négation de la négation; il se serait contenté de supprimer I’alté-
rité de I'autre en tant qu’autre, en I’opposant abstraitement a I’Absolu, au Sujet. La
doctrine barthienne de la réconciliation aboutirait a I’absolutisation de la souverai-
neté de Dieu, sans que le droit de 'homme trouve sa place. Inversement, I’Absolu
serait réduit par Barth a un mauvais infini, simple rejet, négation abstraite et non
dialectique du fini. — Selon Wagner (cf. aussi F. W. Graf), Barth retomberait ainsi
dans la positionnalité et le subjectivisme qu’il avait pourtant dénoncés lui-méme dans
la théologie du XIX€ siécle: 'unité de I’Absolu et du relatif serait affirmée de maniére
arbitraire, sans étre jamais fondée dans 1’étre méme de I’Absolu et sans étre jamais
dégagée de maniére rationnelle (d’ou le parallélisme établi ici, surtout par Wagner et
Graf, entre ’argumentation barthienne et la démarche ‘‘fascisante” d’un philosophe
comme A. Gehlen). — F. Wagner met le doigt (de méme que W. Sparn, analysant avec
finesse la théorie barthienne de la prédestination, ou 1’altérité de I’homme (le péché!)
est intégrée dans une christo-théo-logie) sur une ambiguité indéniable de la pensée de
K. Barth. Il met de plus en lumiére les présupposés méthodologiques et philosophi-
ques sous-jacents a la Dogmatique. Positivement, cela permet de mieux comprendre



BIBLIOGRAPHIE 87

que la théologie barthienne ne se résume pas a une réorganisation pure et simple des
données de la dogmatique protestante (néo-orthodoxie!), qu’elle est bien plutdt une
thématisation théologique radicale des apories auxquelles ’Aufklirung a mené la
théologie. — Néanmoins, la position de Wagner (exposée dans un texte ajouté en
appendice et consacré a la “christologie comme théorie exemplaire de la conscience
de soi”(!) intervient déja dans la critique qu’il donne de Barth. Pour lui, la christo-
logie doit rendre compte de la méditation circulaire et rationnelle de 1’Absolu et du
relatif, ou, si 'on préfére, de la transcendance et de Ilimmanence, de telle maniére
que I’Absolu contienne en lui le fini et que le fini, de son cdté, soit reconnu dans son
droit. — Je me demande pour ma part si I’on ne recourt pas de la sorte a un concept
étroitement juridique et statique du droit. Chez Barth, I’homme ne trouve son ‘“droit”
que dans et par le dynamisme événementiel par lequel Dieu le rencontre et le trans-
forme. Pour découvrir dans la Dogmatique une opposition aussi abstraite entre le
droit de I’homme et le droit de Dieu, nos auteurs ont di mettre entre parentheéses la
catégorie d’événement qui assure précisément chez Barth la médiation dynamique et
historique entre Dieu et I’'hnomme. Cela ne signifie pas, certes, que Barth n’ait pas
buté sur des apories: ainsi sa théorie de la prédestination repose sur un tour de
passe-passe. Mais pour dépasser la difficulté, il me parait plus indiqué de creuser
la portée théologique de 1’événement de la révélation et de 1'événement de la foi
(cf. E. Jiingel), plutdt que de s’inféoder a une théorie néo-hégélienne de 1’Absolu.
La question n’est donc pas tant: Barth essaie-t-il de penser la médiation de la trans-
cendance et de I'immanence (car tout théologien le fait), mais bien: comment le
fait-il? On doit alors renvoyer la balle a Wagner: n’est-ce pas lui qui soumet la rela-
tion de Dieu et de ’homme a une identité de type spéculatif (I’Absolu comme néga-
tion de la négation), alors que Barth nous apprend a penser cette relation comme don
et comme événement — comme condition de la liberté de ’homme? Ce n’est pas pour
rien sans doute que F. W. Graf estime trés problématique la notion de don de la
liberté. — T. Rendtorff étudie pour sa part le “sens €thique de la dogmatique’ sur
la base du fragment de Barth sur le baptéme. Barth aurait mal interprété Troeltsch,
qui partait de la crise de I’éthique (cf. Nietzsche), et non de son évidence. La défini-
tion que donne Barth du baptéme et de la foi comme Tat, comme activité libre et
spontanée de I’homme, montre bien qu’il vise une reprise théologique, dogmatique
de la question éthique; mais a la différence de Troeltsch, Barth ne parvient pas a
donner a 1’éthique un contenu concret: il se contente de radicaliser I’éthique a la
lumiére de l'indépassable subjectivité de Dieu. Les concrétions éthiques demeurent
vagues et imprécises — ce qui expliquerait aussi la naissance d’un barthisme de droite
et d’un barthisme de gauche. — On doit en tout cas concéder a Rendtorff que la
définition de la foi comme Tat, chez Barth, est problématique ; quant a nous, nous
préférerions comprendre la foi comme don et comme saisissement rendant possible
une activité nouvelle, spécifique, de I’homme devenu croyant.

DENIS MULLER

WILFRIED HARLE, Sein und Gnade. Die Ontologie in Karl Barths
Kirchlicher Dogmatik, Berlin — New York, Walter De Gruyter, 1975,
428 p.

Cet ouvrage, une thése d’agrégation présentée a la faculté de théologie de la
“Christian-Albrecht Universitit” de Kiel, s’inscrit dans le renouveau tres remarquable



88 BIBLIOGRAPHIE

des études barthiennes dans les pays de langue allemande. — L’auteur montre, en
premier lieu, que l'ontologie barthienne n’est pas un prélude philosophique de la
dogmatique, mais un élément constitutif. Elle se veut concréte, c’est la quasi une
obsession chez le théologien bilois. Son originalité consiste dans le fait qu’elle est
ontologie de relation. Or, toute relation est relation avec Jésus-Christ, concrétisation
de la volonté de Dieu. La volonté de Dieu constituant I’étre, ’ontologie barthienne
sera ontologie de la grice, elle se recouvre avec la christologie. — Tout le travail de
Hirle, a I’exception de 14 pages consacrées a la critique de la pensée barthienne a ce
sujet, consiste a démontrer ces affirmations. Pour ce faire il aborde le probléme de
I’étre de Dieu qui ne peut étre que le Dieu trinitaire: I’analyse des rapports entre les
personnes de la trinité conduisant a la notion d’alliance. L’ontologie de la grace
en est ’essence. La création, qui n’est autre que l’espace dans lequel I’histoire de
I’alliance peut se dérouler, procéde aussi de la christologie. L’essence de I’existence
est son étre en relation avec l’alliance. — Nous abordons ici ’ontologie de I’homme,
dont I’expression premiére est I’alliance de Dieu avec I’homme Jésus. Jésus-Christ est
le point d’Archiméde qui permet de comprendre ’ontologie de ’homme. La ressem-
blance entre Dieu et I’homme n’est pas un donné de la création, mais le résultat de
Paction gracieuse de Dieu, réalisée dans ’élection éternelle de Jésus-Christ. Ce qui
améne Barth a rejeter ’Analogia entis au profit de 'Analogia fidei et relationis. —
Hirle aborde ensuite le probléme du néant, tout 4 la fois négation et serviteur de
la grice. Le néant étant ce qui n’est pas élu, I’étre peut étre défini comme €lu en
relation avec la grace. — Ces trois foyers de réflexion, I’étre de Dieu, I’étre de ’homme
et le néant sont étroitement liés. Ils nous fournissent cette conclusion: La grace est
la substance ontologique de I’alliance. En définitive ’ontologie barthienne n’est
autre que l’aspect de la théologie ouverte vers la notion d’étre. — Dans un dernier
chapitre, I’auteur concentre sa critique sur trois aspects de cette ontologie. Hélas, ces
14 pages ne font qu’indiquer les problémes; c’est 1a, a notre avis, la faiblesse de
I’ouvrage. En confrontant la position de Karl Barth avec la notion du doute carté-
sien, on est amené a constater qu’en rattachant son ontologie a la grace, le théologien
ne peut percevoir les structures ontologiques derniéres. Et cela parce que la théorie
de la connaissance de I’ceuvre repose sur la révélation. Elle procéde de haut en bas,
sans tenir compte que l’existence du sujet connaissant précede la révélation. —
D’autre part, 'ontologie étant une démarche de base de la philosophie, elle doit se
soumettre aux critéres de jugement propres a la méthode scientifique. L’ontologie
barthienne ne satisfait pas a ces principes. — On pourrait se demander enfin, dans la
perspective du “sola gratia” des Réformateurs, si le fait de faire procéder I'ontologie
de la grace ne justifie pas une ontologie théologique. C’était 1a la pensée de K. Barth,
cependant elle n’est pas sans poser une question fondamentale. Si la grice précéde
le péché, toute décision de I’homme perd sa signification. On court le danger d’une
vision docete de la création et d’une négation de la valeur de I’histoire. Ce qui est
mis en cause, c’est la possibilité méme d’une ontologie théologique avec des prémices
dogmatiques. — En dépit d’une critique, qui elit mérité de plus amples développe-
ments, ’ouvrage de Hirle est digne d’intérét par le soin avec lequel il scrute, a travers
la dogmatique de Barth, un probléme fondamental de la théologie contemporaine.
Ajoutons qu’une abondante bibliographie des ceuvres consacrées a Karl Barth clot
le livre. Elle rendra de trés grands services a ceux qui vouent leur intérét au théologien

balois. ' ETIENNE DUBOIS



BIBLIOGRAPHIE 89

EBERHARD MECHELS, Analogie bei Erich Przywara und Karl Barth.
Das Verhaltnis von Offenbarungstheologie und Metaphysik, Neukirchen,
Neukirchener Verlag, 1974, 272 p.

On se souvient qu’en rejetant en 1932 'analogia entis comme une “invention
de I’Antéchrist”, K. Barth visait avant tout Iinterprétation qu’en avait donnée le
P. Przywara a la suite du 4€ Concile de Latran (1215: quia inter creatorem et creatu-
ram non potest similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo notanda).
Selon Barth, ’analogie de I’étre conduirait le catholicisme, a 1’instar du néo-protes-
tantisme, en pleine théologie naturelle; selon Przywara, au contraire, c’est précisé-
ment en quittant le “milieu” (Mitte) de I'analogie de 1’étre que la théologie court le
risque de virer en anthropologie. — Le mérite de E. Mechels est de relire dans leur
contexte les affirmations de ces deux théologiens et d’éclairer de la sorte la structure
spécifique de leur pensée. Un des résultats non négligeables de son étude me parait
consister en ceci: Barth et Przywara n’entendent pas la méme chose par analogie de
I'étre et de la foi parce qu’en définitive leur projet est autre: Barth est théologien,
Przywara est théologien et métaphysicien (76) ; Barth pose la question de la cognos-
cibilité, Przywara celle de I’étre (74). Mechels s’efforce de rendre justice a I'un et a
l'autre, mais sans vouloir les harmoniser. Il montre que de 1926 a 1932, Przywara a
délesté sa propre pensée de ce qui le rapprochait effectivement d’une certaine théo-
logie naturelle ; I'enalogia entis n’est pas chez lui un principe de théologie naturelle,
mais un instrument au service d’une conception ontologique du Dieu trinitaire. La
formule analogia entis in analogia fidei — par laquelle Urs von Balthasar et G. Sohngen
ont suggéré que la théologie de la révélation est toujours sous-tendue par une onto-
logie de la nature — méme chez Barth — signifierait au contraire pour Przywara que
I'analogia entis est une structure de la théologie de la Révélation en tant que telle.
Pourtant, Mechels bute sur ’ambiguité de cette théologie singuliére: la source
du concept d’analogie de 1’étre, chez Przywara, n’est a situer qu’a moitié dans le
4€¢ Concile de Latran; elle part également de I’analyse aristotélicienne de la contra-
diction: I’étre n’est ni pure contradiction (Héraclite), ni pure identité (Parménide),
mais milieu, rythme. Tout en prétendant échapper a toute théologie naturelle et a
I'illusion d’un commencement logique de la théologie, Przywara s’appuie néanmoins
sur un axiome ontologique (153). D’ou aussi sa critique significative du protestan-
tisme: les particules exclusives de la Réforme ont leur moment de vérité en tant que
“correctifs”; mais dés qu’elles sont absolutisées, elles tombent dans I'anti-logia: la
“plus grande différence” devient position autonome, indépendante des degrés de 1’étre
ou s’inscrit la “ressemblance” ; toute différence s’estompe entre Dieu et I’homme (71).
L’écart par rapport a Barth apparait clairement dans la compréhension du fides
quaerens intellectum; pour Przywara, il y a circularité: fides quaerens intellectum
quaerentem fidem — mais la formule peut aussi s’écrire: intellectus quaerens fidem...,
car la raison implique toujours un moment de foi (138s). D’une part, Przywara sou-
ligne comme Barth que la foi a la précellence sur la raison, mais d’autre part, entrainé
par la logique de son ontologie, il les congoit comme corrélatives. La foi est simulta-
nément dans le savoir et supérieur a lui (in-iiber); mais par un étrange renversement,
c’est 'analogia entis qui est dite in-tiber I'analogie de la foi; 'analogie de la foi n’est
en effet comprise que comme correspondance des affirmations révélatrices de 'AT
et du NT entre elles, et non comme clef de la connaissance théologique; la plus
grande différence requise par I’analogie de 1’étre — le mystere — transcende la positi-
vité de la Révélation. La dissimitudo semble donc mener de fait a une connaissance
non directement fondée dans la Révélation. — C’est ici que la position de K. Barth



90 BIBLIOGRAPHIE

prend son relief, et je crois que Mechels a raison de voir dans 'analogia fidei la condi-
tion de l'analogia relationis, dés le moment ou il saisit la théologie de Barth sous
I’angle de la connaissance possible de la Révélation (cf. le débat avec E. Jiingel sur ce
point, 42, 116). — Mechels souligne que Barth ne part pas, comme Przywara, des
degrés de I’étre, mais de la révélation dans le temps et de la connaissance temporelle
que I’homme peut en prendre (74), entre le souvenir et I’espérance. Dieu ne peut
étre connu comme Dieu qu’en tant qu’il se révéle; seule la foi peut saisir la révéla-
tion, mais elle a son intelligibilité propre : “Gott wird von dem Menschen durch Gott
erkannt” (51). C’est pourquoi Barth accentue 1’analogie d’attribution extrinséque:
Dieu parle — dans le temps, en Christ — ’homme répond (ent-spricht). — Barth
congoit le probléme de la connaissance sous I’angle de la promesse divine (‘“‘baptéme”
— extrinséque — des concepts); de méme, il définit ’lhnomme — de maniére plus
positive que Przywara — comme ouverture a Dieu (123) — mais cette définition n’a
rien de “naturelle”, elle s’opére sur la base de la révélation et de la foi. Nous retrou-
vons la différence mentionnée plus haut dans 'interprétation du fides quaerens intel-
lectum: Barth ne craint pas de faire jouer ici V'unilatéralité contre toute circularité
(cf. 59, 116, 143). Alors que Przywara pense le rapport des contraires au sein de
I’étre, Barth s’interdit en dernier ressort de déduire de maniére idéaliste et directe
I’anthropologie de la christologie: ce serait poser déductivement que le Christ est
pécheur (157). — Finalement, la Denkform propre a la théologie, chez Barth, n’est
pas, comme chez Przywara, une “analogique”, mais une “éclectique”, rendant compte
de la fonction a posteriori de la pensée par rapport a son objet (207). La “logique”
que Barth développe est tout entiere “théologique” (Dieu ne se contredit pas!). La
“dialectique” apparait en deux sens différents: au sens statique, elle renvoie aporéti-
quement au paradoxe de 'opposition absolue — le péché comme impossible possi-
bilité ; mais au sens dynamique, elle indique la révélation de Dieu sub contrario, dans
le voilement. Si la dialectique dynamique est subordonnée sans conteste a ’analogie
de la foi, en va-t-il de méme de la logique et de la dialectique statique? La question
est d’importance: Barth a-t-il su garder de part en part le milieu — christologique ?
Cela nous vaut en fin d’ouvrage un débat passionnant avec H. Ott, B. Puntel et sur-
tout W. Pannenberg (224 ss.): a vouloir quitter le “milieu’’ de I'analogie de la foi, ne
tombe-t-on pas dans une onto-logique? Mechels montre en particulier comment la
critique dirigée par Pannenberg contre le concept méme d’analogie entraine dans la
théologie de ce dernier une coincidence non problématique entre la logique de la
connaissance et la logique de I’étre, culminant dans une “logique de I’anticipation”
(246). ' )
DENIS MULLER

BERTOLD KLAPPERT, Promissio und Bund, Gesetz und Evangelium bei
Luther und Barth (Forschungen zur systematischen und o6kume-
nischen Theologie 34), Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1976,
296 pages.

Le rapport entre la loi et I'Evangile est un objet classique de controverse entre
luthériens et réformés; en 1935, K. Barth a rouvert le débat en inversant I’ordre
luthérien : Evangelium und Gesetz, I’Evangile d’abord, comme contenu spécifique
de la loi! La réponse du luthérien Werner Elert, en 1948, souligne I'aspect confes-
sionnel du différend : chez Calvin, ’Evangile demeurerait au service de la loi,
alors que dans la bonne interprétation luthérienne — telle que la comprend Elert



BIBLIOGRAPHIE 91

—, la loi et I’Evangile s’opposent comme la mort et la vie (cf. Zwischen Gnade und
Ungnade, Munich 1948, p. 168s). — Il est heureux que I’étude capitale de B.
Klappert (déja auteur d’une forte thése sur la christologie de K. Barth ; professeur
a Wuppertal) paraisse dans une collection dirigée par Edmund Schlink, le dogma-
ticien luthérien de Heidelberg, qui a contribué plus qu’aucun autre au rappro-
chement des théses luthérienne et barthienne sur le sujet. — La délimitation du
rapport loi/Evangile n’est pas simple; c’est pourquoi l'auteur commence par
distinguer utilement cinq maniéres d’articuler systématiquement les deux réalités :
1) 1a loi et I’Evangile sont des catégories kérygmatiques; la question centrale —
chez Luther notamment — est celle de la prédication de la loi; 2) ce sont des caté-
gories anthropologiques, conditionnant I'interpretation de I’existence chrétienne ;
la loi désigne chez Ebeling, par exemple, la structure existentiale de I’existence,
qui s’actualise existentiellement dans la conscience ; 3) chez H. J. Iwand, luthérien
d’inspiration barthienne, la loi est fonction de la révélation ; 1a Parole de Dieu est
une, par dela la distinction de la loi et de I’Evangile ; 4) Iwand a pourtant été plus
loin, en interprétant la loi et I'Evangile comme des catégories proprement christo-
logiques ; chez Luther, en effet, 1a loi apparait aussi comme I’expression du Non
de Dieu, comme jugement. 5) chez K. Barth, la loi et I’'Evangile dépendent de la
théologie de [l'alliance. — Le travail de Klappert se contente de préciser les
rapports entre Luther et Barth ; il ne prétend pas identifier la position de K. Barth
a la position réformée ; ce n’est donc qu’une premiere pierre jetée dans le jardin
luthéro-réformeé. Le mérite de Klappert est d’élargir le débat ; il montre en parti-
culier, contre Iinterprétation restrictive de G. Ebeling, que la relation
loi/Evangile ne se limite pas a I'aspect kérygmatique ; elle doit étre fondée christo-
logiquement. Klappert apporte en outre une clarification conceptuelle qui
pourrait en effet dégager le terrain : a la différence de Barth, qui identifie Gesetz
et Gebot (loi et commandement), il suggeére une série ternaire: loi-Evangile-
commandement. A notre avis, cette nuance est capitale ; elle permet de rendre
justice aussi bien a la vérité de la position luthérienne qu’a la légitimité de la pers-
pective barthienne. Ce n’est pas a I'usage élenctique que s’oppose Barth, au nom
du seul usage didactique, mais bien a la scission incompréhensible postulée par
un certain luthéranisme allemand (cf. Elert) entre loi et Evangile. Barth conteste
le dualisme loi/Evangile, mais la série Evangile/loi inclut 1a série loi/Evangile. —
Le débat entre Barth et Luther revient selon Klappert a la question des rapports
entre le kérygme (Luther) et la christologie (Barth). Son interrogation renouvelle
la lecture de I'un et de l'autre théologiens. Chez Luther, la promesse, selon la
priorité kérygmatique, est centrée sur le pardon des péchés; chez Barth, la
promesse s’inscrit dans I’histoire du salut, comme alliance et élection. — Touchant
la théologie de K. Barth, Klappert met bien en évidence un elément négligé dans
les études barthiennes : il n'y a pas chez Barth opposition massive (enracinée dans
un prétendu positivisme de la révélation) entre la vérité de I'Evangile et la réalité
de I'existence humaine ; bien au contraire — comme le montre Evangelium und
Gesetz en 1935 —, la vérité de I’Evangile (qu’exprime la série Evangile-comman-
dement) se manifeste au cceur de la réalité humaine (c’est la légitimité de la série
luthérienne loi-Evangile, que Barth récuse au plan conceptuel, mais qui est bien
présente sachlich dans sa pensée). — La vigueur et 'ampleur des analyses de
Klappert font de son ouvrage un instrument de travail indispensable pour tout
théologien intéressé soit par Luther, soit par Barth, soit par le probleéme loi/
Evangile. Klappert met en outre en lumiére les incidences socio-politiques de la
théologie barthienne de la loi, en particulier en ce qui concerne la peine de mort.
A signaler enfin qu'un débat, mené en 1973 sur le Leuenberg, termine 'ouvrage
(50 pages); on y lit des interventions de G. Peters, J. Fangmeier, H. Gollwitzer,



92 BIBLIOGRAPHIE

M. Geiger, H. Th. Goebel, W. Kreck, H. G. Geyer, E. Busch, Markus Barth
(important excursus exégetique), H. Stoevesandt et W. Koch.

DENIS MULLER

CHRISTOF GESTRICH, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialek-
tischen Theologie, Zur Frage der natiirlichen Theologie (Beitrige zur
Historischen Theologie 52), Tiibingen, Mohr (Siebeck), 1977, XII +
409 pages.

Ce travail imposant a un double meérite : outre une synthése admirable sur la
théologie dialectique dans son unité et dans ses contradictions, il se situe en plein
dans le débat actuel d’'un renouveau critique du probléme de la théologie naturelle
(cf. Pannenberg, Jiingel, C. Link). Nous disposons la d’une excellente mise au
point historique et analytique, a laquelle il sera indispensable de recourir pour
comprendre ce qui s’est passé dans la premiére partie de ce siécle en fait de
théologie ; I'auteur éclaire de maniére souvent originale les oppositions initiales,
imlicites ou explicites, qui ont pesé sur ’éclatement ultérieur entre Barth et
Gogarten d’une part, entre Barth et Bultmann de I’autre, sans oublier le différend
entre Barth et Brunner. Du méme coup, certaines divergences redeviennent signi-
ficatives, comme par exemple celle entre Bultmann et Brunner a propos du
«point d’accrochage ». La monographie de Gestrich reprend toutes les questions
centrales qui ont divisé les membres de la théologie dialectique : nature et grace,
anthropologie et ontologie, herméneutique, subjectivisme et objectivisme (excel-
lentes analyses sur ce dernier point), révélation et création (Schlatter-Althaus-
Barth), théologie des ordres de la création (Brunner-Barth-Gogarten), point
d’accrochage. — Le leitmotiv de I’auteur est que les tensions et I'éclatement de la
théologie dialectique remontent a une attitude divergente sur le rapport de la
théologie et de la modernité; il parvient a le montrer de maniére passionnante a
propos d’un certain « hégélianisme latent» de K. Barth. L’importance reconnue
par Barth a I'effort de Hegel explique en bonne partie son insistance personnelle
sur I'ontologie et la rupture avec Bultmann, beaucoup plus proche de I’hégélia-
. nisme de gauche. La réponse de K. Barth au défi de I' Aufkldrung apparait deés lors
comme moins naive et immédiate qu’on aurait pu le penser (cf. les travaux actuel-
lement en cours: T. Rendtorff, F.-W. Marquardt, K.-G. Steck et D. Schellong,
etc.): la scission entre Barth et Bultmann correspond a deux maniéres possibles,
quoique fort différentes, de résoudre théologiquement le probléme posé par la
modernité.

DENIS MULLER

Genf ’76. Ein Bonhoeffer-Symposium (bearbeitet von Hans Pfeifer),
Miinchen, Kaiser, 1976, 188 p.

Le 4 février 1976, Dietrich Bonhoeffer aurait eu 70 ans... Un public rassemblé
des quatre coins du monde commémora ce jour-la a Genéve la personne, la vie et la
signification de Bonhoeffer, devenu comme un symbole. Les jours suivants furent
consacrés a un symposium international examinant de nouveaux aspects et consé-
quences de la position bonhoefferienne dans des contextes politiques contempo-
rains (Amérique latine, Tchécoslovaquie, Afrique du Sud, etc.). — Les contributions



BIBLIOGRAPHIE 95

et conférences données a cette occasion sont éditées dans le présent volume qui
constitue une lecture intéressante pour tout passionné de Bonhoeffer. A signaler trés
spécialement la brillante et stimulante conférence du physicien C. F. von Weizsacker
sur le développement théologique de Bonhoeffer ainsi que le travail de Henry Mottu
traitant de I’analyse marxiste de la religion chez Gramsci et de sa valeur herméneu-
tique pour la critique de la religion chez Bonhoeffer (en francais maintenant dans le
Bulletin du CPE, Geneve, Février 1977 : Critique théologique de la religion et religion

populaire). KLAUSPETER BLASER

JOSE A. SAYES, Presencia real de Cristo y Transustanciacion. La teologia
eucaristica ante la fisica y la filosofia modernas (Publicaciones de la
Facultad Teoldgica del Norte de Espafia, Sede de Burgos, 33), Burgos,
Ediciones Aldecoa, 1974,414 p.

Précisons-le tout de suite, I’auteur de cet ouvrage n’a pas voulu se placer directe-
ment sur le terrain de la discussion cecuménique concernant la présence réelle dans
I’eucharistie. Il présente le point de vue d’un certain nombre de théologiens catholi-
ques de notre siécle a ce sujet. Mais il a pensé rendre service au mouvement cecumé-
nique dans la mesure ou il a contribué a éclairer le probléme tel qu’il se pose dans
’Eglise catholique contemporaine. — Dans la premiére partie du livre, il étudie
l'influence de la physique moderne sur la conception de I’hylémorphisme et, par
conséquent, sur l'interprétation de la transformation eucharistique, en relevant en
particulier la tension entre interprétation physique et interprétation métaphysique a
ce propos. Dans la deuxiéme partie, il analyse divers courants théologiques et leurs
implications herméneutiques, théologiques et philosophiques, toujours par rapport
au théme de la présence eucharistique. I1 se demande, entre autres, dans quelle
mesure le changement de vocabulaire (“‘transfinalisation”, ‘“‘transsignification”, par
exemple) correspond a une simple évolution du langage ou s’il ne porte pas atteinte
au réalisme méme de la transformation eucharistique. La troisiéme partie est consa-
crée a ce que 'auteur appelle “la foi de I’Eglise”: interprétations modernes de la
doctrine du concile de Trente, déclarations faites sous les pontificats de Pie XII et
Paul VI, catéchisme hollandais et controverse le concernant. L’ouvrage s’achéve par
une série de réflexions destinées a mettre en valeur les éléments fondamentaux du
probléme étudié. — Les diverses orientations théologiques décrites permettent sans
cesse de vérifier la justesse de la comparaison employée par 'auteur: “‘le réalisme
qu’implique la présence eucharistique est comme un sismographe qui réagit avec une
sensibilité extréme a tout mouvement d’idées, a tout courant nouveau de réflexion”

(p. 28). JEAN-CLAUDE MARGOT

On Language, Culture, and Religion: In Honor of Eugene A. Nida. Publié
par Matthew Black et William A. Smalley (Approaches to Semiotics,
56), La Haye/Paris, Mouton, 1974, XXVII + 386 p.

Par ses nombreux ouvrages et articles, par I'influence exercée sur ses collabora-
teurs, par les nombreux instruments de travail qu’il a contribué a forger, et par I'aide
directe apportée a des traducteurs du monde entier dans des cours ou au sein de
petits groupes de travail, Eugene A. Nida a fait faire un pas décisif aux recherches



94 BIBLIOGRAPHIE

concernant la théorie et la méthode de la traduction, ainsi qu’a la pratique méme de
la traduction biblique. Son autorité dans ce domaine repose a la fois sur sa double
formation de bibliste et de linguiste, sur ses dons personnels et sur ’expérience
acquise durant des déplacements trés fréquents effectués a partir de 1943 au service
des départements de traduction des Sociétés bibliques. A ’heure actuelle, il n’est pas
possible d’écrire de fagon valable sur les problémes de traduction de la Bible si 1’on
ignore tout des travaux de ce savant américain, et en particulier des titres comme
Toward a Science of Translating (1964), Comment traduire la Bible (adaptation
francaise de Bible Translating, 1967), ou La traduction: théorie et méthode (écrit
en collaboration avec Ch. Taber, auteur de l’adaptation francaise, 1971). — Le
présent ouvrage est un recueil d’articles rédigés en hommage a E. A. Nida a ’occasion
de son soixantiéme anniversaire. La premiére partie est réservée aux contributions
des spécialistes de la recherche biblique, comme K. Aland, D. Barthélemy, M. Black,
Carlo Martini, Bruce Metzger, W. C. van Unnik et d’autres encore. Comme il se doit,
les sujets traités sont trés variés: Der deutsche Pietismus als Wegbereiter fiir die
Arbeit der Bibelgesellschaften (K. Aland), Pourquoi la Torah a-t-elle été traduite en
grec? (D. Barthélemy), Eclecticism and Atticism in the Textual Criticism of the
Greek New Testament (Carlo M. Martini), ainsi que des études sur des textes particu-
liers (2 Samuel 6,16, Amos 1,15, Romains 12,8), etc. — La seconde partie comprend
des articles d’ordre linguistique, culturel ou religieux. Mentionnons en particulier les
textes de H. A. Gleason (Linguistics and Philology), N. Mundhenk (The Subjectivity
of Anachronism), B. Siertsema (Linguistic De-stigmatization?) et W. Smalley
(Restructuring Translations of the Psalms as Poetry). — Dans l'introduction,
E. M. North, ancien secrétaire général de la Société biblique américaine, retrace la
carriére de Nida et fait ressortir les aspects si variés de son activité. Ces pages sont
suivies d’une présentation des principales publications de Nida.

JEAN-CLAUDE MARGOT

JAMES A. MARTIN, Philosophische Sprachpriifung der Theologie. Eine
Einfiihrung in den Dialog zwischen der analytischen Philosophie und
der Theologie. Einleitung und Bearbeitung der deutschen Ausgabe
von Gerhard Sauter und H.-G. Ulrich (Theologische Biicherei, 54),
Miinich, Kaiser, 1974, 203 p.

Dans cet ouvrage dont I'original date de 1966, I’auteur reprend la question du
rapport théologie-philosophie dans un exposé ou le partenaire n’est plus ’herméneu-
tique ou la philosophie de I’histoire d’origine allemande, mais la philosophie analy-
tique de source anglo-saxonne. Le phénoméne du langage est ici central. Il I’est dans
une perspective trés éloignée des débats actuellement en cours dans ’orbite franco-
phone: on s’y intéresse a la phrase comme telle (non aux mots ou a la langue globale),
donc a l'acte de prédiquer, et notamment a sa portée et a son opérationalité. A ce
titre, les questions soulevées peuvent venir alimenter et renouveler le débat énoncé
théologie-pratique effective et le dialogue théologie-scientificité. — L’ouvrage est
un texte de vulgarisation. On notera qu’il vaut moins par ses survols historiques ou
ses conclusions que par la présentation du contexte récent du débat, avec les noms
notamment de B. Russel, L. Wittgenstein, G. Ryle, J.L. Austin, D.M. Evans. Cette
présentation peut étre utile comme introduction aux problémes posés.

PIERRE GISEL



BIBLIOGRAPHIE 95

KARL RAHNER, Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in den Begriff des
Christentums. Freiburg, Basel, Wien, Herder, 1976, 8¢ édition, 448

pages.

Voici la synthése trés attendue de I'un des plus grands théologiens catholiques
du siécle : texte dense, dépouillé de toute indication bibliographique, reprenant
tout ou partie de certains articles ou ouvrages antérieurs (notamment la Christo-
logie publiée en 1972 avec W. Thiising, cf. I'étude critique de K. Blaser dans cette
revue, 1973/1V, 336ss). Qui veut avoir une idée claire et globale de la théologie
rahnerienne, telle qu’elle s’est déployée depuis L’homme a I'écoute du verbe (Hérer
des Wortes, 1941), passera désormais par cette somme impressionnante. — Le
propos de l'auteur se développe en neuf stades, qu'on peut classer en trois
parties : a) Rahner commence par I’anthropologie: 1) I'auditeur du message ; 2)
I’homme devant le mystére absolu ; 3) ’homme comme étre radicalement menacé
par la faute; 4) 'homme comme avénement de la libre communication et du
pardon de Dieu; b) il entre ensuite dans le ceeur de la foi chrétienne : 5) histoire du
salut et histoire de la révélation ; 6) Jésus-Christ (p. 178-312); ¢) il tire enfin les
conséquences ecclesiologiques, éthiques et eschatologiques qui découlent de
I’événement Jésus-Christ : 7) le christianisme en tant qu'Eglise ; 8) remarques sur
la vie chreétienne ; 9) I’eschatologie. L’ouvrage se termine par la mise en forme du
projet cher & Rahner: I’établissement d’'une Kurzformel de la foi, d'un résumé
fondamental du spécifique chrétien ; formule triple, reflétant le mystére trinitaire :
Dieu, 'homme, I’avenir absolu. — Difficile, parfois escarpé, ce livre réserve de
belles joies. Nous y avons apprécié en particulier I'ouverture ecuménique de
'auteur, dans la partie consacrée a I’Eglise; Rahner fait visiblement son
maximum pour prendre a son compte les particules exclusives de la Réforme :
sola gratia, sola fide, sola scriptura. On peut regretter toutefois qu’il n’arrive pas a
penser la Réforme autrement que comme un correctif critique toujours nécessaire
a I'Eglise catholique, seule garante de I'intégrité de la foi chrétienne. Intégrité
signifiant ici, entre autre, I'unité de la théologie et de la philosophie. — Un autre
fait saillant du livre est I'effort herméneutique renouvelé et constant de Rahner ;
I'essai d’interpréter les affirmations eschatologiques en fonction de I’existence
chrétienne actuelle, plutét qu’en fonction de I'imagerie apocalyptique, est a
signaler, par quoi Rahner se rapproche, une fois de plus, de Bultmann. — La
question centrale du livre, comme le note lui-méme Rahner, concerne la relation
entre sa perspective franscendentale et le role de I’ histoire (1a « catégorialité », dit
Rahner). Le présupposé décisif de Rahner consiste en effet a affirmer une coap-
partenance principielle de la théologie fondamentale (comme anthropologie
transcendentale) et de la dogmatique. Nous nous tenons ainsi dans un cercle: de
I’'anthropologie a la théologie, et de la théologie a 'anthropologie.

Ce n’est pas a dire que Rahner sous-estime la portée de I'histoire: le chapitre
consacré a Jésus-Christ contient des réflexions convaincantes sur I'importance du
Jésus historique pour la théologie. Mais toujours a nouveau, la positivité révélee
demande a étre testée et vérifiée dans la théorie transcendentale ; il semble que la
christologie ne trouve sa vérité ultime que dans la vérification anthropologique :
elle ne peut étre qu’une christologie transcendentale. — Par chance, Rahner ne
perd pas de vue le cercle de la foi et de son fondement; cela devrait permettre de
protéger la théologie contre la main mise d’une anthropologie transcendentale

préalable.
DeNis MULLER



96 BIBLIOGRAPHIE

DENISE JUDANT, Jalons pour une théologie chrétienne d’Israél, Paris,
Le Cédre, 1975, 133 p.

L’auteur se propose de lever les équivoques laissées par les textes conciliaires
d’octobre 1965 sur le sens des termes: juif, peuple juif, Israél. Les “Orientations
pastorales” du Comité épiscopal frangais pour les relations avec le judaisme, d’avril
1973, reconnaissent une ‘“dimension religieuse” au judaisme d’aujourd’hui; Denise
Judant, avec beaucoup d’érudition, défend le point de vue catholique traditionnel,
et s’efforce de prouver que cette “nouvelle théologie” de quelques évéques francais
s'attaque aux fondements de la foi chrétienne, tant en ce qui concerne la relation
entre les deux alliances que l'unicité du salut en Jésus-Christ. Le peuple de Dieu,
aujourd’hui, dit I’auteur, est uniquement I’Eglise, véritable Israél; les juifs non conver-
tis sont encore appelés au salut, mais pas autrement que les paiens qui sont encore a
évangéliser; ils n’ont plus aucun privilége religieux. Les promesses de Dieu sont accom-
plies; il n’y a rien qui doive les compléter a la fin des temps. “Tout Israé€l sera sauvé”,
de Romains 11,26, désigne le peuple chrétien qui comprend les juifs convertis. — Sur
ce dernier point, D. Judant répéte l'interprétation de saint Augustin; elle ne fait
aucune allusion aux exégétes protestants de ’épitre aux Romains; elle minimise ’espé-
rance de I'apdtre Paul quant a la conversion des Juifs. Sa lecture des textes refléte le
systéme clos de la théologie romaine, que la persistance de la foi juive semble déranger.
D’autre part, D. Judant passe avec légéreté sur I’antisémitisme millénaire de 1’Occi-
dent chrétien, tel qu’il a été dénoncé par Jules Isaac. On peut se demander, enfin, si
D. Judant n’est pas victime d’une illusion: est-il possible de lever toute ambiguité, de
dissiper toute équivoque entre les termes qui désignent “Israél”? N’y a-t-il pas une
relation malaisée a saisir et 4 exprimer, mais réelle et profonde, entre le peuple de
I’ancienne alliance et les descendants d’Abraham d’aujourd’hui, entre la foi juive et
les Israéliens, méme non croyants? Cela ne fait-il pas partie, malgré D. Judant, du

13 b L] e nr)
naystere:d [sradl ™2 FRANCIS BAUDRAZ.

PIERRE FRUCHON, Existence humaine et révélation. Essais d’hermeé-
neutique (Théologie et sciences religieuses — Cogitatio Fidei, 86), Paris,
Le Cerf, 1976, 282 p.

L’auteur a réuni dans ce bel ouvrage des articles parus en diverses revues durant
les dix derniéres années. Il les a agencés avec bonheur autour de trois perspectives:
— une premiére partie, intitulée “Probléme de Dieu, probléme de I’homme™, repré-
sente une étape de théologie naturelle ; cette étape vise surtout a dépasser I’antithese
de ’anthropocentrisme et du théocentrisme, au travers d’une réflexion sur I’éthique ;
les interlocuteurs privilégiés de Fruchon sont ici, outre Kant et Hegel, des philoso-
phes comme E. Weil et G. Morel et un théologien comme W. Pannenberg. La réflexion
de l'auteur culmine dans une théorie du sens (“L’homme n’accéde pas au sens par
simple vue: il est, pour lui-méme et le monde, donateur de sens. Mais il ne I'est que
par Dieu”, p. 44), sous-tendue par la relation ‘“‘circulaire et non réciproque” entre
Dieu et ’hnomme. — Une deuxiéme partie est consacrée a I’herméneutique biblique ;
nous y retrouverons avec plaisir la forte étude consacrée naguere a von Rad. La pro-
blématique du sens est saisie ici comme lien ontologique du temps et de la tradition,
mais le langage et la réalité de la Résurrection font éclater I'anthropocentrisme de
notre conception de l’histoire en déployant ‘“une histoire radicalement nouvelle,
théologique et théocentrique™ (p. 193) — théocentrisme spécifique qui ne doit plus



BIBLIOGRAPHIE 97

rien 4 I’anthropocentrisme. — Le livre débouche dans la troisiéme partie sur les
rapports de la foi et de la vision ; Fruchon y dialogue avec S. Kierkegaard. Une médi-
tation sur les Miettes philosophiques souligne les limites du langage humain: création
de ’homme, lié a I’anthropocentrisme de ’homme pécheur, le langage tend a se faire
ignorer au profit de la vision ; seule la fiction poétique, qui avoue son anthropocen-
trisme, peut ensuite le briser et le dépasser (p. 236 s.). A la suite de Kierkegaard,
Fruchon affirme: “La foi n’est pas vision; elle continue bien plitot a devenir vision,
moyennant le repentir du croyant™ (p. 245). Mais il se rapproche davantage de Hegel
lorsqu’il développe la dialectique indirecte de I’historico-mondial et de ’historicité de
la foi. — La recherche de ’auteur s’inscrit dans I’effort actuel pour articuler la théologie
naturelle (comprise comme anthropologie ou comme théologie fondamentale) et la
compréhension de la Révélation chrétienne. La portée théologique de ’exercice me
parait étre la suivante: dans quelle mesure la théologie naturelle (dégagée des apories
auxquelles Barth ne cesse de nous rendre attentifs) peut-elle apparaitre positivement
comme une tdche de la théologie de la Révélation, menée sous I’angle de la foi — et
dans quelle mesure ne devient-elle pas plus ou moins subrepticement axiome per-
turbateur de la théologie? C’est 1a tout le débat entre W. Pannenberg d’une part,
E. Jiingel et Chr. Link (Die Welt als Gleichnis, Studien zum Problem der natiirlichen
Theologie, Munich 1976) de I'autre, par exemple. DENIS MULLER

RENE COSTE, Analyse marxiste et foi chrétienne. (La vie des hommes),
Paris, 1976, les Editions ouvriéres, 296 p.

Dans I’'atmosphére de confusions et de malentendus qui entoure les relations entre
le marxisme et la foi chrétienne, 'ouvrage de R. Coste, prétre catholique et profes-
seur de théologie, se présente comme un essai de clarification. Refusant d’emblée tant
’assimilation de I’'un a 'autre que la guerre de tranchées avec ses invectives aveugles,
I’auteur veut entamer une confrontation honnéte, fondée sur une compréhension preé-
cise de ces deux mouvements. Il commence donc par brosser une rapide esquisse de
ce qui constitue a ses yeux 1’essence du marxisme, comprise principalement a partir
des “Peres fondateurs” (Marx, Engels), et celle de la foi chrétienne, identifiée au
contenu du Symbole des Apdtres et du Symbole de Nicée. A partir de la, en donnant
a sa démarche une structure de dialogue — 1) le marxisme interpelle la foi et la met en
question, 2) a son tour la foi critique le marxisme, 3) reformulation de la foi pour
notre temps —, il ouvre le débat sur trois points principaux : la conception de I’histoire,
I’anthropologie, le dynamisme transformateur de I’histoire. Tout en reconnaissant
une importance réelle et souvent négligée aux facteurs économiques, a la dimension
sociale de ’homme, et a la lutte des classes, il refuse pourtant d’y réduire toute la
réalité pour accorder le role décisif a la souveraineté de Dieu sur Ihistoire, a I’nomme
considéré comme personne et au dynamisme de ’amour. — On reconnaitra la 1égiti-
mité fonciére de I’entreprise et la pertinence de nombreuses analyses, en particulier
sur la question de I’éthique dans le marxisme et sur celles du matérialisme et de la
scientificité de ce courant de pensée. On regrettera néanmoins que la confrontation
n’ait pas été poussée jusqu’au point ou I’objectivation de la Révélation, assimilée a
une source supérieure de connaissance, se trouve elle-méme mise en question; les
erreurs de 1’Eglise dans I’histoire en sont réduites trop facilement a n’étre que de
simples accidents de parcours ou de regrettables malentendus, et les critiques adres-
sées au marxisme peuvent tranquillement se voir dissociées en critiques au nom de

la raison et critiques au nom de la foi. MARC-ANDRE FREUDIGER



98 BIBLIOGRAPHIE

FRANCE QUERE, La femme avenir, Paris, Le Seuil, 1976, 157 p.

L’intérét de ce livre, c’est qu’il nous propose un féminisme nouveau. Il le fait, assez
paradoxalement, en s’appuyant sur 'un des textes les plus anciens et aussi les plus
méconnus de la littérature mondiale: — Genése 1,27. “Homme et femme il le créa.”
— Envisagée dans la perspective biblique, en effet, ’existence de la femme, son
role dans la société, débordent largement ce que le féminisme nous en a dit jusqu’ici,
englobant d’ailleurs tout aussi bien I'nomme que la femme dans une orientation
nouvelle de leur avenir. — France Quéré le démontre avec pertinence et preuves a
'appui: quelles qu’aient été les différentes formes que le féminisme a prises au cours
des siécles, il s’agissait pour la femme, d’une maniére générale, de se rendre semblable
a I’homme, de développer les méme capacités que lui, de s’intégrer dans la société
qu’il a faite, pour ne pas dire “dans le circuit de production” que cette société a
engendré, bref, d’échanger le plus souvent une forme de servitude pour une autre,
méme si cette derniére se prétendait libératrice. — Or, tout en soutenant fortement
les revendications des mouvements féministes qui refusent que la femme soit élevée
“dans une culture de l'infériorité”, que seules les professions “‘oblatives” lui soient
rendues largement accessibles, et tout en dénongant d’un ton acerbe I’opinion qui
veut que les femmes soient faites pour “les travaux subalternes et pour la soumission”,
France Quéré rejette avec vigueur ce féminisme qu’elle qualifie “d’imitation”, qui
propose un modele de “femme libérée” auquel il faudrait se conformer, qui ne
détruit en rien le préjugé de la supériorité virile et laisse la société inchangée, tout
aussi aliénante que par le passé pour les hommes et pour les femmes, méme si ces
derniéres y jouissent d’un statut plus équitable. — Ce qu’elle propose, en revanche,
c’est un “féminisme total”, beaucoup plus révelutionnaire que les précédents, parce
qu’il s’inspire de la conception biblique de I’existence des deux sexes et que “le
christianisme pourrait trouver en lui un allié”. — Il est donc également faux d’insister,
comme on I’a fait jusqu’ici, soit sur 'uniformité des sexes,soit sur leur diversité. — Fausse
aussi la prétention d’arracher les femmes “a la fatalité d’étre femmes”’; car elles sont
femmes, et “‘ce n’est pas le travail de la femme qui est inepte”, mais, “I'idée qu’on se
fait de la femme elle-méme”. — En de trés belles pages, écrites avec fougue, France
Quéré, aprés avoir montré le néant des idées toutes faites, des préjugés qui, au cours
des siécles, ont donné de la femme une image conventionnelle, qu’elle soit tou-
chante ou cruelle, évoque — on pourrait presque dire proclame — ce qu’est la femme,
son étre biologique, physique, spirituel. — A ses yeux, ce qui la caractérise et la dis-
tingue le mieux, c’est “son sens de la relation qui (la) méne vers les gens ou preés des
choses”. — Et c’est cela qu’il faut non seulement préserver en elle, mais dont il faut
favoriser le plein essor. — C’est pourquoi les mouvements d’émancipation qui veulent
obliger la femme a “changer d’étre”, et ceci selon une optique strictement masculine
et qui s’inspire en général de la forme de société que nous connaissons, ne font que la
déposséder d’elle-méme. — Le dilemne “foyer-métier” est écarté du méme coup, car
lui aussi procéde d’une interprétation erronée de la question. Ce qu’il faut, c’est que
la femme, qu’elle soit a son foyer ou(et) dans sa profession, puissé étre elle-méme,
plus proche que ’homme a la fois de la nature et de la chair, plus attachée que lui au
maintien de la vie, plus portée que lui a faire de toute activité, et méme du travail
ménager, une création par laquelle elle s’exprime et qui lui procure de la joie. — Ce
féminisme-la, France Quéré le fait coincider avec la notion chrétienne de “service”,
notion dévaluée, s’il en est, déformée, abitardie, considérée comme humiliante pour
celui qui I’exerce, alors que la femme, tout particuliérement, peut s’épanouir en prati-
quant cette forme de “service”; elle lui permet, en faisant appel a tous ses dons,



BIBLIOGRAPHIE 99

de fonder son indépendance et de vivre dans la plénitude. — C’est ainsi, en méme
temps, qu’elle contribuera a changer un type de société qui tend a faire de tous les
étres humains, hommes et femmes, des étres sans avenir.

GERTRUDE ROSSIER

CHOGYAM TRUNGPA, Méditation et Action. Causeries au Centre Tibé-
tain Samye-Ling mises eén francais par Armel GUERNE (Documents
Spirituels,9), Paris, Fayard, 1972, 160 p.

La série “Documents Spirituels”, dirigée par Jacques Masui, nous offre sous ce
titre la traduction francaise d’un ouvrage publié en anglais en 1969 (Londres, Stuart
et Watkins). Il s’agit d’un choix de causeries que le Vénérable Trungpa Rinpoche
donna en 1967 dans le centre tibétain qu’il a fondé en Ecosse. Le lama est connu des
lecteurs francais par le récit de son évasion qui parut en 1968 sour le titre “N¢é au
Tibet” (Buchet-Chastel, trad. de I’anglais par Michel et Anne Berry). Il nous parle
cette fois, non en témoin de souffrances passées, mais en maitre de sagesse s’adres-
sant a un public occidental. Faites dans un langage familier, les causeries ne s’embar-
rassent d’aucune technicité et ne s’alourdissent d’aucun pédantisme. Comme un frére
ainé guiderait un plus jeune, le Vénérable Trungpa Rinpoche montre a ses auditeurs
une voie de salut qui, selon lui, est accessible a tous. Elle utilise comme technique une
méditation “sans objet ni intention ni projet” (p. 153) qui, a partir de la prise de
conscience du seul présent (“ce qui est”) aboutit a I'identification avec le présent
éternel. Le lama ne donne pas beaucoup de détails sur la pratique elle-méme — les
enseignements a ce sujet ne pouvant étre qu’individuels —, si ce n’est que ’observa-
tion de sa respiration peut aider a faire cesser I’agitation mentale. Mais il indique les
conditions requises pour que I’exercice soit efficace, et c’est 1a que réside I’intérét prin-
cipal de 'ouvrage. En quelques legons courtes, et a ’aide d’exemples tirés de la tradi-
tion tibétaine, le Vénérable insiste sur les points suivants: 1’examen lucide et sans
passion de nos propres dispositions, de ce “fumier’” ou bon et mauvais voisinent et
qu’il ne faut ni rejeter, ni trier, mais utiliser avec intelligence pour fumer le champ ou
poussera la merveilleuse plante de 1’Eveil (bodhi) ; le recours a un maitre qui puisse,
en créant les conditions favorables, nous faire découvrir ce que nous cherchons et
qui est en nous; la pratique des six “‘activités transcendantes” (paramita), en parti-
culier de la générosité vraie et de la vraie patience. La sixiéme “activité”, qui est la
sagesse, est parfaite au terme de la course. — On souhaiterait a ce message profond
une expression formelle plus adéquate. Le frangais est souvent maltraité. Les termes
sanskrits fréquemment mal expliqués: cf. p. 6566 I'analyse du mot bodhisattva;
p. 67, puis p. 130, les explications (ou ’absence d’explication) sur samata ... écrit
une fois samatha; p. 79, la confusion entre ’activité de sagesse (prajfiaparamitd) en
tant que telle et I’ouvrage de méme nom ; etc. Quant aux termes tibétains, transcrits
phonétiquement, ils peuvent trop aisément étre pris pour des termes sanskrits par le
lecteur non prévenu. Mais ces défauts, dont on ne sait s’il faut les attribuer a l'auteur
du recueil anglais ou au traducteur frangais, ne doivent pas décourager les lecteurs.
Ceux qui sont en quéte, non de renseignements précis sur le bouddhisme tibétain,
mais de conseils pratiques concernant 1’attitude juste et la voie juste pour atteindre

la sagesse ne seront certainement pas dégus. oo
HELENE BRUNNER

Histoire
des
religions



100 BIBLIOGRAPHIE

HEINRICH ZIMMER, Le Roi et le cadavre, trad. de ’anglo-américain par
Léon-Gabriel GROS (Documents spirituels, 7), Paris, Fayard, 1972,
248 p.

L’original de cet ouvrage, dont Zimmer n’avait laissé qu’un manuscrit inachevé,
avec certains contes en allemand et d’autres en anglais, tous en plusieurs versions, a
été publié en anglais par J. Campbell aprés la mort soudaine de 'auteur (The King
and the corpse, Bollingen Series, 1948' et 1957%). L’ouvrage a été repris en 1960
par les Meridian Books. 11 s’agit d’une série d’histoires mythiques, dont la premiere
est arabe, la deuxiéme irlandaise, la troisiéme chrétienne (c’est une vie de St Jean
Chrysostome), tandis que la quatriéme est tirée du cycle d’Arthur et que toutes les
autres viennent de I’'Inde. Parmi ces derniéres, ‘““Le Roi et le cadavre” est un conte
populaire dont il existe plusieurs versions; et les “quatre épisodes du roman de la
Déesse” résument les vingt-trois premiers chapitres d’un ouvrage tantrique relative-
ment récent, le Kdlikd-Purdna. Ces contes sont accompagnés de leurs interprétations,
et suivis d’'une longue réflexion sur “la Mére du Monde et la pensée indienne”. Le
sous-titre francais, “‘Les mythes essentiels pour la reconquéte de l'intégrité humaine”,
nous semble moins bon que celui qui accompagne ’édition anglaise que nous avons
sous les yeux, “Tales of the soul’s conquest of evil”, et trop pédant. — Zimmer ne
traduit pas exactement (sauf par endroits) les originaux de ses histoires. Il raconte;
ce quinous vaut des récits certainement plus vivants. Il arrange. Surtout, il commente.
Son propos, en effet, est de montrer, sur des exemples choisis pour leur inépuisable
richesse, comment un lecteur dilettante et ouvert peut, sans avoir recours a aucun
instrument scientifique préfabriqué avec lequel il essaierait de disséquer, classifier ou
systématiser les faits mythiques, mais avec sa seule “‘intuition créatrice” ou son
“intelligence imaginante”, se mettre a 1’écoute du folklore universel et en tirer des
enseignements sur lui-méme que les philosophies modernes ne dispensent pas. Ses
commentaires sont parfois un peu lourds, certaines interprétations contestables;
mais un souffle puissant, auquel on ne peut rester insensible, court dans ces pages
infiniment suggestives. — La traduction est malheureusement déparée par des néolo-
gismes inélégants (“illimitable”, “découvrable”...), des anglicismes qu’il eiit été facile
d’éviter, et par plusieurs erreurs grossiéres, qui laisseront le lecteur perplexe. Quelques
exemples: p. 134, quand les fils de Brahma, subitement mis en présence de la pre-
miere femme de la création — et sa beauté est incomparable — se sentent “tout
remués en dedans” (raked within), M. Gros nous assure qu’ils ‘“rentrérent en lui
(Brahmad), comme ratissés”; p. 166, il parle a propos de Giva de “I'hdte de ses esprits”
alors qu’il s’agit de “la multitude de ses esprits — ou démons” (the host of his spirits) ;
p. 206, M. Gros prend pour un hymne (au masc.) la Shakti, dont il va pourtant étre
question dans toutes les pages qui suivent, ou le sens du mot est bien clair! Recon-
naissons toutefois que le francais est en général assez coulant, et que le livre se lit
avec plaisir. C’est ’essentiel.

HELENE BRUNNER



NOTULES 101

Sancti Thomae Aquinatis operum omnium indices et concordantiae in
quibus verborum omnium et singulorum formae et lemmata cum suis
frequentiis et contextibus variis modis referuntur quaeque, auspice
Paulo VI Summo Pontifice consociata plurium opera atque electronico
IBM automato usus digessit Robertus Bussa S. I, Frommann-Holzburg,
(Stuttgart), 46 p.

Cette brochure d’introduction, parue en 1975, présente en cinq langues I’ouvrage
entrepris en Italie en 1949 déja, et maintenant en cours de publication: I’ceuvre
authentique de Thomas d’Aquin, et méme le Corpus thomisticus tout entier, est
désormais analysé mécaniquement. L’ouvrage constitue une base non seulement
pour ’étude du thomisme, mais encore pour celle de la langue scientifique interna-

tionale du 13€ au 19€ siecle. Cette introduction expose ’origine, 1’utilité et la struc-
ture de I’Jndex thomisticus et donne des spécimens.

HUBERT HUBIEN, Johannis Buridani tractatus de consequentiis. Louvain,
Publications universitaires, Paris, Vander-Oyez, 1976, 138 p. (Philo-
sophes médiévaux, t. XVI).

L’étude de la logique médiévale est en plein développement. Aussi faut-il se

réjouir qu’un nouveau texte soit mis a la disposition des chercheurs. Dans son intro-
duction, I’éditeur justifie ’attribution de ce traité a Buridan et le date de 1335.

Bienheureux HENRI SUSO, (euvres complétes, présentation, traduction
et notes de Jeanne Ancelet-Hustache. Paris, Le Seuil, 1977, 590 p.
La premiére édition de cette traduction a paru en 1943 chez Aubier. L’ouvrage

comprend une longue introduction et les 150 pages de la Vie de Suso. Une nouvelle

préface indique (p. 146) les points importants sur lesquels cette nouvelle édition des
ceuvres du mystique allemand différe de la précédente.

KURT FLASCH, Die Metaphysik des Einen bei Nikolaus von Kues.
Problemgeschichtliche Stellung und systematische Bedeutung, Leiden,

Brill, 1973, 366 p.

Cet ouvrage est centré sur le conflit de la logique et de la métaphysique au moyen
dge et par suite sur les limites de I’emploi du principe de non-contradiction dans le
cas du discours sur Dieu. L’enquéte est précise et riche, aussi bien en ce qui concerne
la tradition qui précéde Nicolas que la doctrine du Cusain lui-méme.

Recherches sur le XVII€ siécle, I. Paris, Editions du Centre National de la
Recherche Scientifique, 1976, 192 p. (Centre d’histoire des sciences et
des doctrines, Cahiers de ’Equipe de Recherche 75, Direction André
Robinet).

Ce recueil comprend une série d’études sur les courants philosophiques du XVII®
siécle, sur les courants scientifiques de ce siécle, sur le jugement du XVIII® siécle sur
le XVII€, sur des questions de méthode. Les auteurs ouvrent des voies et des domaines
nouveaux de recherche.



102 NOTULES

J.-J. ROUSSEAU: Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité
parmi les hommes, suivi de la Reine fantasque, introduction et notes
d’Angele Kremer-Marietti, Paris, Aubier-Montaigne, 1973, 190 p.

L’introduction, de 40 pages et ornée de schémas, gravite autour de I'opposition
nature-culture et dégage les structures de la pensée de Rousseau.

Hegel et la pensée grecque. Publié sous la direction de Jacques d’Hondt,
184 p., Paris, Presses Universitaires, 184 p. Hegel et le siécle des
lumieres, publié sous la direction de Jacques d’Hondt, Paris, Presses
Universitaires, 184 p.

Ces deux volumes, élégamment présentés, contiennent chacun sept travaux de
spécialistes divers, exposant I'attitude de Hegel face aux principaux représentants de
la pensée grecque et du XVIII€ siécle européen.

FRANCOIS LARUELLE: Phénomene et différence. Essai sur I'ontologie
de Ravaisson. Paris, Klincksieck, 1971, 268 p.

De I'aveu de I'auteur lui-méme, il s’agit d’un “libre essai, formulé a propos de
Ravaisson plutdt qu’a son sujet” (p. 11). La part de Heidegger dans I'inspiration de
ce livre est considérable. On attend sur Ravaisson une étude d’une méthode plus
classique. '

SOREN KIERKEGAARD, Qeuvres complétes, Paris, I’Orante, 1970. T. III
L'’ALTERNATIVE. Premiére partie. 414 p. T. IV L'ALTERNATIVE.
Deuxiéme partie. Trois articles de Faedrelandet, Post-Scriptum a
I’Alternative 1843-1844. 354 p.

Saluons, a I'occasion de ces deux volumes, la parution, enfin, des ceuvres
completes de Kierkegaard. Les traductions sont celles, excellentes, de P. H.
Tisseau et de sa fille, Mme E. M. Jacquet-Tisseau. Des références marginales
permettent la consultation de l'original. Des notes, judicieusement choisies,
éclairent le texte sans I’alourdir. L’introduction de Jean Brun dégage les thémes
principaux de [I'Alternative et situe cet ouvrage par rapport a I'intention générale
de I'ceuvre et de la vie de Kierkegaard. Remarquons enfin que la présentation
typographique est a la hauteur du contenu. Nous avons deux regrets cependant a
exprimer : la lenteur de la parution et le fait que ne soit pas prévue la publication
des Journaux.

KIERKEGAARDIANA, X, Kobenhavn, C. A. Reitzel, 1977, 360 p.

Profitons de I'occasion de cette dixieme livraison des Kierkegaardiana pour
rappeler le role important que ces cahiers jouent depuis 1955 pour les recherches
kierkegaardiennes. Ce numéro nous offre beaucoup d’études comparatives, et la
problématique des rapports du philosophe danois a Hegel semble bien rester
centrale. Notons la présence d’un seul texte en francgais : le compte rendu par H.
B. Vergote de l'intéressant livre de N. Vialaneix, Kierkegaard. L'Unique devant
Dieu.



NOTULES 103

CHRISTA KUHNHOLD, Der Begriff des Sprunges und der Weg des Sprachen-
denkens. Eine Einfiihrung in Kierkegaard, Berlin- New York, W. de
Gruyter, 1975, 183 p.

En analysant la notion centrale de saut et celles qui s’y rapportent, 'auteur
nous introduit a loriginalité kierkegaardienne. Sa connaissance du danois lui
permet d’enrichir son analyse de remarques étymologiques et sémantiques fort
éclairantes pour la pensée de Kierkegaard.

F. ROSENZWEIG, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften I1. Der
Stern der Erlosung, La Haye, Martinus Nijhoff, 1976, 516 p.

Ce volume contient I’ceuvre essentielle de celui que I'on considére généra-
lement comme l'un des premiers existentialistes. Elle est précédée d’une intro-
duction de R. Mayer et suivie de plusieurs index.

Entretiens autour de Gabriel Marcel. Centre culturel international de
Cerisy-La-Salle, 24-31 aolt 1973 (Langages), Neuchatel, La Bacon-
niére, 1976, 287 p.

Ont participé a ces entretiens : Marcel Belay, Vincent Berning, Joseph Chenu,
Henri Gouhier, Jeanne Parain-Vial, René Poirier, Paul Ricceur, Balduin Schwarz,
Gabriel Marcel. L’ensemble de I’ceuvre, théatrale et philosophique, de G. Marcel
se trouve éclairé par les différents exposés. Mais plus intéressantes encore sont les
interventions, les répliques et les explications de G. Marcel lui-méme. Elles
permettent de mieux saisir le sens de son ceuvre et révelent une forte personnalité.
Ces propos sont d’autant plus précieux qu’ils sont les derniers du philosphe:
quelques semaines aprés ces entretiens, G. Marcel disparaissait brusquement.

Gabriel Marcel interrogé par Pierre Boutang (Archives du XX¢ siécle,
Cahier N° 1), Paris, J. M. Place, 1977, 143 p.

Ce livre est la publication d’entretiens télévisés. P. Boutang y interroge
G. Marcel sur ses conceptions religieuses, parapsychologiques, théatrales, musi-
cales, politiques et philosophiques. Notons la réédition, dans ce méme volume, du
texte fondamental de G. Marcel, Position et Approches concrétes du mystére ontolo-

gique.

IAN CraiB, Existentialism and Sociology. A Study of Jean-Paul Sartre,
Cambridge, Cambridge University Press, 1976, 242 p.

Ce livre met en évidence la portée de I’ceuvre de Sartre pour la sociologie. Les
thémes principaux de I’ Etre et le Néant et de la Critique de la Raison dialectique
sont tout d’abord analysés; puis, I. Craib montre quelles conséquences aurait
I'introduction de la problématique sartrienne dans la sociologie. Pour sa démons-
tration, I’auteur s’appuie sur des ceuvres précises, importantes dans la sociologie
contemporaine anglo-saxonne, celles de Goffmann, Garfinkel et Gouldner. Dans
la conclusion enfin, il élargit le débat et considére le role que la philosophie peut
jouer pour la sociologie.



BIBLIOGRAPHIE

I. PATRISTIQUE

J. Pépin: Mythe et allégorie(E. Junod) . . . . . ... ... ... ........
L. Rougier: Le conflit du christianisme primitif et de la civilisation antique

(E.-Junod) . . . ...
Humanisme et foi chrétienne (E. Junod) . . . ... .. .. ... ........
R. Brindle: Die Ethik der « Schrift an Diognet» (E. Junod) . . . .. ... ...
Origéne: Contre Celse. T.V(E. Junod) . . . . . . ... ... ... .......
W. Gessel: Die Theologie des Gebetes nach « De Oratione» von Origenes

EE U0 & 5 505 5 5 505 5 3 518 5 bew mom mom wom ook e i e o
N. de Lange: Origen and the Jews (E.Junod) . . . ... ... .........
Cyrille d’Alexandrie: Dialogue sur la Trinité. T.1(E. Junod) . . . . ... ...
Basilio di Cesarea: Il battesimo(E. Junod) . . . . . .. ... .. ... .....
Hilaire d’Arles: Vie de saint Honorat (E. Junod) . . . . . ... ... ... ...
A. de Vogiie: La Régle de saint Benoit. T. VII(E. Junod) . . . . ... ... ..
Leon le Grand: Sermons. T.11 (F. Bovon) . . . . .. .. ... .........
Pseudo-Philon: Les Antiquités Bibliques. T. 1 et I1 (E. Junod) . . . . . . . . ..

2. THEOLOGIE CONTEMPORAINE

P. Ricediin, etc.! La Révelation3. BossY s 5 wiw ¢ von s o0 5 ¢« i § 5 38
G. Sauter: Wissenschafistheoretische Kritik der Theologie (P. Paroz) . . . . . .
F. Mildenberger: Gotteslehre(P. Gisel) . . . . . . .. ... ... .. ......
G. Ebeling: Wort und Glaube. BA. 111 (P. Gisel) . . . . . .. ... ... ....
W. Trillhaas: Perspektiven und Gestalten des neuzeitlichen Christentums

(DLMGHEEY .+ ¢ v v o5 mw s s wms s mm s @ g R OE L8 BE 8 €4 F B
T. Rendtorff (éd.): Die Realisierung der Freiheit (D. Miiller) . . ... ... ..
W. Hirle: Sein und Gnade (E. Dubois) . . . . ... ... ... .........
E. Mechels: Analogie bei Erich Przywara und Karl Barth (D. Miiller). . . . . .
B. Klappert: Promissio und Bund, Gesetz und Evangelium bei Luther und Barth

(DMilety. « o v v v 5w 8 8 w s S wm s 8 % 56w g s FB LS BAE S
C. Gestrich: Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie

(D.Miiller) . . .. .
Genf '76. Ein Bonhoeffer-Symposium (K. Blaser) . . . . . . ... ... .....
J. A. Sayes: Presencia real de Cristo y Transustanciacion (J.-C. Margot) . . . .
On Language, Culture and Religion: In Honor of E. Nida (J.-C. Margot) . . . .
J. A. Martin: Philosophische Sprachpriifung der Theologie (P. Gisel) . . . . . .
K. Rahner: Grundkurs des Glaubens (D. Mdller) . . . . ... ... ... ...
D. Judant: Jalons pour une théologie chrétienne d'Israél (F. Baudraz) . . . . . .
P. Fruchon: Existence humaine et révélation (D. Miiller) . . . . .. ... ...
R. Coste: Analyse marxiste et foi chrétienne (M.-A. Freudiger) . . .. ... ..
F. Queré: Lafemmeavenir{G. RoS8IeI). . : » o ¢ s s s smes smis nm s s

3. HISTOIRE DES RELIGIONS

Chogyam Trungpa: Méditation et Action (H. Brunner) . . . . ... ... ...
H. Zimmer: Le Roi et le cadavre (H. Brunner) . . . . . ... ... .. .....
OGS .+ v s 3 55 5 9% 6 5 $ % 05 B CH R T S % B3 FEE 4 FE EE WU 3
JIVIBRTEENS = i s pvi § 6 A i fm B s i B R E ISR BRI G R B

99
100
101
104

Ont collaboré a ce numéro 1979 - 1:

Reto Luzius Fetz, ¢/o Ruedi Imbach, 20, route de Bertigny, 1700 Fribourg
Jean-Denis Kraege, La Cure, 1864 Vers-1'Eglise

Henri de Lubac, S.J., 35, rue de Sévres, F-75006 Paris

Gabriel-Ph. Widmer, 25, chemin de Ruth, 1223 Cologny

Oskar Bitschmann, 30, Klusstrasse, 8032 Zurich

Philippe Junod, 32, route de Berne, 1010 Lausanne

Alain Campredon, 165, chemin de Montolieu, 1010 Lausanne

René Schaerer, |, rue Pierre-Fatio, 1207 Genéve




	Bibliographie

