
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

J. Pépin, Mythe et Allégorie. Les origines grecques et les contestations Patristique
judéo-chrétiennes, Paris, Etudes Augustiniennes, 1976, 587 p.

La réédition de ce livre, qui fait déjà figure de classique, est la bienvenue. Sa

nouveauté, par rapport à l'édition de 1958, consiste dans la refonte de l'ample
bibliographie et dans l'adjonction d'une préface et de deux appendices.
Rappelons brièvement — cet important ouvrage avait déjà été recensé dans la
Revue en 1959 — que l'étude est divisée en trois parties. Les deux premières se

présentent comme des monographies consacrées d'une part à la naissance et au
développement de l'interprétation allégorique chez les Grecs (de Pythagore à
Julien l'Apostat), d'autre part à l'adaptation de cette interprétation dans le
judaïsme. — La troisième touche un sujet particulièrement délicat : l'attitude ou
plutôt les attitudes des premiers auteurs chrétiens (de Paul à Grégoire de
Nazianze) face à l'allégorisme grec. La question est fort complexe puisque
plusieurs écrivains chrétiens ont, de façons diverses, recouru à l'interprétation
allégorique tout en se faisant les critiques de l'allégorie païenne. Existerait-il une
allégorie chrétienne tout à fait distincte de celle pratiquée par les païens Par
ailleurs, tout un courant chrétien conteste la légitimité de l'interprétation allégorique

et, derrière elle, des mythes eux-mêmes. Le problème abordé par J. Pépin
débouche ainsi sur l'examen de la relation entre mythe et religion, et mythe et
philosphie. — On ne résume pas un ouvrage de ce genre où foisonnent quantité
d'analyses, de suggestions et de développements. Je voudrais seulement attirer
l'attention sur deux points. Tout d'abord, l'importance du chapitre consacré à la
théologie tripartite de Varron (écrivain latin du Ier siècle après J.-C.) dont les

sources stoïciennes et moyen-platoniciennes sont mises en évidence ; c'est cette
théologie tripartite qu'ont combattue quelques-uns des plus grands adversaires
chrétiens de l'interprétation allégorique (Tertullien, Augustin). Le second point
concerne l'absence de commentaires sur l'interprétation allégorique dans les

cercles gnostiques : or, n'y a-t-il pas dans la doctrine basilidienne et valentinienne
des éons une utilisation particulière de l'interprétation allégorique — Signalons,
pour conclure, l'intérêt des deux appendices figurant dans cette réédition. Le

premier traite de « l'allégorie et les allégories » : il contient des essais de définition
de l'allégorie ainsi que d'utiles réflexions sur les rapports différents qu'entretiennent

avec l'histoire l'allégorie chrétienne et l'allégorie païenne ; ce sont des

pages très claires qui sont un complément aux conclusions de l'ouvrage. Le

second appendice concerne «le temps et le mythe».
Eric Junod

Louis Rougier, Le conflit du christianisme primitif et de la civilisation

antique, Paris, Copernic, 1977, 164 p. Louis Rougier, Celse contre les

chrétiens, Paris, Copernic, 1977, 256 p.

Le second de ces ouvrages est la pure et simple réédition d'un volume paru en

1926. A parler franc, elle ne s'imposait pas. Elle n'eût présenté de l'intérêt que si

l'auteur avait profondément remanié son texte et s'il avait pris en considération
les plus importants des travaux sur Celse parus depuis lors (celui d'Andresen en

tout premier lieu). Le premier ouvrage est plus récent (première édition en 1974).

Il reprend quelques-unes des thèses familières de l'auteur (plusieurs de ces thèses,

intéressantes mais terriblement schématiques, sont déjà présentes dans son Celse).

Le monde grec, épris de raison et de beauté, et le christianisme, sceptique devant



76 BIBLIOGRAPHIE

le monde terrestre et tourné vers le monde céleste, ne pouvaient que s'opposer. Si

le second est parvenu à s'imposer, c'est en partie à cause du déclin du rationalisme

grec, en partie à cause de son dogmatisme autoritaire qui enjoignait de

croire plutôt que de penser Eric Junod

Humanisme et foi chrétienne. Mélanges scientifiques du centenaire de

l'Institut Catholique de Paris publiés par C. Kannengiesser et Y.
Marchasson, Paris, Beauchesne, 1976, 662 p.

Les 53 articles contenus dans ce gros volume donnent une idée de la variété et

de la richesse de l'enseignement dispensé à l'Institut Catholique de Paris. Voici un
choix, fort subjectif, d'études particulièrement susceptibles de retenir l'attention
des lecteurs de la Revue. M. Chopard : « Entre Rome et Genève. L'individualisme
religieux de Pierre de l'Estoile». E. Weber: «L'humanisme musical au XVIe
siècle et ses répercussions sur le chant d'Eglise protestant et catholique». D.
Dubarle : « Fides quaerens rationem. Le rôle de la philosophie dans l'Institut
Catholique». R. Simon et A. Dumas: «Gérance de la vie et de la mort: Le
suicide. L'euthanasie». G. Madec : «La christianisation de l'hellénisme. Thème
de l'histoire de la philosophie patristique». H. Bouillard: «La formation du

concept de religion en Occident». C. Kannengiesser: «Théologie et patristique.
Le sens actuel de leur rapport vérifié chez Athanase d'Alexandrie». H. Cazelles :

« Royaume des prêtres et nation consacrée (Ex. 19,6)». A. Feuillet : « Le problème
de la liberté dans la première Epître aux Corinthiens». M. Corbin : « Nécessité et

liberté. Sens et structure de l'argument du Cur Deus Homo d'Anselme de

Cantorbéry ».
Eric Junod

R. Brändle, Die Ethik der «Schrift an Diognet». Eine Wiederaufnahme
paulinischer und johanneischer Theologie am Ausgang des zweiten
Jahrhunderts (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testamentes, 64), Zürich, Theologischer Verlag, 1975, 257 p.

Cette étude dégage et commente avec opportunité une caractéristique essentielle

de l'A Diognète: ses préoccupations éthiques qui s'enracinent à la fois dans
la théologie paulinienne et la théologie johannique. Sur ce point, cet écrit se

distingue en effet de toute la littérature apologétique du IIe siècle ou d'un ouvrage
comme le Protreptique de Clément d'Alexandrie. Les réminiscences pauliniennes
sont particulièrement nombreuses et remarquables : antithèse entre le «jadis» et
le «à présent», tension eschatologique, accent mis sur l'imitation de Dieu. L'existence

chrétienne est présentée comme un conflit entre l'impossibilité d'échapper à

ce monde charnel et l'impossibilité de s'y conformer. L'attente de l'incorruptibilité

céleste, attente fondée sur la certitude que le corruptible n'est déjà plus
qu'un état provisoire, permet cependant au chrétien de pratiquer la charité et la
piété en dépit de l'hostilité du monde. L'influence johannique est plus discrète.
Brandie en repère surtout des traces dans le thème de l'amour de Dieu pour les

hommes qui est la condition de possibilité de l'amour du prochain. — Si l'A
Diognète reste aujourd'hui encore un ouvrage de référence, c'est sans doute à

cause de cet enracinement (enracinement qui se limite pourtant à des thèmes
précis, comme Brandie le montre bien) dans les théologies paulinienne et johannique

qui lui confère une place tout à fait à part entre les écrits gnostiques préconisant

l'évasion hors du monde et les écrits apologétiques trop soucieux
d'intégration et de conformité au monde.

Eric Junod



BIBLIOGRAPHIE 77

Origene, Contre Celse (tome V) (Sources chrétiennes, 227), Paris, Le Cerf,
1976, 538 p.

Après avoir donné en quatre tomes (Sources Chrétiennes, 132, 136, 147 et 150)
une édition du texte grec du Contre Celse, accompagnée d'une traduction
française et de nombreuses notes, le Père Borret couronne son superbe travail par ce
volume d'introduction et d'index. Les index (scripturaire, auteurs juifs et
chrétiens, auteurs païens, nominum et rerum, verborum) occupent la moitié du livre,
soit plus de 250 pages L'éditeur est parvenu à les rendre, non seulement aussi
complets que possible, mais surtout extrêmement pratiques à consulter. Dans
l'index scripturaire, par exemple, le lecteur sait immédiatement, grâce à des
procédés typographiques, si telle référence est faite par Celse ou Origene ou
encore si elle est introduite dans une note, il sait également s'il s'agit d'un bref
extrait ou d'une citation importante. L'index nominum et rerum indique dans
quel contexte le mot est cité. Quant à l'index verborum, il offre le double mérite
d'être plus riche que celui de Koetschau et de classer les emplois des mots avec
une grande précision. — Ces vertus de clarté et d'intelligence se retrouvent dans
l'introduction qui traite successivement du discours de Celse et du texte
d'Origène. La première partie, de loin la plus longue, est aussi la plus intéressante.
M. Borret analyse longuement le contenu du Discours véritable, rappelle les questions

relatives à sa date et à l'identité de son auditeur, pour finalement passer en
revue toutes les études importantes parues sur Celse depuis celle de Keim (1873)
jusqu'aux travaux contemporains. Ces 200 pages sur le Discours véritable
fournissent davantage qu'un complet état de la question. Les remarques proposées au
sujet du plan de l'ouvrage, au sujet de son genre littéraire et de sa finalité, ainsi
que les réserves formulées à l'égard de la thèse d'Andresen, sont de nature à faire
progresser la compréhension du Discours véritable. — La modestie du Père Borret,
son érudition précise et sa préoccupation de se mettre constamment au service du
lecteur caractérisent ce volume aussi bien que les quatre qui l'ont précédé.
L'ensemble constitue l'une des plus belles réussites de la collection Sources
Chrétiennes et une pièce de référence pour les études origéniennes.

Eric Junod

W. Gessel, Die Theologie des Gebetes nach «De Oratione» von Origenes,

München, Schöningh, 1975, 276 p.

Le premier mérite de ce livre est de combler un vide. En effet, à côté de

l'ouvrage tout à fait dépassé de D. Genet (1903) et d'une thèse italienne qui n'a

malheureusement pas été imprimée, il n'existait jusqu'à présent aucune étude

approfondie sur le Traité sur la prière d'Origène. Son second mérite, plus précieux

encore, est de présenter un travail sérieux et de bout en bout intéressant. Comme

l'indique le titre, il ne s'agit pas d'un commentaire du traité, mais d'une synthèse

sur la théologie de la prière d'après le De oratione. Les autres œuvres d'Origène,
notamment les homélies qui sont riches en prières et en observations sur la prière,
ne sont pas prises en compte, sauf quelques pages du Contre Celse. Cette
limitation se justifie parfaitement si l'on considère la richesse théologique du traité et

surtout sa très grande difficulté de lecture et d'interprétation. Si les études sont si

rares, ce n'est pas par hasard — Cette difficulté, comme le montre Gessel, tient à

ce qu'Origène entend composer un vrai travail de science théologique sur le

«problème» de la prière, et non pas une sorte d'initiation à l'art de prier et à la

piété. Le caractère théologique du traité apparaît déjà dans le genre littéraire du

genus deliberativum auquel recourt Origene. Gessel consacre de nombreuses pages



78 BIBLIOGRAPHIE

à cette question du genre littéraire. — Les chapitres du livre examinent les points
suivants : les différentes sortes de prières, Dieu le Père, l'intercession de l'Esprit,
la prière «comme i! convient» (selon l'expression paulinienne, c'est-à-dire pour
Origene tout ce qui touche aux moments, lieux, gestes de la prière, aux dispositions

intérieures et à la critique du bavardage), la prière et la providence, le

contenu et le but de la prière de demande, l'effet de la prière, l'exaucement et

enfin la prière sans relâche. — L'étude de Gessel sur tous ces points est remarquablement

lucide. On doit toutefois regretter qu'elle isole Origene et qu'elle le
considère exclusivement comme un théologien chrétien. L'influence de la
problématique philosophique (contemporaine d'Origène) sur la prière est laissée de côté.
Or il est manifeste que cette problématique philosophique (partiellement connue
par Maxime de Tyr, Alexandre d'Aphrodise, Porphyre, etc.) joue un rôle décisif
dans le choix et dans la discussion des questions traitées par le théologien
alexandrin. Dans ce traité la dette d'Origène à l'égard de la philosophie doit être

reconnue, non seulement par souci d'exactitude historique, mais surtout parce
que sa reconnaissance permet une plus juste appréciation et une meilleure
compréhension du texte.

Eric Junod

N. de Lange, Origen and the Jews. Studies in Jewish-Christian relations in

third-century Palestine University of Cambridge Oriental Publications,
25), Cambridge, Cambridge University Press, 1976, 240 p.

Si Origene est le premier théologien chrétien à entreprendre sur l'Ecriture un
travail proprement scientifique (voir les Hexaples, mais aussi ses Commentaires,
scolies et homélies), s'il est également le premier à tenter de définir des règles
d'herméneutique (cf. surtout les extraits conservés dans les ch. 1-14 de la
Philocalie), il peut cependant prendre appui sur des techniques et des traditions exégétiques

bien établies. Sa dette à l'endroit des procédés des grammairiens, par
exemple, est indéniable. Ses emprunts aux techniques et aux traditions exégétiques

conservées et développées dans le judaïsme contemporain sont d'une plus
grande importance encore. — L'étude de de Lange, présentée trop modestement
comme une introduction, cherche à déterminer ce qu'Origène connaît du
judaïsme palestinien, ce qu'il lui emprunte et aussi ce qu'il condamne en lui. Elle
nous parait mettre en évidence deux points essentiels : l'influence du judaïsme
rabbinique sur l'exégèse d'Origène et l'attitude relativement irénique du
théologien à l'égard des Juifs. Le premier point constitue à bien des égards une
nouveauté. En effet, si l'influence du judaïsme alexandrin et en premier lieu de

Philon est bien connue — en particulier pour ce qui touche à l'interprétation
allégorique de type psychologique, celle des grands rabbis qui ont exercé en Palestine
n'a jusqu'alors guère été décelée. De Lange en note des traces convaincantes, par
exemple dans de nombreuses interprétations symboliques d'Origène à propos de
la Torah et des noms propres. Le second point ne constitue pas une nouveauté,
mais ce livre a le mérite d'analyser avec finesse et de façon complète l'attitude
particulière d'Origène envers les Juifs. Le chapitre sur le Contre Celse est à cet
égard remarquable. Origene s'est pleinement engagé dans le combat que l'Eglise
livrait contre la Synagogue : il défend la doctrine de l'élection, il critique les

enseignements et les pratiques des Juifs et il leur reproche leur exégèse littérale. Mais
en même temps, il souligne nettement tout ce qui rattache le christianisme au
judaïsme et il prend la défense de celui-ci contre les excès de la polémique
païenne antijuive. L'exceptionnelle douceur du ton d'Origène à propos des Juifs



BIBLIOGRAPHIE 79

tient certainement à son tempérament et aux contacts qu'il a pu établir avec des
membres de la Synagogue. Elle s'explique aussi — et de Lange le souligne — par
les circonstances historiques qui ne favorisent pas un combat fratricide entre Juifs
et Chrétiens alors que tous deux sont menacés par le paganisme.

Eric Junod

Cyrille d'Alexandrie, Dialogue sur la Trinité (tome I : Dialogues I et
II). Introduction, texte critique, traduction et notes par G. M. de
Durand (Sources Chrétiennes, 231), Paris, Le Cerf, 1976, 409 p.

Les Dialogues appartiennent aux ouvrages de la polémique antiarienne. Les
deux premiers, édités et traduits dans ce volume, sont consacrés en priorité à la
définition d'«homoousios», du titre de Médiateur, d'« inengendré» et à la
discussion de la génération du Fils. A la différence des Cappadociens, Cyrille ne
se préoccupe guère de distinguer les « personnes» divines ; l'accent est mis sur le
Fils et la critique de toute espèce de subordinatianisme. — L'édition est nouvelle,
et l'œuvre se trouve traduite en français pour la première fois. Nous reviendrons
sur cet important travail, qui nous livre un grand texte patristique de théologie
trinitaire, lorsque la publication des volumes suivants permettra de lire les sept
Dialogues.

Eric Junod

BASILIO DI CESAREA, II battesimo. Testo, traduzione, introduzione et

commento a cura di Umberto Neri (Testi e ricerche di Scienze

religiose, 12), Brescia, Paideia, 1976,455 p.

Cet ouvrage atteint excellemment les trois buts qu'il s'est fixé: fournir la première
édition scientifique de ce De baptismo, démontrer le bien-fondé de l'attribution du
traité à Basile de Cesaree, mettre en lumière la richesse doctrinale et spirituelle d'un
texte qui, du fait des soupçons pesant sur son authenticité, n'avait que rarement
retenu l'attention des spécialistes de Basile U. Neri expose, dans son introduction,
l'histoire et les arguments de la discussion relative à l'authenticité du traité. Deux

noms émergent: celui du mauriste Julien Garnier qui, au début du XVIIIe s., a

contesté sur la base d'arguments stylistiques que le traité pût être de la main de

Basile, et celui de Jean Gribomont, l'un des meilleurs connaisseurs actuels du grand
Cappadocien, qui, pour des raisons tout à la fois stylistiques, historiques et théologiques,

juge fragiles les réserves et les doutes portant sur son authenticité. Neri
prolonge les remarques de Gribomont par un examen attentif de la langue, de la syntaxe,
du style, de l'utilisation de l'Ecriture et de la doctrine du traité. La conclusion qu'il
en tire ne laisse plus guère de place au scepticisme : non seulement on ne perçoit aucun
véritable contraste entre la langue et les thèses de Basile et celles du De baptismo,
mais encore le traité s'insère parfaitement dans le style de pensée de l'évêque, si

parfaitement que l'hypothèse d'une imitation composée par un disciple paraît impossible.

- La tradition manuscrite du traité est riche: on dénombre 34 témoins du

texte. Neri a pu en collationner la quasi-totalité. Il les regroupe en deux familles

(elles-mêmes divisées en groupes) qui divergent sur environ 150 leçons et qui
pourraient représenter deux copies indépendantes mais dérivant d'un même archétype.
Avec raison Neri renonce à composer un texte éclectique: il l'établit sur la base d'un

groupe appartenant à la première des deux familles. L'édition et l'apparat critique



80 BIBLIOGRAPHIE

sont très clairement présentés et permettent ainsi au lecteur de faire son propre
travail critique. Peut-être pourra-t-on regretter que l'éditeur n'ait pas introduit une
division en paragraphes qui aiderait à repérer et à citer les sections du traité. - Le

texte est accompagné d'une traduction ainsi que de nombreuses notes qui forment
une manière de petit commentaire suivi et qui, comme pour confirmer encore l'hypothèse

de l'authenticité, abondent en renvois à d'autres œuvres de Basile. Ces renvois
ne sont pas toujours très commodes, car ils se bornent le plus souvent à mentionner
la colonne de Migne. Or, pour prendre le seul exemple du De spiritu sancto, il eût été

bien plus pratique d'indiquer les chapitres, le paragraphe et la page de l'édition du

texte de Pruche dans Sources Chrétiennes. Cette remarque, qui vaut pour d'autres
œuvres de Basile ainsi que d'autres Pères, n'ôte rien à la qualité et à la précision des

notes. La traduction mérite les mêmes éloges: elle reste très proche du texte, lequel
n'est guère difficile. - Le traité, dont Neri situe la rédaction entre 371 et 379, se

compose de deux tomes : le premier contient trois discours sur l'initiation chrétienne,
le second est fait de treize réponses à des questions relatives à la vie chrétienne
(condition pour l'admission au baptême, sens du baptême et de l'eucharistie,
problèmes de l'obéissance et de la désobéissance). L'argumentation scriptuaire y joue un
rôle prépondérant. Basile trouve dans l'Ecriture l'assurance que le baptême en Christ
transforme l'homme et lui donne la force de résister à l'emprise redoutable du péché.

- Il faut saluer comme un événement d'importance le travail d'U. Neri qui donne à

ce De baptismo une solide édition critique et qui, de façon convaincante, le restitue
à son auteur : Basile de Cesaree.

ERIC JUNOD

Hilaire d'Arles, Vie de saint Honorât. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Marie-Denise Valentin (Sources Chrétiennes,
235), Paris, Le Cerf, 1977, 204 p.

La Vie de saint Honorât avait déjà reçu en 1952 une bonne édition critique due
à S. Cavallin. Celle de M.-D. Valentin, qui repose sur une solide étude de la
tradition manuscrite, propose un texte qui tient mieux compte de la qualité
respective des diverses familles de témoins du texte. Elle est accompagnée d'une
traduction et précédée d'une introduction présentant les problèmes historiques,
littéraires et textuels. Cette Vie de saint Honorât, composée par Hilaire (son
successeur sur le trône episcopal d'Arles), n'excite pas d'emblée l'intérêt de

l'historien et du théologien. On peut en être surpris puisque Honorât est le

contemporain d'Augustin et qu'il vit donc à une période particulièrement fertile
en événements politiques et en conflits doctrinaux. Mais Hilaire reste quasiment
muet sur ces événements et ces conflits. Il rédige avec goût une œuvre littéraire,
tout à fait caractéristique de l'éloquence épidictique : Honorât, pourvu de toutes
les qualités, y apparaît surtout comme un maître spirituel. Le tableau de son
arrivée et de ses premières activités à Lérins est sans doute l'une des plus belles

pages de l'ouvrage.

Eric Junod



BIBLIOGRAPHIE 81

A. de Vogüe, La Règle de saint Benoît. Tome VII : commentaire
doctrinal et spirituel, Paris, Le Cerf, 1977, 493 p.

En ajout à son édition, traduction et commentaire de la Règle de saint Benoit
(Sources Chrétiennes, 181-186), A. de Vogue donne dans ce volume un commentaire

doctrinal et spirituel qui fait apparaître tout ce que la Règle doit à l'Ecriture,
à la tradition patristique et à la tradition monastique. Commentaire extrêmement
riche qui n'est pas seulement un trésor d'érudition mais aussi une profession de
foi dans les vertus toujours actuelles de la vie monastique.

Eric Junod

Léon le Grand, Sermons. Tome II. Traduction et notes de Dom René
Dolle, 2e édition (Sources chrétiennes, 49bis), Paris, Le Cerf, 1969,
205 p. Léon le Grand, Sermons. Tome IV. Traduction, notes et index
de Dom René Dolle (Sources chrétiennes, 200), Paris, Le Cerf, 1973,
458 p.

Nous signalons avec joie la parution de la deuxième édition du tome II et celle
du tome IV des Sermons de Léon le Grand dans la collection des «Sources
Chrétiennes». Nous avons présenté ici même (RThPh, 3e série, 15 (1965) 317-318) la
deuxième édition du premier volume. Quant au troisième, il a paru en 1961. — Le
tome II contient les sermons sur les collectes et les sermons pour le carême. Les
«collectes» ont été instituées par l'Eglise ancienne pour éclipser les ludi apolli-
nares que l'on célébrait à Rome du 6 au 12 juillet. Le sacrifice des aumônes devait
se substituer aux sacrifices offerts aux idoles. Une raison économique a favorisé
ces cérémonies chrétiennes : la misère des masses populaires qui, sous la menace
des invasions barbares, se réfugiaient dans les villes. La carence du pouvoir civil
aggravait ce problème social et imposait au pape de grandes responsabilités. —
C'est au travail patient et méticuleux de Dom Dolle que nous devons la présentation,

l'annotation et la traduction de ces sermons. Par rapport à la première
édition, la traduction a peu changé. Les notes en revanche ont été développées et
les références bibliques mieux présentées. Une table de concordance permet de

retrouver l'ordre des sermons dans l'édition des Ballerini. C'est le texte des

Ballerini que le traducteur suit ici. — Pour le quatrième volume, il a pu bénéficier
des travaux encore inédits de A. Chavaste qui prépare une édition critique. Ce
dernier volume présente les sermons des Quatre-Temps (sauf ceux du Carême),
ceux pour les fêtes des saints, en particulier Pierre et Paul, et ceux que Léon le

Grand prononça le jour de sa consécration et à plusieurs de ses anniversaires.
Divers index, aussi copieux que précieux, portant sur l'ensemble des sermons,
complètent le volume.

François Bovon

Pseudo-Philon, Les Antiquités Bibliques. Tome I : introduction et texte
critiques par D. J. Harrington, traduction par J. Cazeaux. Tome II :

introduction littéraire, commentaire et index par C. Perrot et P.-M.

Bogaert (Sources Chrétiennes, 229 et 230), Paris, Le Cerf, 1976, 387 p.
et 317 p.

Cet ouvrage, transmis sans titre et sans indication d'auteur dans une version

latine, fut sans doute rédigé en hébreu puis traduit en grec. Sa composition doit
précéder de peu la Guerre Juive. Il s'agit d'une histoire biblique qui va d'Adam



82 BIBLIOGRAPHIE

jusqu'à la mort de Saul et qui ressortit au genre littéraire du midrash : le texte
biblique n'est pas expliqué, mais il est continué, d'une façon très libre, dans le but
d'édifier un public aussi large que possible. Sa théologie le rattache au milieu
synagogal dominé par le pharisaïsme. Considéré à bon droit comme « un lieu
privilégié pour la connaissance du judaïsme du Ier siècle», ce livre fait l'objet
d'une édition, traduction, introduction et étude analytique en tous points
remarquable.

Eric Junod

Théologie P. RICŒUR, E. LÉVINAS, E. HAULOTTE, E. CORNELIS, CL. GEFFRE,
contem- ^a Révélation, Bruxelles, Publications des Facultés universitaires Saint-
poraine

Louis, 1977,240 p.

Ce sont les conférences prononcées à une session de l'Ecole des sciences

philosophiques et religieuses des Facultés Saint-Louis et la discussion consécutive qui sont
rassemblées ici. De E. Haulotte, on nous propose une analyse à la mode linguistico-
structuraliste du fonctionnement du texte néo-testamentaire comme acte révélateur
unissant les niveaux verbal et pratique à partir d'un dispositif linguistique particulier.

- Cl. Geffré, lui, veut lier indissolublement la révélation à l'histoire et le sens à

l'événement. Contre la théologie traditionnelle qui cherchait dans la révélation un
système de vérités éternelles (et, ajoutons peut-être, l'expérience de cette éternité),
il prétend que c'est Dieu lui-même qui se donne à nous dans l'histoire de telle façon

que nous puissions voir dans la Résurrection une anticipation de l'accomplissement
des temps et interpréter notre histoire à partir de cet événement. Comme chez Hegel,
celle-ci unirait en un destin commun Dieu et l'homme, avec cette différence que le

savoir absolu resterait ici à venir et qu'il ne pourrait être qu'anticipé par une interprétation

qui mettrait en rapport la vie du Christ avec l'histoire universelle. Etrange
plaidoyer de la temporalité contre l'éternité, qui s'arrête pourtant à mi-chemin! -
C'est une idée du salut opposée à celle-là qu'expose E. Cornélis en montrant comment,
dans la tradition indienne, la pensée religieuse évolue d'une conception sacrificielle,
fondée sur le principe du karman (liaison des actions à leur rétribution dans le
temps), aux théories bouddhistes et védantistes qui veulent libérer l'homme du

monde et de la temporalité. Ici, la révélation n'est pas conçue comme un signe donné
à déchiffrer, mais comme l'évidence impersonnelle qui illumine celui qui se délivre
du monde des signes: "La lumière n'a pas à s'autoriser d'un auteur. Elle se prouve
lumière dans l'acte même par lequel se dissipent les ténèbres." - Pour P. Ricœur,
quoique dans un autre sens que chez Cl. Geffré, le sens de l'Ecriture ne diffère pas de

celui des événements de l'histoire sainte qu'elle raconte. Ainsi, le discours narratif de

l'Ancien Testament ne doit pas nous inciter à chercher derrière lui la pensée cachée

d'un "souffleur" des Ecritures, car la révélation est au contraire dans l'objet même de

la narration. Mais il faut ajouter aussitôt que cette révélation adhère à la forme de

l'écrit (tour à tour discours prophétique, narratif, prescriptif, sapiential et lyrique,
dont l'auteur analyse les caractères respectifs et les rapports réciproques), de sorte

qu'elle se présente comme essentiellement "polyphonique" et intraduisible dans un
langage théorique universel. En effet, la fonction du langage "poétique" n'est ni
d'exprimer la subjectivité de l'auteur, ni la simple description : il produit indirectement

un monde qu'il nous propose en nous le "révélant". Mais il n'apparaît qu'à une
conscience capable de se dessaisir d'elle-même et de se laisser mettre en question par



BIBLIOGRAPHIE 83

le texte. En effet, l'autonomie et l'assurance de la conscience transcendentale est
illusoire, et sa vérité est dans l'éclatement que lui font subir les événements, si bien

que la révélation peut être un appel non contraignant s'adressant à l'imagination et
à l'audace herméneutique qui interprète les signes sans caution absolue préalable.
Cette étude très intéressante de P. Ricœur trouve cependant sa limite face à la question

de la spécificité éventuelle du religieux par rapport au poétique en général, et
la seule différenciation opérée reste vague: "L'herméneutique biblique est un cas

particulier, en ceci que la Bible est un des grands poèmes de l'existence. Un cas

unique, parce que tous les discours partiels sont référés au Nom qui est le point
d'interprétation et la case vide de tous nos discours sur Dieu, au nom de l'Innommable."

- Se situant d'abord dans la tradition juive, qui multiplie les niveaux de

l'interprétation pour les incorporer au fur et à mesure au corpus des textes sacrés,
E. Lévinas voit, lui aussi, le sens de la révélation dans l'éclatement de la conscience
rationnelle autonome: elle ouvre le Même à l'Autre. Mais cette irruption n'est plus
celle d'un monde dans l'imagination : elle est celle du commandement, qui constitue
l'être aussi bien de l'Ancien Testament que du Talmud, dont le premier précepte est

précisément l'étude obligatoire de la Loi écrite et orale. La religion s'identifie donc
à l'éthique, elle-même inséparable de la révélation de l'Autre qui s'adresse à ma
responsabilité à travers autrui. Chez E. Lévinas, le sens est aussi multiple, mais parce
que le commandement est essentiellement adressé aux différentes personnes visées

dans leur singularité, car "l'homme est à la fois, celui à qui la parole se dit, mais aussi

celui par qui il y a Révélation." - La valeur de cet ouvrage est certainement de

proposer plusieurs approches d'un même concept fondamental, à la fois communiquantes
et profondément divergentes cependant.

GILBERT BOSS

GERHARD SAUTER, Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie,

Munich, Kaiser, 1973, 362 p.

L'ouvrage porte en sous-titre: "la théologie et la nouvelle discussion autour de la

théorie de la science ; matériaux ; analyses ; ébauches". Deux phénomènes ont
occasionné cette série de recherches (plusieurs professeurs ont collaboré à la rédaction de

certaines parties du livre). Du côté de la théologie d'abord, une crise théorique grave

est ouverte, marquée par le hiatus qui s'aggrave entre le langage théologique et celui
de l'Eglise, par la difficulté de la théologie à s'émanciper de son héritage idéaliste et

historiciste, et par la division des théologiens en écoles antagonistes, l'une dirigée vers

l'Eglise et centrée sur la spécificité de la foi chrétienne, l'autre dirigée vers le monde

et préoccupée d'engagement social (partie A du livre). Du côté de la culture ensuite,

la théorie de la science a connu au cours de ce siècle un développement important
grâce aux travaux de cercles de chercheurs comme ceux du positivisme logique, de la

philosophie analytique, du rationalisme critique, de l'école de Francfort et du

structuralisme. Avec ces développements, les problématiques antérieures, notamment héritées

de l'idéalisme allemand - recherche d'une science universelle, préséance des

sciences exactes ou naturelles, autonomie des "Geisteswissenschaften" -, ont fait

place à la description des sciences comme ensemble de langages structurés: une

science est une instance capable d'engendrer sous contrôle des expressions ou

propositions bien formées (partie B et C du livre). Dans la dernière partie (D), Sauter

soumet la théologie à une analyse critique inspirée de la théorie moderne des seien-



84 BIBLIOGRAPHIE

ces. II caractérise donc la théologie comme une langue structurée chargée d'engendrer

et de contrôler des expressions ou assertions spécifiques, avec comme source la
tradition biblique, comme base d'accord la communauté de l'Eglise, et comme
problématique la situation critique de celle-ci dans le monde contemporain avec les

tâches qu'elle y trouve. Sauter estime qu'on pourra légitimement considérer la théologie

comme une science lorsque les règles d'engendrement et de contrôle qui régissent

(ou devraient régir) son langage auront été clarifiées et adoptées par ceux qui la

pratiquent. L'auteur admet qu'on n'en est encore qu'aux balbutiements. Très

prometteur par sa problématique, le livre de Sauter se révèle fort ardu par sa terminologie

démesurée, et assez décevant quant au résultat. L'enjeu existentiel de la
théologie, la polémique entre la foi et l'incroyance, luttant pour la maîtrise de la réalité,
qui doit nécessairement se refléter dans le langage théologique, et la paradoxalité du

christianisme centré sur l'événement historique de la mise en croix de Jésus de

Nazareth, aucun de ces éléments caractéristiques ne trouve place dans la description
formelle du discours théologique que fait Sauter. Faut-il vraiment que la correction
formelle de la théologie et sa légitimité culturelle soient obtenues au prix de son
intérêt vital? Les médecins de Molière disaient déjà qu'il vaut mieux pour le malade

mourir dans les règles que vivre contre les règles...

PIERRE PAROZ

FRIEDRICH MILDENBERGER, Gotteslehre. Eine dogmatische
Untersuchung, Tübingen, Mohr, 1975, 222 p.

L'auteur reprend ici la question du penser de Dieu. Il le fait à partir d'une discussion

critique de la "théorie de la connaissance naturelle de Dieu" et en vue de poser
théologiquement la question même dont il s'agit. Mildenberger reste foncièrement
barthien quand il dénonce les postulats "modernes" (de la période classique) qui ont
infecté une certaine métaphysique lors même qu'elle a entrepris de penser le fondement;

quand, en regard, il valorise le discours trinitaire; quand il souligne le lien
nécessaire et premier entre élection ou alliance et création ; quand il entend penser
ensemble commencement et fin; quand il propose un concept de réalité qui, se dérobant

à toute maîtrise totalitaire, réclame d'être vu à partir du thème eschatologique ;

quand il milite pour une instance narrative. L'ensemble du travail est surordonné par
la question de la pertinence de la théologie. A ce propos, on peut se demander s'il est
suffisant de parler de diverses "théories" à propos des différentes manières de penser
Dieu dans l'espace (suffit-il, théologiquement, d'arguer d'une société "pluraliste"?)
et le temps (suffit-il d'argumenter en termes de "pertinence" pour venir à bout,
théologiquement, de la crise d'une certaine métaphysique qui nous précède et des

questions qu'elle entraîne par le fait même?) et s'il ne faut pas penser plus radicalement

l'historicité de telle "théorie" comme histoire du penser humain ainsi que le

rapport que cette histoire entretient avec l'"être" de Dieu. Cet ensemble de questions
n'est pas sans lien avec la divergence marquée par l'auteur par rapport à E. Jüngel,

p. 161 (cf. réponse de Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, p. 449): que suppose en

effet l'exigence de Mildenberger "über die Geschichte Gottes hinaus nach Gott selbst

zu denken"? Suivre les principes mis en œuvre dans le reste de l'ouvrage ne conduit-il
pas à reprendre critiquement l'énoncé de cette question?

PIERRE GISEL



BIBLIOGRAPHIE 85

GERHARD EBELING, Wort und Glaube. Dritter Band. Beiträge zur
Fundamentaltheologie, Sotériologie und Ekklesiologie, Tübingen, Mohr,
1975,647 p.

Ce 3e recueil d'articles du systématicien de Zurich se découpe selon trois parties.
1) études de théologie fondamentale: le thème de l'expérience; Luther et l'avènement

de la modernité ; Schleiermacher (études importantes dans la mesure où l'on a
souvent dit que le propos théologique d'Ebeling - cf. notamment la notion, centrale,
de foi - n'était pas sans rapports avec celui de Schleiermacher) ; la question de la
scientificité de la théologie ; 2) études se rapportant à la sotériologie avec, de façon
centrale, une série de réflexions sur l'anthropologie et le mal ; 3) études d'ecclésiologie:

église et théologie; église et politique; etc.; notons qu'un tiers du volume
était, jusqu'ici, non publié. Le tout apparaît, comme toujours chez Ebeling, très
précis dans l'argumentation, très informé quant à l'histoire de la théologie, volontiers
"intempestif" et sainement exigeant. Ce recueil mérite d'être travaillé et oblige à une
discussion sérieuse même - ou, plutôt: surtout — lorsque (et c'est mon cas) on
n'arrive pas (héritage barthien, voire réformé?) à en partager une certaine manière de

poser, originairement, les questions. L'absence d'éléments en vue d'une théologie
de la création (quoi qu'en dise l'auteur, p. IV) ainsi que (pour le dire de façon - trop -
rapide) un certain primat accordé au thème sotériologique me paraissent fournir
comme des points-tests à partir desquels pourrait s'engager un débat théologique
sérieux.

PIERRE GISEL

WOLFGANG TRILLHAAS, Perspektiven und Gestalten des neuzeitlichen
Christentums, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1975,263 p.

Recueil d'articles parus entre 1946 et 1975, destiné à un large public, cet ouvrage
est divisé en trois parties : une réflexion sur la nouvelle époque que constitue le
protestantisme dans le christianisme ; la présentation de figures marquantes ou singulières,
de Paul Gerhardt et J. S. Bach à P. Tillich, en passant par Spener, Lohe, Harnack et
Barth ; enfin des perspectives d'avenir, centrées sur les rapports du christianisme et de

la modernité (Université et théologie ; philosophie ; sécularisation). - Les portraits de

Trillhaas sont admirables de vivacité et d'intelligence; en quelques pages, il nous fait
aimer ou (re)découvrir des penseurs et des hommes d'Eglise très différents, sans nous
dissimuler ses réserves à leur égard. - L'apport le plus intéressant de l'auteur concerne
la relation du christianisme et de la modernité. Malgré tous les risques qui lui sont
attachés (exégèse arbitraire et plurielle de l'Ecriture, rupture avec la tradition,
sécularisation de la liberté), le "christianisme protestant" constitue un "processus irréversible":

c'est l'entrée du christianisme dans la modernité, et donc aussi le chemin le

plus difficile. Mais il prend (et garde) toute sa signification du fait de la confiance

qu'il accorde à la vérité : l'Ecriture a en elle-même la force de s'affirmer et de s'imposer.

- Certes, l'anthropologie de la Réforme reste pessimiste et n'aide guère à résoudre

les problèmes socio-politiques que nous rencontrons aujourd'hui (cf. les trois études

sur l'éthique sociale et la conception politique du luthéranisme) ; mais nous ne

pouvons pas non plus nous en remettre inconditionnellement à l'autonomie prônée par

l'Aufklärung-. nous demeurons suspendus entre le scepticisme et l'espérance. - On



86 BIBLIOGRAPHIE

verra facilement chez Trillhaas une tendance à la synthèse et à la médiation typique
d'un néo-protestantisme renouvelé. Prenons garde toutefois de ne pas sous-estimer

d'une part la conscience aiguë qu'il a des tensions entre la modernité et la foi, d'autre

part son insistance sur la radicalisation de l'autonomie par la christologie.

DENIS MÜLLER.

TRUTZ RENDTORFF (éditeur), Die Realisierung der Freiheit. Beiträge
zur Kritik der Theologie Karl Barths, Gütersloh, Gerd Mohn, 1975,
168 p.

Déjà connu par sa vigoureuse réinterprétation de la théologie de K. Barth à partir
du thème de la radicalisation de l'autonomie, T. Rendtorff mène ici avec ses collaborateurs

une série de vérifications de son hypothèse de départ, en l'étendant de manière

plus explicite à la Kirchliche Dogmatik elle-même (F. W. Marquardt ayant soupçonné
T. Rendtorff et F. Wagner de s'arrêter au Römerbrief). - Comme l'indique le titre de

l'ouvrage, la lecture et la critique se concentrent sur la notion de liberté, par quoi les

auteurs me paraissent entendre un double processus: d'une part la détermination
autonome de la théologie comme science sui generis, d'autre part l'autodétermination
souveraine par laquelle Dieu se pose et se révèle. L'intérêt indéniable d'une telle
approche est de mettre en évidence la correspondance structurale entre la compréhension

de la théologie comme conscience absolue de soi et le contenu proprement
théologique qui sous-tend et détermine cette compréhension, tout en lui devant à son
tour énormément. - Le plus radical à cet égard est sans doute F. Wagner: il prétend
déceler, sous-jacente aux contenus théologiques ou politiques, et par le biais d'une
analyse formelle et structurale, une veine plus fondamentale, à savoir une théorie de

la subjectivité et de l'autonomie. La vraie question de Barth serait alors à ce niveau
celle du rapport entre le sujet et son autre; en pensant Dieu d'abord pour soi (zuvor
in sich selber), et en distinguant implicitement une altérité faible (entre le Père et le

Fils au plan de la trinité immanente) d'une altérité forte (entre Dieu et l'homme, de

même qu'entre le Fils et l'homme), Barth aurait passé à côté de l'altérité en tant que
telle (un thème que soulignent également W. Sparn et F. W. Graf) ; la fameuse concentration

christologique culminerait en fait dans un pur théocentrisme, au terme duquel
l'autre, dans sa radicalité, finirait par être identifié à Dieu. Ainsi, Barth n'aurait pas
vu ce que signifie la négation de la négation ; il se serait contenté de supprimer l'altérité

de l'autre en tant qu'autre, en l'opposant abstraitement à l'Absolu, au Sujet. La
doctrine barthienne de la réconciliation aboutirait à l'absolutisation de la souveraineté

de Dieu, sans que le droit de l'homme trouve sa place. Inversement, l'Absolu
serait réduit par Barth à un mauvais infini, simple rejet, négation abstraite et non
dialectique du fini. - Selon Wagner (cf. aussi F. W. Graf), Barth retomberait ainsi
dans la positionnante et le subjectivisme qu'il avait pourtant dénoncés lui-même dans
la théologie du XIXe siècle : l'unité de l'Absolu et du relatif serait affirmée de manière

arbitraire, sans être jamais fondée dans l'être même de l'Absolu et sans être jamais
dégagée de manière rationnelle (d'où le parallélisme établi ici, surtout par Wagner et
Graf, entre l'argumentation barthienne et la démarche "fascisante" d'un philosophe
comme A. Gehlen). - F. Wagner met le doigt (de même que W. Sparn, analysant avec

finesse la théorie barthienne de la prédestination, où l'altérité de l'homme (le péché!)
est intégrée dans une christo-théo-logie) sur une ambiguïté indéniable de la pensée de

K. Barth. Il met de plus en lumière les présupposés méthodologiques et philosophiques

sous-jacents à la Dogmatique. Positivement, cela permet de mieux comprendre



BIBLIOGRAPHIE 87

que la théologie barthienne ne se résume pas à une réorganisation pure et simple des
données de la dogmatique protestante (néo-orthodoxie!), qu'elle est bien plutôt une
thématisation théologique radicale des apories auxquelles l'Aufklärung a mené la
théologie. - Néanmoins, la position de Wagner (exposée dans un texte ajouté en

appendice et consacré à la "christologie comme théorie exemplaire de la conscience
de soi"(!) intervient déjà dans la critique qu'il donne de Barth. Pour lui, la christologie

doit rendre compte de la méditation circulaire et rationnelle de l'Absolu et du
relatif, ou, si l'on préfère, de la transcendance et de l'immanence, de telle manière

que l'Absolu contienne en lui le fini et que le fini, de son côté, soit reconnu dans son
droit. - Je me demande pour ma part si l'on ne recourt pas de la sorte à un concept
étroitement juridique et statique du droit. Chez Barth, l'homme ne trouve son "droit"
que dans et par le dynamisme événementiel par lequel Dieu le rencontre et le
transforme. Pour découvrir dans la Dogmatique une opposition aussi abstraite entre le

droit de l'homme et le droit de Dieu, nos auteurs ont dû mettre entre parenthèses la

catégorie d'événement qui assure précisément chez Barth la médiation dynamique et
historique entre Dieu et l'homme. Cela ne signifie pas, certes, que Barth n'ait pas
buté sur des apories: ainsi sa théorie de la prédestination repose sur un tour de

passe-passe. Mais pour dépasser la difficulté, il me paraît plus indiqué de creuser
la portée théologique de l'événement de la révélation et de l'événement de la foi
(cf. E. Jüngel), plutôt que de s'inféoder à une théorie néo-hégélienne de l'Absolu.
La question n'est donc pas tant: Barth essaie-t-il de penser la médiation de la
transcendance et de l'immanence (car tout théologien le fait), mais bien: comment le

fait-il? On doit alors renvoyer la balle à Wagner: n'est-ce pas lui qui soumet la relation

de Dieu et de l'homme à une identité de type spéculatif (l'Absolu comme négation

de la négation), alors que Barth nous apprend à penser cette relation comme don
et comme événement - comme condition de la liberté de l'homme? Ce n'est pas pour
rien sans doute que F. W. Graf estime très problématique la notion de don de la

liberté. - T. Rendtorff étudie pour sa part le "sens éthique de la dogmatique" sur
la base du fragment de Barth sur le baptême. Barth aurait mal interprété Troeltsch,
qui partait de la crise de l'éthique (cf. Nietzsche), et non de son évidence. La définition

que donne Barth du baptême et de la foi comme Tat, comme activité libre et

spontanée de l'homme, montre bien qu'il vise une reprise théologique, dogmatique
de la question éthique ; mais à la différence de Troeltsch, Barth ne parvient pas à

donner à l'éthique un contenu concret: il se contente de radicaliser l'éthique à la

lumière de l'indépassable subjectivité de Dieu. Les concrétions éthiques demeurent

vagues et imprécises - ce qui expliquerait aussi la naissance d'un barthisme de droite
et d'un barthisme de gauche. - On doit en tout cas concéder à Rendtorff que la

définition de la foi comme Tat, chez Barth, est problématique ; quant à nous, nous

préférerions comprendre la foi comme don et comme saisissement rendant possible

une activité nouvelle, spécifique, de l'homme devenu croyant.

DENIS MÜLLER

WILFRIED HÄRLE, Sein und Gnade. Die Ontologie in Karl Barths

Kirchlicher Dogmatik, Berlin - New York, Walter De Gruyter, 1975,

428 p.

Cet ouvrage, une thèse d'agrégation présentée à la faculté de théologie de la

"Christian-Albrecht Universität" de Kiel, s'inscrit dans le renouveau très remarquable



88 BIBLIOGRAPHIE

des etudes barthiennes dans les pays de langue allemande. - L'auteur montre, en

premier lieu, que l'ontologie barthienne n'est pas un prélude philosophique de la

dogmatique, mais un élément constitutif. Elle se veut concrète, c'est là quasi une
obsession chez le théologien bâlois. Son originalité consiste dans le fait qu'elle est

ontologie de relation. Or, toute relation est relation avec Jésus-Christ, concrétisation
de la volonté de Dieu. La volonté de Dieu constituant l'être, l'ontologie barthienne
sera ontologie de la grâce, elle se recouvre avec la christologie. - Tout le travail de

Härle, à l'exception de 14 pages consacrées à la critique de la pensée barthienne à ce

sujet, consiste à démontrer ces affirmations. Pour ce faire il aborde le problème de

l'être de Dieu qui ne peut être que le Dieu trinitaire: l'analyse des rapports entre les

personnes de la trinité conduisant à la notion d'alliance. L'ontologie de la grâce

en est l'essence. La création, qui n'est autre que l'espace dans lequel l'histoire de

l'alliance peut se dérouler, procède aussi de la christologie. L'essence de l'existence
est son être en relation avec l'alliance. - Nous abordons ici l'ontologie de l'homme,
dont l'expression première est l'alliance de Dieu avec l'homme Jésus. Jésus-Christ est

le point d'Archimede qui permet de comprendre l'ontologie de l'homme. La ressemblance

entre Dieu et l'homme n'est pas un donné de la création, mais le résultat de

l'action gracieuse de Dieu, réalisée dans l'élection éternelle de Jésus-Christ. Ce qui
amène Barth à rejeter l'Analogia entis au profit de l'Analogia fidei et rélationis. -
Härle aborde ensuite le problème du néant, tout à la fois négation et serviteur de

la grâce. Le néant étant ce qui n'est pas élu, l'être peut être défini comme élu en
relation avec la grâce. - Ces trois foyers de réflexion, l'être de Dieu, l'être de l'homme
et le néant sont étroitement liés. Ils nous fournissent cette conclusion : La grâce est

la substance ontologique de l'alliance. En définitive l'ontologie barthienne n'est
autre que l'aspect de la théologie ouverte vers la notion d'être. - Dans un dernier

chapitre, l'auteur concentre sa critique sur trois aspects de cette ontologie. Hélas, ces

14 pages ne font qu'indiquer les problèmes; c'est là, à notre avis, la faiblesse de

l'ouvrage. En confrontant la position de Karl Barth avec la notion du doute cartésien,

on est amené à constater qu'en rattachant son ontologie à la grâce, le théologien
ne peut percevoir les structures ontologiques dernières. Et cela parce que la théorie
de la connaissance de l'œuvre repose sur la révélation. Elle procède de haut en bas,

sans tenir compte que l'existence du sujet connaissant précède la révélation. -
D'autre paît, l'ontologie étant une démarche de base de la philosophie, elle doit se

soumettre aux critères de jugement propres à la méthode scientifique. L'ontologie
barthienne ne satisfait pas à ces principes. - On pourrait se demander enfin, dans la
perspective du "sola gratia" des Réformateurs, si le fait de faire procéder l'ontologie
de la grâce ne justifie pas une ontologie théologique. C'était là la pensée de K. Barth,
cependant elle n'est pas sans poser une question fondamentale. Si la grâce précède
le péché, toute décision de l'homme perd sa signification. On court le danger d'une
vision docète de la création et d'une négation de la valeur de l'histoire. Ce qui est
mis en cause, c'est la possibilité même d'une ontologie théologique avec des prémices
dogmatiques. - En dépit d'une critique, qui eût mérité de plus amples développements,

l'ouvrage de Härle est digne d'intérêt par le soin avec lequel il scrute, à travers
la dogmatique de Barth, un problème fondamental de la théologie contemporaine.
Ajoutons qu'une abondante bibliographie des œuvres consacrées à Karl Barth clôt
le livre. Elle rendra de très grands services à ceux qui vouent leur intérêt au théologien
bal01S'

ETIENNE DUBOIS



BIBLIOGRAPHIE 89

EBERHARD MECHELS, Analogie bei Erich Przywara und Karl Barth.
Das Verhältnis von Offenbarungstheologie und Metaphysik, Neukirchen,
Neukirchener Verlag, 1974, 272 p.

On se souvient qu'en rejetant en 1932 l'analogia entis comme une "invention
de l'Antéchrist", K. Barth visait avant tout l'interprétation qu'en avait donnée le
P. Przywara à la suite du 4e Concile de Latran (1215 : quia inter creatorem et creaturam

non potest similitudo notori, quin inter eos maior sit dissimilitudo notando).
Selon Barth, l'analogie de l'être conduirait le catholicisme, à l'instar du néo-protestantisme,

en pleine théologie naturelle; selon Przywara, au contraire, c'est précisément

en quittant le "milieu" (Mitte) de l'analogie de l'être que la théologie court le
risque de virer en anthropologie. - Le mérite de E. Mechels est de relire dans leur
contexte les affirmations de ces deux théologiens et d'éclairer de la sorte la structure
spécifique de leur pensée. Un des résultats non négligeables de son étude me paraît
consister en ceci: Barth et Przywara n'entendent pas la même chose par analogie de
l'être et de la foi parce qu'en définitive leur projet est autre : Barth est théologien,
Przywara est théologien et métaphysicien (76) ; Barth pose la question de la cognos-
cibilité, Przywara celle de l'être (74). Mechels s'efforce de rendre justice à l'un et à

l'autre, mais sans vouloir les harmoniser. Il montre que de 1926 à 1932, Przywara a

délesté sa propre pensée de ce qui le rapprochait effectivement d'une certaine théologie

naturelle; l'analogia entis n'est pas chez lui un principe de théologie naturelle,
mais un instrument au service d'une conception ontologique du Dieu trinitaire. La
formule analogia entis in analogia fidei - par laquelle Urs von Balthasar et G. Söhngen
ont suggéré que la théologie de la révélation est toujours sous-tendue par une ontologie

de la nature - même chez Barth - signifierait au contraire pour Przywara que
l'analogia entis est une structure de la théologie de la Révélation en tant que telle.
Pourtant, Mechels bute sur l'ambiguïté de cette théologie singulière: la source
du concept d'analogie de l'être, chez Przywara, n'est à situer qu'à moitié dans le

4e Concile de Latran ; elle part également de l'analyse aristotélicienne de la
contradiction : l'être n'est ni pure contradiction (Heraclite), ni pure identité (Parmenide),
mais milieu, rythme. Tout en prétendant échapper à toute théologie naturelle et à

l'illusion d'un commencement logique de la théologie, Przywara s'appuie néanmoins

sur un axiome ontologique (153). D'où aussi sa critique significative du protestantisme:

les particules exclusives de la Réforme ont leur moment de vérité en tant que
"correctifs"; mais dès qu'elles sont absolutisées, elles tombent dans l'anti-logia: la

"plus grande différence" devient position autonome, indépendante des degrés de l'être
où s'inscrit la "ressemblance" ; toute différence s'estompe entre Dieu et l'homme (71).
L'écart par rapport à Barth apparaît clairement dans la compréhension du fides
quaerens intellectum ; pour Przywara, il y a circularité: fides quaerens intellectum
quaerentem fidem - mais la formule peut aussi s'écrire: intellectus quaerens fidem...,
car la raison implique toujours un moment de foi (138s). D'une part, Przywara
souligne comme Barth que la foi a la précellence sur la raison, mais d'autre part, entraîné

par la logique de son ontologie, il les conçoit comme corrélatives. La foi est simultanément

dans le savoir et supérieur à lui (in-uber) ; mais par un étrange renversement,
c'est l'analogia entis qui est dite in-über l'analogie de la foi; l'analogie de la foi n'est

en effet comprise que comme correspondance des affirmations révélatrices de l'AT
et du NT entre elles, et non comme clef de la connaissance théologique ; la plus

grande différence requise par l'analogie de l'être - le mystère - transcende la positivité

de la Révélation. La dissimitudo semble donc mener de fait à une connaissance

non directement fondée dans la Révélation. - C'est ici que la position de K. Barth



90 BIBLIOGRAPHIE

prend son relief, et je crois que Mechels a raison de voir dans l'analogia fidei la condition

de l'analogia relationis, dès le moment où il saisit la théologie de Barth sous

l'angle de la connaissance possible de la Révélation (cf. le débat avec E. Jüngel sur ce

point, 42, 116). - Mechels souligne que Barth ne part pas, comme Przywara, des

degrés de l'être, mais de la révélation dans le temps et de la connaissance temporelle
que l'homme peut en prendre (74), entre le souvenir et l'espérance. Dieu ne peut
être connu comme Dieu qu'en tant qu'il se révèle; seule la foi peut saisir la révélation,

mais elle a son intelligibilité propre : "Gott wird von dem Menschen durch Gott
erkannt" (51). C'est pourquoi Barth accentue l'analogie d'attribution extrinsèque:
Dieu parle - dans le temps, en Christ - l'homme répond (entspricht). — Barth
conçoit le problème de la connaissance sous l'angle de lu promesse divine ("baptême"
- extrinsèque - des concepts); de même, il définit l'homme — de manière plus
positive que Przywara - comme ouverture à Dieu (123) - mais cette définition n'a
rien de "naturelle", elle s'opère sur la base de la révélation et de la foi. Nous retrouvons

la différence mentionnée plus haut dans l'interprétation du fides quaerens
intellectum: Barth ne craint pas de faire jouer ici l'unilatéralité contre toute circularité
(cf. 59, 116, 143). Alors que Przywara pense le rapport des contraires au sein de

l'être, Barth s'interdit en dernier ressort de déduire de manière idéaliste et directe
l'anthropologie de la christologie: ce serait poser déductivement que le Christ est
pécheur (157). - Finalement, la Denkform propre à la théologie, chez Barth, n'est

pas, comme chez Przywara, une "analogique", mais une "éclectique", rendant compte
de la fonction a posteriori de la pensée par rapport à son objet (207). La "logique"
que Barth développe est tout entière "théologique" (Dieu ne se contredit pas!). La

"dialectique" apparaît en deux sens différents: au sens statique, elle renvoie aporéti-
quement au paradoxe de l'opposition absolue - le péché comme impossible possibilité

; mais au sens dynamique, elle indique la révélation de Dieu sub contrario, dans

le voilement. Si la dialectique dynamique est subordonnée sans conteste à l'analogie
de la foi, en va-t-il de même de la logique et de la dialectique statique? La question
est d'importance: Barth a-t-il su garder de part en part le milieu - christologique?
Cela nous vaut en fin d'ouvrage un débat passionnant avec H. Ott, B. Puntel et
surtout W. Pannenberg (224 ss.) : à vouloir quitter le "milieu" de l'analogie de la foi, ne
tombe-t-on pas dans une onto-logique? Mechels montre en particulier comment la

critique dirigée par Pannenberg contre le concept même d'analogie entraîne dans la

théologie de ce dernier une coïncidence non problématique entre la logique de la

connaissance et la logique de l'être, culminant dans une "logique de l'anticipation"
(246).

DENIS MÜLLER

Bertold Klappert, Promissio und Bund, Gesetz und Evangelium bei
Luther und Barth (Forschungen zur systematischen und
ökumenischen Theologie 34), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1976,
296 pages.

Le rapport entre la loi et l'Evangile est un objet classique de controverse entre
luthériens et réformés; en 1935, K. Barth a rouvert le débat en inversant l'ordre
luthérien : Evangelium und Gesetz, l'Evangile d'abord, comme contenu spécifique
de la loi La réponse du luthérien Werner Elert, en 1948, souligne l'aspect
confessionnel du différend : chez Calvin, l'Evangile demeurerait au service de la loi,
alors que dans la bonne interprétation luthérienne — telle que la comprend Elert



BIBLIOGRAPHIE 91

—, la loi et l'Evangile s'opposent comme la mort et la vie (cf. Zwischen Gnade und
Ungnade, Munich 1948, p. 168s). — Il est heureux que l'étude capitale de B.

Klappert (déjà auteur d'une forte thèse sur la christologie de K. Barth ; professeur
à Wuppertal) paraisse dans une collection dirigée par Edmund Schlink, le dogmaticien

luthérien de Heidelberg, qui a contribué plus qu'aucun autre au
rapprochement des thèses luthérienne et barthienne sur le sujet. — La délimitation du
rapport loi/Evangile n'est pas simple ; c'est pourquoi l'auteur commence par
distinguer utilement cinq manières d'articuler systématiquement les deux réalités :

1) la loi et l'Evangile sont des catégories kérygmatiques ; la question centrale —
chez Luther notamment — est celle de la prédication de la loi; 2) ce sont des
catégories anthropologiques, conditionnant l'interprétation de l'existence chrétienne ;

la loi désigne chez Ebeling, par exemple, la structure existentiale de l'existence,
qui s'actualise existentiellement dans la conscience ; 3) chez H. J. Iwand, luthérien
d'inspiration barthienne, la loi est fonction de la révélation ; la Parole de Dieu est

une, par delà la distinction de la loi et de l'Evangile ; 4) Iwand a pourtant été plus
loin, en interprétant la loi et l'Evangile comme des catégories proprement
christologiques; chez Luther, en effet, la loi apparaît aussi comme l'expression du Non
de Dieu, comme jugement. 5) chez K. Barth, la loi et l'Evangile dépendent de la
théologie de l'alliance. — Le travail de Klappert se contente de préciser les

rapports entre Luther et Barth ; il ne prétend pas identifier la position de K. Barth
à la position réformée ; ce n'est donc qu'une première pierre jetée dans le jardin
luthéro-réformé. Le mérite de Klappert est d'élargir le débat ; il montre en
particulier, contre l'interprétation restrictive de G. Ebeling, que la relation
loi/Evangile ne se limite pas à l'aspect kérygmatique ; elle doit être fondée christo-
logiquement. Klappert apporte en outre une clarification conceptuelle qui
pourrait en effet dégager le terrain : à la différence de Barth, qui identifie Gesetz

et Gebot (loi et commandement), il suggère une série ternaire : loi-Evangile-
commandement. A notre avis, cette nuance est capitale ; elle permet de rendre
justice aussi bien à la vérité de la position luthérienne qu'à la légitimité de la
perspective barthienne. Ce n'est pas à l'usage élenctique que s'oppose Barth, au nom
du seul usage didactique, mais bien à la scission incompréhensible postulée par
un certain luthéranisme allemand (cf. Elert) entre loi et Evangile. Barth conteste
le dualisme loi/Evangile, mais la série Evangile/loi inclut la série loi/Evangile. —
Le débat entre Barth et Luther revient selon Klappert à la question des rapports
entre le kérygme (Luther) et la christologie (Barth). Son interrogation renouvelle
la lecture de l'un et de l'autre théologiens. Chez Luther, la promesse, selon la
priorité kérygmatique, est centrée sur le pardon des péchés; chez Barth, la

promesse s'inscrit dans l'histoire du salut, comme alliance et élection. — Touchant
la théologie de K. Barth, Klappert met bien en évidence un élément négligé dans
les études barthiennes : il n'y a pas chez Barth opposition massive (enracinée dans
un prétendu positivisme de la révélation) entre la vérité de l'Evangile et la réalité
de l'existence humaine ; bien au contraire — comme le montre Evangelium und
Gesetz en 1935 —, la vérité de l'Evangile (qu'exprime la série Evangile-commandement)

se manifeste au cœur de la réalité humaine (c'est la légitimité de la série
luthérienne loi-Evangile, que Barth récuse au plan conceptuel, mais qui est bien
présente sachlich dans sa pensée). — La vigueur et l'ampleur des analyses de

Klappert font de son ouvrage un instrument de travail indispensable pour tout
théologien intéressé soit par Luther, soit par Barth, soit par le problème loi/
Evangile. Klappert met en outre en lumière les incidences socio-politiques de la

théologie barthienne de la loi, en particulier en ce qui concerne la peine de mort.
A signaler enfin qu'un débat, mené en 1973 sur le Leuenberg, termine l'ouvrage
(50 pages) ; on y lit des interventions de G. Peters, J. Fangmeier, H. Gollwitzer,



92 BIBLIOGRAPHIE

M. Geiger, H. Th. Goebel, W. Kreck, H. G. Geyer, E. Busch, Markus Barth
(important excursus exégétique), H. Stoevesandt et W. Koch.

Denis Müller

Christof Gestrich, Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialek¬
tischen Theologie, Zur Frage der natürlichen Theologie (Beiträge zur
Historischen Theologie 52), Tübingen, Mohr (Siebeck), 1977, XII +
409 pages.

Ce travail imposant a un double mérite : outre une synthèse admirable sur la
théologie dialectique dans son unité et dans ses contradictions, il se situe en plein
dans le débat actuel d'un renouveau critique du problème de la théologie naturelle
(cf. Pannenberg, Jüngel, C. Link). Nous disposons là d'une excellente mise au
point historique et analytique, à laquelle il sera indispensable de recourir pour
comprendre ce qui s'est passé dans la première partie de ce siècle en fait de
théologie ; l'auteur éclaire de manière souvent originale les oppositions initiales,
imlicites ou explicites, qui ont pesé sur l'éclatement ultérieur entre Barth et
Gogarten d'une part, entre Barth et Bultmann de l'autre, sans oublier le différend
entre Barth et Brunner. Du même coup, certaines divergences redeviennent
significatives, comme par exemple celle entre Bultmann et Brunner à propos du
«point d'accrochage». La monographie de Gestrich reprend toutes les questions
centrales qui ont divisé les membres de la théologie dialectique : nature et grâce,
anthropologie et ontologie, herméneutique, subjectivisme et objectivisme (excellentes

analyses sur ce dernier point), révélation et création (Schlatter-Althaus-
Barth), théologie des ordres de la création (Brunner-Barth-Gogarten), point
d'accrochage. — Le leitmotiv de l'auteur est que les tensions et l'éclatement de la

théologie dialectique remontent à une attitude divergente sur le rapport de la
théologie et de la modernité; il parvient à le montrer de manière passionnante à

propos d'un certain «hégèlianisme latent» de K. Barth. L'importance reconnue
par Barth à l'effort de Hegel explique en bonne partie son insistance personnelle
sur l'ontologie et la rupture avec Bultmann, beaucoup plus proche de l'hégélianisme

de gauche. La réponse de K. Barth au défi de Y Aufklärung apparaît dès lors
comme moins naïve et immédiate qu'on aurait pu le penser (cf. les travaux
actuellement en cours : T. Rendtorff, F.-W. Marquardt, K.-G. Steck et D. Schellong,
etc.) : la scission entre Barth et Bultmann correspond à deux manières possibles,
quoique fort différentes, de résoudre théologiquement le problème posé par la
modernité.

Denis Müller

Genf '76. Ein Bonhoeffer-Symposium (bearbeitet von Hans Pfeifer),
München, Kaiser, 1976,188 p.

Le 4 février 1976, Dietrich Bonhoeffer aurait eu 70 ans... Un public rassemblé
des quatre coins du monde commémora ce jour-là à Genève la personne, la vie et la

signification de Bonhoeffer, devenu comme un symbole. Les jours suivants furent
consacrés à un symposium international examinant de nouveaux aspects et

conséquences de la position bonhoefferienne dans des contextes politiques contemporains

(Amérique latine, Tchécoslovaquie, Afrique du Sud, etc.). — Les contributions



BIBLIOGRAPHIE 93

et conferences données à cette occasion sont éditées dans le présent volume qui
constitue une lecture intéressante pour tout passionné de Bonhoeffer. A signaler très
spécialement la brillante et stimulante conférence du physicien C. F. von Weizsäcker
sur le développement théologique de Bonhoeffer ainsi que le travail de Henry Mottu
traitant de l'analyse marxiste de la religion chez Gramsci et de sa valeur herméneutique

pour la critique de la religion chez Bonhoeffer (en français maintenant dans le
Bulletin du CPE, Genève, Février 1977 : Critique théologique de la religion et religion
populaire). KLAUSPETER BLASER

JOSÉ A. SAYES, Presencia real de Cristo y Transustanciación. Im teologia
eucaristica ante la fisica y la filosofìa modemas (Publicaciones de la
Facultad Teològica del Norte de Espana, Sede de Burgos, 33), Burgos,
Ediciones Aldecoa, 1974,414 p.

Précisons-le tout de suite, l'auteur de cet ouvrage n'a pas voulu se placer directement

sur le terrain de la discussion œcuménique concernant la présence réelle dans
l'eucharistie. Il présente le point de vue d'un certain nombre de théologiens catholiques

de notre siècle à ce sujet. Mais il a pensé rendre service au mouvement œcuménique

dans la mesure où il a contribué à éclairer le problème tel qu'il se pose dans

l'Eglise catholique contemporaine. - Dans la première partie du livre, il étudie
l'influence de la physique moderne sur la conception de l'hylémorphisme et, par
conséquent, sur l'interprétation de la transformation eucharistique, en relevant en
particulier la tension entre interprétation physique et interprétation métaphysique à

ce propos. Dans la deuxième partie, il analyse divers courants théologiques et leurs
implications herméneutiques, théologiques et philosophiques, toujours par rapport
au thème de la présence eucharistique. Il se demande, entre autres, dans quelle
mesure le changement de vocabulaire ("transfinalisation", "transsignification", par
exemple) correspond à une simple évolution du langage ou s'il ne porte pas atteinte
au réalisme même de la transformation eucharistique. La troisième partie est consacrée

à ce que l'auteur appelle "la foi de l'Eglise": interprétations modernes de la
doctrine du concile de Trente, déclarations faites sous les pontificats de Pie XII et
Paul VI, catéchisme hollandais et controverse le concernant. L'ouvrage s'achève par
une série de réflexions destinées à mettre en valeur les éléments fondamentaux du
problème étudié. - Les diverses orientations théologiques décrites permettent sans

cesse de vérifier la justesse de la comparaison employée par l'auteur : "le réalisme

qu'implique la présence eucharistique est comme un sismographe qui réagit avec une
sensibilité extrême à tout mouvement d'idées, à tout courant nouveau de réflexion"
(P' 28)' JEAN-CLAUDE MARGOT

On Language, Culture, and Religion: In Honor of Eugene A. Nida. Publié

par Matthew Black et William A. Smalley (Approaches to Semiotics,
56), La Haye/Paris, Mouton, 1974, XXVII + 386 p.

Pai ses nombreux ouvrages et articles, par l'influence exercée sur ses collaborateurs,

par les nombreux instruments de travail qu'il a contribué à forger, et par l'aide
directe apportée à des traducteurs du monde entier dans des cours ou au sein de

petits groupes de travail, Eugene A. Nida a fait faire un pas décisif aux recherches



94 BIBLIOGRAPHIE

concernant la théorie et la méthode de la traduction, ainsi qu'à la pratique même de

la traduction biblique. Son autorité dans ce domaine repose à la fois sur sa double
formation de bibliste et de linguiste, sur ses dons personnels et sur l'expérience
acquise durant des déplacements très fréquents effectués à partir de 1943 au service
des départements de traduction des Sociétés bibliques. A l'heure actuelle, il n'est pas
possible d'écrire de façon valable sur les problèmes de traduction de la Bible si l'on
ignore tout des travaux de ce savant américain, et en particulier des titres comme
Toward a Science of Translating (1964), Comment traduire la Bible (adaptation
française de Bible Translating, 1967), ou La traduction: théorie et méthode (écrit
en collaboration avec Ch. Taber, auteur de l'adaptation française, 1971). - Le

présent ouvrage est un recueil d'articles rédigés en hommage à E. A. Nida à l'occasion
de son soixantième anniversaire. La première partie est réservée aux contributions
des spécialistes de la recherche biblique, comme K. Aland, D. Barthélémy, M. Black,
Carlo Martini, Bruce Metzger, W. C. van Unnik et d'autres encore. Comme il se doit,
les sujets traités sont très variés: Der deutsche Pietismus als Wegbereiter fur die
Arbeit der Bibelgesellschaften (K. Aland), Pourquoi la Torah a-t-elle été traduite en
grec? (D. Barthélémy), Eclecticism and Atticism in the Textual Criticism of the
Greek New Testament (Carlo M. Martini), ainsi que des études sur des textes particuliers

(2 Samuel 6,16, Amos 1,15, Romains 12,8), etc. - La seconde partie comprend
des articles d'ordre linguistique, culturel ou religieux. Mentionnons en particulier les

textes de H. A. Gleason (Linguistics and Philology), N. Mundhenk (The Subjectivity
of Anachronism), B. Siertsema (Linguistic De-stigmatization?) et W. Smalley
(Restructuring Translations of the Psalms as Poetry). - Dans l'introduction,
E. M. North, ancien secrétaire général de la Société bibhque américaine, retrace la
carrière de Nida et fait ressortir les aspects si variés de son activité. Ces pages sont
suivies d'une présentation des principales publications de Nida.

JEAN-CLAUDE MARGOT

JAMES A. MARTIN, Philosophische Sprachprüfung der Theologie. Eine
Einführung in den Dialog zwischen der analytischen Philosophie und
der Theologie. Einleitung und Bearbeitung der deutschen Ausgabe

von Gerhard Sauter und H.-G. Ulrich (Theologische Bücherei, 54),
Munich, Kaiser, 1974, 203 p.

Dans cet ouvrage dont l'original date de 1966, l'auteur reprend la question du

rapport théologie-philosophie dans un exposé où le partenaire n'est plus l'herméneutique

ou la philosophie de l'histoire d'origine allemande, mais la philosophie analytique

de source anglo-saxonne. Le phénomène du langage est ici central. Il l'est dans

une perspective très éloignée des débats actuellement en cours dans l'orbite francophone

: on s'y intéresse à la phrase comme telle (non aux mots ou à la langue globale),
donc à l'acte de prédiquer, et notamment à sa portée et à son opérationalité. A ce

titre, les questions soulevées peuvent venir alimenter et renouveler le débat énoncé

théologie-pratique effective et le dialogue théologie-scientificité. - L'ouvrage est

un texte de vulgarisation. On notera qu'il vaut moins par ses survols historiques ou
ses conclusions que par la présentation du contexte récent du débat, avec les noms
notamment de B. Rüssel, L. Wittgenstein, G. Ryle, J.L. Austin, D.M. Evans. Cette
présentation peut être utile comme introduction aux problèmes posés.

PIERRE GISEL



BIBLIOGRAPHIE 95

Karl Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des
Christentums. Freiburg, Basel, Wien, Herder, 1976, 8e édition, 448
pages.

Voici la synthèse très attendue de l'un des plus grands théologiens catholiques
du siècle : texte dense, dépouillé de toute indication bibliographique, reprenant
tout ou partie de certains articles ou ouvrages antérieurs (notamment la Christologie

publiée en 1972 avec W. Thüsing, cf. l'étude critique de K. Blaser dans cette
revue, 1973/IV, 336ss). Qui veut avoir une idée claire et globale de la théologie
rahnerienne, telle qu'elle s'est déployée depuis L'homme à l'écoute du verbe (Hörer
des Wortes, 1941), passera désormais par cette somme impressionnante. — Le

propos de l'auteur se développe en neuf stades, qu'on peut classer en trois
parties: a) Rahner commence par l'anthropologie: 1) l'auditeur du message; 2)
l'homme devant le mystère absolu ; 3) l'homme comme être radicalement menacé
par la faute ; 4) l'homme comme avènement de la libre communication et du
pardon de Dieu ; b) il entre ensuite dans le cœur de la foi chrétienne : 5) histoire du
salut et histoire de la révélation ; 6) Jésus-Christ (p. 178-312); c) il tire enfin les
conséquences ecclésiologiques, éthiques et eschatologiques qui découlent de
l'événement Jésus-Christ : 7) le christianisme en tant qu'Eglise ; 8) remarques sur
la vie chrétienne ; 9) l'eschatologie. L'ouvrage se termine par la mise en forme du
projet cher à Rahner : l'établissement d'une Kurzformel de la foi, d'un résumé
fondamental du spécifique chrétien ; formule triple, reflétant le mystère trinitaire :

Dieu, l'homme, l'avenir absolu. — Difficile, parfois escarpé, ce livre réserve de
belles joies. Nous y avons apprécié en particulier l'ouverture œcuménique de
l'auteur, dans la partie consacrée à l'Eglise ; Rahner fait visiblement son
maximum pour prendre à son compte les particules exclusives de la Réforme :

sola gratia, sola fide, sola scriptura. On peut regretter toutefois qu'il n'arrive pas à

penser la Réforme autrement que comme un correctif critique toujours nécessaire
à l'Eglise catholique, seule garante de l'intégrité de la foi chrétienne. Intégrité
signifiant ici, entre autre, l'unité de la théologie et de la philosophie. — Un autre
fait saillant du livre est l'effort herméneutique renouvelé et constant de Rahner ;

l'essai d'interpréter les affirmations eschatologiques en fonction de l'existence
chrétienne actuelle, plutôt qu'en fonction de l'imagerie apocalyptique, est à

signaler, par quoi Rahner se rapproche, une fois de plus, de Bultmann. — La

question centrale du livre, comme le note lui-même Rahner, concerne la relation
entre sa perspective transcendentale et le rôle de l'histoire (la « catégorialité », dit
Rahner). Le présupposé décisif de Rahner consiste en effet à affirmer une coap-
partenance principielle de la théologie fondamentale (comme anthropologie
transcendentale) et de la dogmatique. Nous nous tenons ainsi dans un cercle: de

l'anthropologie à la théologie, et de la théologie à l'anthropologie.
Ce n'est pas à dire que Rahner sous-estime la portée de l'histoire : le chapitre
consacré à Jésus-Christ contient des réflexions convaincantes sur l'importance du
Jésus historique pour la théologie. Mais toujours à nouveau, la positivité révélée
demande à être testée et vérifiée dans la théorie transcendentale ; il semble que la

christologie ne trouve sa vérité ultime que dans la vérification anthropologique :

elle ne peut être qu'une christologie transcendentale. — Par chance, Rahner ne

perd pas de vue le cercle de la foi et de son fondement ; cela devrait permettre de

protéger la théologie contre la main mise d'une anthropologie transcendentale

préalable.

Denis Müller



96 BIBLIOGRAPHIE

DENISE JUDANT, Jahns pour une théologie chrétienne d'Israel, Paris,
Le Cèdre, 1975, 133 p.

L'auteur se propose de lever les équivoques laissées par les textes conciliaires
d'octobre 1965 sur le sens des termes: juif, peuple juif, Israël. Les "Orientations
pastorales" du Comité episcopal français pour les relations avec le judaïsme, d'avril
1973, reconnaissent une "dimension religieuse" au judaïsme d'aujourd'hui; Denise

Judant, avec beaucoup d'érudition, défend le point de vue catholique traditionnel,
et s'efforce de prouver que cette "nouvelle théologie" de quelques évêques français
s'attaque aux fondements de la foi chrétienne, tant en ce qui concerne la relation
entre les deux alliances que l'unicité du salut en Jésus-Christ. Le peuple de Dieu,
aujourd'hui, dit l'auteur, est uniquement l'Eglise, véritable Israël ; les juifs non convertis

sont encore appelés au salut, mais pas autrement que les païens qui sont encore à

évangéliser; ils n'ont plus aucun privilège religieux. Les promesses de Dieu sont accomplies

; il n'y a rien qui doive les compléter à la fin des temps. "Tout Israël sera sauvé",
de Romains 11,26, désigne le peuple chrétien qui comprend les juifs convertis. - Sur

ce dernier point, D. Judant répète l'interprétation de saint Augustin; elle ne fait
aucune allusion aux exégètes protestants de l'épître aux Romains; elle minimise l'espérance

de l'apôtre Paul quant à la conversion des Juifs. Sa lecture des textes reflète le

système clos de la théologie romaine, que la persistance de la foi juive semble déranger.
D'autre part, D. Judant passe avec légèreté sur l'antisémitisme millénaire de l'Occident

chrétien, tel qu'il a été dénoncé par Jules Isaac. On peut se demander, enfin, si

D. Judant n'est pas victime d'une illusion: est-il possible de lever toute ambiguïté, de

dissiper toute équivoque entre les termes qui désignent "Israël"? N'y a-t-il pas une
relation malaisée à saisir et à exprimer, mais réelle et profonde, entre le peuple de
l'ancienne alliance et les descendants d'Abraham d'aujourd'hui, entre la foi juive et
les Israéliens, même non croyants? Cela ne fait-il pas partie, malgré D. Judant, du
"mystère d'Israël"?

FRANCIS BAUDRAZ_

PIERRE FRUCHON, Existence humaine et révélation. Essais

d'herméneutique (Théologie et sciences religieuses — Cogitatio Fidei, 86), Paris,
Le Cerf, 1976,282 p.

L'auteur a réuni dans ce bel ouvrage des articles parus en diverses revues durant
les dix dernières années. Il les a agencés avec bonheur autour de trois perspectives:

- une première partie, intitulée "Problème de Dieu, problème de l'homme", représente

une étape de théologie naturelle; cette étape vise surtout à dépasser l'antithèse
de l'anthropocentrisme et du théocentrisme, au travers d'une réflexion sur l'éthique ;

les interlocuteurs privilégiés de Fruchon sont ici, outre Kant et Hegel, des philosophes

comme E. Weil et G. Morel et un théologien comme W. Pannenberg. La réflexion
de l'auteur culmine dans une théorie du sens ("L'homme n'accède pas au sens par
simple vue : il est, pour lui-même et le monde, donateur de sens. Mais il ne l'est que
par Dieu", p. 44), sous-tendue par la relation "circulaire et non réciproque" entre
Dieu et l'homme. - Une deuxième partie est consacrée à l'herméneutique biblique ;

nous y retrouverons avec plaisir la forte étude consacrée naguère à von Rad. La
problématique du sens est saisie ici comme lien ontologique du temps et de la tradition,
mais le langage et la réalité de la Résurrection font éclater l'anthropocentrisme de

notre conception de l'histoire en déployant "une histoire radicalement nouvelle,
théologique et théocentrique" (p. 193) - théocentrisme spécifique qui ne doit plus



BIBLIOGRAPHIE 97

rien à l'anthropocentrisme. - Le livre débouche dans la troisième partie sur les

rapports de la foi et de la vision ; Fruchon y dialogue avec S. Kierkegaard. Une
méditation sur les Miettes philosophiques souligne les limites du langage humain: création
de l'homme, lié à l'anthropocentrisme de l'homme pécheur, le langage tend à se faire
ignorer au profit de la vision ; seule la fiction poétique, qui avoue son anthropocentrisme,

peut ensuite le briser et le dépasser (p. 236 s.). A la suite de Kierkegaard,
Fruchon affirme : "La foi n'est pas vision ; elle continue bien plutôt à devenir vision,
moyennant le repentir du croyant" (p. 245). Mais il se rapproche davantage de Hegel
lorsqu'il développe la dialectique indirecte de l'historico-mondial et de l'historicité de
la foi. - La recherche de l'auteur s'inscrit dans l'effort actuel pour articuler la théologie
naturelle (comprise comme anthropologie ou comme théologie fondamentale) et la
compréhension de la Révélation chrétienne. La portée théologique de l'exercice me
paraît être la suivante: dans quelle mesure la théologie naturelle (dégagée des apories
auxquelles Barth ne cesse de nous rendre attentifs) peut-elle apparaître positivement
comme une tâche de la théologie de la Révélation, menée sous l'angle de la foi - et
dans quelle mesure ne devient-elle pas plus ou moins subrepticement axiome
perturbateur de la théologie? C'est là tout le débat entre W. Pannenberg d'une part,
E. Jüngel et Chr. Link (Die Welt als Gleichnis, Studien zum Problem der natürlichen
Theologie, Munich 1976) de l'autre, par exemple. ^,-*,,,, ,,;,, > ,-r,DENIS MULLER

RENÉ COSTE, Analyse marxiste et foi chrétienne. (La vie des hommes),
Paris, 1976, les Editions ouvrières, 296 p.

Dans l'atmosphère de confusions et de malentendus qui entoure les relations entre
le marxisme et la foi chrétienne, l'ouvrage de R. Coste, prêtre catholique et professeur

de théologie, se présente comme un essai de clarification. Refusant d'emblée tant
l'assimilation de l'un à l'autre que la guerre de tranchées avec ses invectives aveugles,
l'auteur veut entamer une confrontation honnête, fondée sur une compréhension précise

de ces deux mouvements. Il commence donc par brosser une rapide esquisse de

ce qui constitue à ses yeux l'essence du marxisme, comprise principalement à partir
des "Pères fondateurs" (Marx, Engels), et celle de la foi chrétienne, identifiée au

contenu du Symbole des Apôtres et du Symbole de Nicée. A partir de là, en donnant
à sa démarche une structure de dialogue -1) le marxisme interpelle la foi et la met en

question, 2) à son tour la foi critique le marxisme, 3) reformulation de la foi pour
notre temps -, il ouvre le débat sur trois points principaux: la conception de l'histoire,
l'anthropologie, le dynamisme transformateur de l'histoire. Tout en reconnaissant

une importance réelle et souvent négligée aux facteurs économiques, à la dimension
sociale de l'homme, et à la lutte des classes, il refuse pourtant d'y réduire toute la
réalité pour accorder le rôle décisif à la souveraineté de Dieu sur l'histoire, à l'homme
considéré comme personne et au dynamisme de l'amour. - On reconnaîtra la légitimité

foncière de l'entreprise et la pertinence de nombreuses analyses, en particulier
sur la question de l'éthique dans le marxisme et sur celles du matérialisme et de la

scientificité de ce courant de pensée. On regrettera néanmoins que la confrontation
n'ait pas été poussée jusqu'au point où l'objectivation de la Révélation, assimilée à

une source supérieure de connaissance, se trouve elle-même mise en question ; les

erreurs de l'Eglise dans l'histoire en sont réduites trop facilement à n'être que de

simples accidents de parcours ou de regrettables malentendus, et les critiques adressées

au marxisme peuvent tranquillement se voir dissociées en critiques au nom de

la raison et critiques au nom de la foi. MARC-ANDRÉ FREUDIGER



98 BIBLIOGRAPHIE

FRANCE QUÉRÉ, La femme avenir, Paris, Le Seuü, 1976,157 p.

L'intérêt de ce livre, c'est qu'il nous propose un féminisme nouveau. Il le fait, assez

paradoxalement, en s'appuyant sur l'un des textes les plus anciens et aussi les plus
méconnus de la littérature mondiale: - Genèse 1,27. "Homme et femme ille créa."

- Envisagée dans la perspective biblique, en effet, l'existence de la femme, son
rôle dans la société, débordent largement ce que le féminisme nous en a dit jusqu'ici,
englobant d'ailleurs tout aussi bien l'homme que la femme dans une orientation
nouvelle de leur avenir. — France Quéré le démontre avec pertinence et preuves à

l'appui: quelles qu'aient été les différentes formes que le féminisme a prises au cours
des siècles, il s'agissait pour la femme, d'une manière générale, de se rendre semblable
à l'homme, de développer les même capacités que lui, de s'intégrer dans la société

qu'il a faite, pour ne pas dire "dans le circuit de production" que cette société a

engendré, bref, d'échanger le plus souvent une forme de servitude pour une autre,
même si cette dernière se prétendait libératrice. — Or, tout en soutenant fortement
les revendications des mouvements féministes qui refusent que la femme soit élevée

"dans une culture de l'infériorité", que seules les professions "oblatives" lui soient
rendues largement accessibles, et tout en dénonçant d'un ton acerbe l'opinion qui
veut que les femmes soient faites pour "les travaux subalternes et pour la soumission",
France Quéré rejette avec vigueur ce féminisme qu'elle qualifie "d'imitation", qui
propose un modèle de "femme libérée" auquel il faudrait se conformer, qui ne
détruit en rien le préjugé de la- supériorité virile et laisse la société inchangée, tout
aussi aliénante que par le passé pour les hommes et pour les femmes, même si ces
dernières y jouissent d'un statut plus équitable. - Ce qu'elle propose, en revanche,
c'est un "féminisme total", beaucoup plus révolutionnaire que les précédents, parce
qu'il s'inspire de la conception biblique de l'existence des deux sexes et que "le
christianisme pourrait trouver en lui un allié". - Il est donc également faux d'insister,
comme on l'a fait jusqu'ici, soit sur l'uniformité des sexes,soit sur leur diversité. - Fausse

aussi la prétention d'arracher les femmes "à la fatalité d'être femmes" ; car elles sont
femmes, et "ce n'est pas le travail de la femme qui est inepte", mais, "l'idée qu'on se

fait de la femme elle-même". - En de très belles pages, écrites avec fougue, France
Quéré, après avoir montré le néant des idées toutes faites, des préjugés qui, au cours
des siècles, ont donné de la femme une image conventionnelle, qu'eUe soit
touchante ou cruelle, évoque - on pourrait presque dire proclame - ce qu'est la femme,
son être biologique, physique, spirituel. - A ses yeux, ce qui la caractérise et la
distingue le mieux, c'est "son sens de la relation qui (la) mène vers les gens ou près des

choses". - Et c'est cela qu'il faut non seulement préserver en elle, mais dont il faut
favoriser le plein essor. - C'est pourquoi les mouvements d'émancipation qui veulent
obliger la femme à "changer d'être", et ceci selon une optique strictement masculine
et qui s'inspire en général de la forme de société que nous connaissons, ne font que la
déposséder d'elle-même. - Le dilemne "foyer-métier" est écarté du même coup, car
lui aussi procède d'une interprétation erronée de la question. Ce qu'il faut, c'est que
la femme, qu'elle soit à son foyer ou(et) dans sa profession, puisse être elle-même,
plus proche que l'homme à la fois de la nature et de la chair, plus attachée que lui au
maintien de la vie, plus portée que lui à faire de toute activité, et même du travail
ménager, une création par laquelle elle s'exprime et qui lui procure de la joie. - Ce

féminisme-là, France Quéré le fait coïncider avec la notion chrétienne de "service",
notion dévaluée, s'il en est, déformée, abâtardie, considérée comme humiliante pour
celui qui l'exerce, alors que la femme, tout particulièrement, peut s'épanouir en
pratiquant cette forme de "service"; elle lui permet, en faisant appel à tous ses dons,



BIBLIOGRAPHIE 99

de fonder son indépendance et de vivre dans la plénitude. - C'est ainsi, en même
temps, qu'elle contribuera à changer un type de société qui tend à faire de tous les
êtres humains, hommes et femmes, des êtres sans avenir.

GERTRUDE ROSSIER

CHOGYAM TRUNGPA, Méditation et Action. Causeries au Centre Tibé¬

tain Samye-Ling mises en français par Armel GUERNE (Documents
Spirituels, 9), Paris, Fayard, 1972,160 p.

Histoire
des

religions

La série "Documents Spirituels", dirigée par Jacques Masui, nous offre sous ce
titre la traduction française d'un ouvrage publié en anglais en 1969 (Londres, Stuart
et Watkins). Il s'agit d'un choix de causeries que le Vénérable Trungpa Rinpoche
donna en 1967 dans le centre tibétain qu'il a fondé en Ecosse. Le lama est connu des
lecteurs français par le récit de son évasion qui parut en 1968 sour le titre "Né au
Tibet" (Buchet-Chastel, trad, de l'anglais par Michel et Anne Berry). Il nous parle
cette fois, non en témoin de souffrances passées, mais en maître de sagesse s'adressant

à un public occidental. Faites dans un langage familier, les causeries ne s'embarrassent

d'aucune technicité et ne s'alourdissent d'aucun pédantisme. Comme un frère
aîné guiderait un plus jeune, le Vénérable Trungpa Rinpoche montre à ses auditeurs
une voie de salut qui, selon lui, est accessible à tous. Elle utilise comme technique une
méditation "sans objet ni intention ni projet" (p. 153) qui, à partir de la prise de

conscience du seul présent ("ce qui est") aboutit à l'identification avec le présent
éternel. Le lama ne donne pas beaucoup de détails sur la pratique elle-même — les

enseignements à ce sujet ne pouvant être qu'individuels -, si ce n'est que l'observation

de sa respiration peut aider à faire cesser l'agitation mentale. Mais il indique les

conditions requises pour que l'exercice soit efficace, et c'est là que réside l'intérêt principal

de l'ouvrage. En quelques leçons courtes, et à l'aide d'exemples tirés de la tradition

tibétaine, le Vénérable insiste sur les points suivants: l'examen lucide et sans

passion de nos propres dispositions, de ce "fumier" où bon et mauvais voisinent et
qu'il ne faut ni rejeter, ni trier, mais utiliser avec intelligence pour fumer le champ où

poussera la merveilleuse plante de l'Eveü (bodhi) ; le recours à un maître qui puisse,
en créant les conditions favorables, nous faire découvrir ce que nous cherchons et
qui est en nous ; la pratique des six "activités transcendantes" (pàramitâ), en
particulier de la générosité vraie et de la vraie patience. La sixième "activité", qui est la

sagesse, est parfaite au terme de la course. - On souhaiterait à ce message profond
une expression formelle plus adéquate. Le français est souvent maltraité. Les termes
sanskrits fréquemment mal expliqués: cf. p. 65-66 l'analyse du mot bodhisattva;
p. 67, puis p. 130, les explications (ou l'absence d'explication) sur samata écrit
une fois samathâ; p. 79, la confusion entre l'activité de sagesse (prajnäpäramitä) en

tant que telle et l'ouvrage de même nom ; etc. Quant aux termes tibétains, transcrits

phonétiquement, ils peuvent trop aisément être pris pour des termes sanskrits par le

lecteur non prévenu. Mais ces défauts, dont on ne sait s'il faut les attribuer à l'auteur
du recueil anglais ou au traducteur français, ne doivent pas décourager les lecteurs.
Ceux qui sont en quête, non de renseignements précis sur le bouddhisme tibétain,
mais de conseils pratiques concernant l'attitude juste et la voie juste pour atteindre
la sagesse ne seront certainement pas déçus.

HELENE BRUNNER



100 BIBLIOGRAPHIE

HEINRICH ZIMMER, Le Roi et le cadavre, trad, de l'anglo-américain par
Léon-Gabriel GROS (Documents spirituels, 7), Paris, Fayard, 1972,
248 p.

L'original de cet ouvrage, dont Zimmer n'avait laissé qu'un manuscrit inachevé,
avec certains contes en allemand et d'autres en anglais, tous en plusieurs versions, a

été publié en anglais par J. Campbell après la mort soudaine de l'auteur (The King
and the corpse, Bollingen Series, 19481 et 19572). L'ouvrage a été repris en 1960

par les Meridian Books. Il s'agit d'une série d'histoires mythiques, dont la première
est arabe, la deuxième irlandaise, la troisième chrétienne (c'est une vie de St Jean

Chrysostome), tandis que la quatrième est tirée du cycle d'Arthur et que toutes les

autres viennent de l'Inde. Parmi ces dernières, "Le Roi et le cadavre" est un conte
populaire dont il existe plusieurs versions ; et les "quatre épisodes du roman de la
Déesse" résument les vingt-trois premiers chapitres d'un ouvrage tantrique relativement

récent, le Kâlikâ-Purâna. Ces contes sont accompagnés de leurs interprétations,
et suivis d'une longue réflexion sur "la Mère du Monde et la pensée indienne". Le
sous-titre français, "Les mythes essentiels pour la reconquête de l'intégrité humaine",
nous semble moins bon que celui qui accompagne l'édition anglaise que nous avons
sous les yeux,"TWes of the soul's conquest of evil", et trop pédant. - Zimmer ne
traduit pas exactement (sauf par endroits) les originaux de ses histoires. Il raconte;
ce qui nous vaut des récits certainement plus vivants. Il arrange. Surtout, il commente.
Son propos, en effet, est de montrer, sur des exemples choisis pour leur inépuisable
richesse, comment un lecteur dilettante et ouvert peut, sans avoir recours à aucun
instrument scientifique préfabriqué avec lequel il essaierait de disséquer, classifier ou
systématiser les faits mythiques, mais avec sa seule "intuition créatrice" ou son

"intelligence imaginante", se mettre à l'écoute du folklore universel et en tirer des

enseignements sur lui-même que les phUosophies modernes ne dispensent pas. Ses

commentaires sont parfois un peu lourds, certaines interprétations contestables ;

mais un souffle puissant, auquel on ne peut rester insensible, court dans ces pages
infiniment suggestives. - La traduction est malheureusement déparée par des

néologismes inélégants ("iUimitable", "découvrable"...), des anglicismes qu'il eût été facile
d'éviter, et par plusieurs erreurs grossières, qui laisseront le lecteur perplexe. Quelques
exemples: p. 134, quand les fils de Brahma, subitement mis en présence de la
première femme de la création - et sa beauté est incomparable - se sentent "tout
remués en dedans" (raked within), M. Gros nous assure qu'ils "rentrèrent en lui
(Brahmâ), comme ratisses" ; p. 166, il parle à propos de Çiva de "l'hôte de ses esprits"
alors qu'il s'agit de "la multitude de ses esprits - ou démons" (the host ofhis spirits) ;

p. 206, M. Gros prend pour un hymne (au masc.) la Shakti, dont il va pourtant être

question dans toutes les pages qui suivent, où le sens du mot est bien clair!
Reconnaissons toutefois que le français est en général assez coulant, et que le livre se lit
avec plaisir. C'est l'essentiel.

HÉLÈNE BRUNNER



NOTULES 101

Sancti Thomae Aquinatis operum omnium indices et concordantiae in
quibus verborum omnium et singulorum formae et lemmata cum suis

fréquentas et contextibus variis modis referuntur quaeque, auspice
Paulo VI Summo Pontifice consociata plurium opera atque electronico
IBM automato usus digessit Robertus Bussa S. I., Frommann-Holzburg,
(Stuttgart), 46 p.
Cette brochure d'introduction, parue en 1975, présente en cinq langues l'ouvrage

entrepris en Itane en 1949 déjà, et maintenant en cours de pubUcation: l'œuvre
authentique de Thomas d'Aquin, et même le Corpus thomisticus tout entier, est
désormais analysé mécaniquement. L'ouvrage constitue une base non seulement
pour l'étude du thomisme, mais encore pour ceUe de la langue scientifique internationale

du 13e au 19e siècle. Cette introduction expose l'origine, l'utilité et la structure

de l'Index thomisticus et donne des spécimens.

HUBERT HUBIEN, Johannis Buridani tractatus de consequentiis. Louvain,
Publications universitaires, Paris, Vander-Oyez, 1976, 138 p.
(Philosophes médiévaux, t. XVI).
L'étude de la logique médiévale est en plein développement. Aussi faut-U se

réjouir qu'un nouveau texte soit mis à la disposition des chercheurs. Dans son
introduction, l'éditeur justifie l'attribution de ce traité à Buridan et le date de 1335.

Bienheureux HENRI SUSO, Oeuvres complètes, présentation, traduction
et notes de Jeanne Ancelet-Hustache. Paris, Le Seuil, 1977, 590 p.
La première édition de cette traduction a paru en 1943 chez Aubier. L'ouvrage

comprend une longue introduction et les 150 pages de la Vie de Suso. Une nouveUe
préface indique (p. 146) les points importants sur lesquels cette nouveUe édition des

œuvres du mystique aUemand diffère de la précédente.

KURT FLASCH, Die Metaphysik des Einen bd Nikolaus von Kues.

Problemgeschichtliche Stellung und systematische Bedeutung, Leiden,
BrüT, 1973,366 p.
Cet ouvrage est centré sur le conflit de la logique et de la métaphysique au moyen

âge et par suite sur les limites de l'emploi du principe de non-contradiction dans le

cas du discours sui Dieu. L'enquête est précise et riche, aussi bien en ce qui concerne
la tradition qui précède Nicolas que la doctrine du Cusain lui-même.

Recherches sur le XVIIe siècle, I. Paris, Editions du Centre National de la

Recherche Scientifique, 1976, 192 p. (Centre d'histoire des sciences et

des doctrines, Cahiers de l'Equipe de Recherche 75, Direction André

Robinet).
Ce recueU comprend une série d'études sur les courants philosophiques du XVIIe

siècle, sur les courants scientifiques de ce siècle, sur le jugement du XVIIIe siècle sur
le XVIIe, sur des questions de méthode. Les auteurs ouvrent des voies et des domaines

nouveaux de recherche.



102 NOTULES

J.-J. ROUSSEAU: Discours sur l'origine et les fondements de l'inégalité
parmi les hommes, suivi de la Reine fantasque, introduction et notes
d'Angèle Kremer-Marietti, Paris, Aubier-Montaigne, 1973,190 p.

L'introduction, de 40 pages et ornée de schémas, gravite autour de l'opposition
nature-culture et dégage les structures de la pensée de Rousseau.

Hegel et la pensée grecque. Publié sous la direction de Jacques d'Hondt,
184 p., Paris, Presses Universitaires, 184 p. Hegel et le siècle des

lumières, publié sous la direction de Jacques d'Hondt, Paris, Presses

Universitaires, 184 p.
Ces deux volumes, élégamment présentés, contiennent chacun sept travaux de

spécialistes divers, exposant l'attitude de Hegel face aux principaux représentants de

la pensée grecque et du XVIIIe siècle européen.

FRANÇOIS LARUELLE: Phénomène et différence. Essai sur l'ontologie
de Ravaisson. Paris, Khncksieck, 1971, 268 p.
De l'aveu de l'auteur lui-même, il s'agit d'un "libre essai, formulé à propos de

Ravaisson plutôt qu'à son sujet" (p. 11). La part de Heidegger dans l'inspiration de

ce Uvre est considérable. On attend sur Ravaisson une étude d'une méthode plus
classique.

Sôren Kierkegaard, Oeuvres complètes, Paris, l'Orante, 1970. T. III
L'ALTERNATIVE. Première partie. 414 p. T. IV L'ALTERNATIVE.
Deuxième partie. Trois articles de Faedrelandet, Post-Scriptum à
l'Alternative 1843-1844. 354 p.

Saluons, à l'occasion de ces deux volumes, la parution, enfin, des œuvres
complètes de Kierkegaard. Les traductions sont celles, excellentes, de P. H.
Tisseau et de sa fille. Mme E. M. Jacquet-Tisseau. Des références marginales
permettent la consultation de l'original. Des notes, judicieusement choisies,
éclairent le texte sans l'alourdir. L'introduction de Jean Brun dégage les thèmes
principaux de l'Alternative et situe cet ouvrage par rapport à l'intention générale
de l'œuvre et de la vie de Kierkegaard. Remarquons enfin que la présentation
typographique est à la hauteur du contenu. Nous avons deux regrets cependant à

exprimer : la lenteur de la parution et le fait que ne soit pas prévue la publication
des Journaux.

Kierkegaardiana, X, Kobenhavn, C. A. Reitzel, 1977, 360 p.

Profitons de l'occasion de cette dixième livraison des Kierkegaardiana pour
rappeler le rôle important que ces cahiers jouent depuis 1955 pour les recherches
kierkegaardiennes. Ce numéro nous offre beaucoup d'études comparatives, et la

problématique des rapports du philosophe danois à Hegel semble bien rester
centrale. Notons la présence d'un seul texte en français : le compte rendu par H.
B. Vergote de l'intéressant livre de N. Vialaneix, Kierkegaard. L'Unique devant
Dieu.



NOTULES 103

Christa Kühnhold, Der Begriffdes Sprunges und der Weg des Sprachendenkens.

Eine Einführung in Kierkegaard, Berlin-New York, W. de
Gruyter, 1975, 183 p.

En analysant la notion centrale de saut et celles qui s'y rapportent, l'auteur
nous introduit à l'originalité kierkegaardienne. Sa connaissance du danois lui
permet d'enrichir son analyse de remarques étymologiques et sémantiques fort
éclairantes pour la pensée de Kierkegaard.

F. Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften II. Der
Stern der Erlösung, La Haye, Martinus Nijhoff, 1976, 516 p.

Ce volume contient l'œuvre essentielle de celui que l'on considère généralement

comme l'un des premiers existentialistes. Elle est précédée d'une
introduction de R. Mayer et suivie de plusieurs index.

Entretiens autour de Gabriel Marcel. Centre culturel international de
Cerisy-La-Salle, 24-31 août 1973 (Langages), Neuchâtel, La Baconnière,

1976, 287 p.

Ont participé à ces entretiens : Marcel Belay, Vincent Berning, Joseph Chenu,
Henri Gouhier, Jeanne Parain-Vial, René Poirier, Paul Ricœur, Balduin Schwarz,
Gabriel Marcel. L'ensemble de l'œuvre, théâtrale et philosophique, de G. Marcel
se trouve éclairé par les différents exposés. Mais plus intéressantes encore sont les

interventions, les répliques et les explications de G. Marcel lui-même. Elles

permettent de mieux saisir le sens de son œuvre et révèlent une forte personnalité.
Ces propos sont d'autant plus précieux qu'ils sont les derniers du philosphe :

quelques semaines après ces entretiens, G. Marcel disparaissait brusquement.

Gabriel Marcel interrogé par Pierre Boutang (Archives du XXe siècle,
Cahier N° 1), Paris, J. M. Place, 1977, 143 p.

Ce livre est la publication d'entretiens télévisés. P. Boutang y interroge
G. Marcel sur ses conceptions religieuses, parapsychologiques, théâtrales, musicales,

politiques et philosophiques. Notons la réédition, dans ce même volume, du
texte fondamental de G. Marcel, Position et Approches concrètes du mystère ontologique.

¦

Ian Craib, Existentialism and Sociology. A Study of Jean-Paul Sartre,
Cambridge, Cambridge University Press, 1976, 242 p.

Ce livre met en évidence la portée de l'œuvre de Sartre pour la sociologie. Les
thèmes principaux de l'Etre el le Néant et de la Critique de la Raison dialectique
sont tout d'abord analysés ; puis, I. Craib montre quelles conséquences aurait
l'introduction de la problématique sartrienne dans la sociologie. Pour sa démonstration,

l'auteur s'appuie sur des œuvres précises, importantes dans la sociologie
contemporaine anglo-saxonne, celles de Goffmann, Garfinkel et Gouldner. Dans
la conclusion enfin, il élargit le débat et considère le rôle que la philosophie peut
jouer pour la sociologie.



BIBLIOGRAPHIE

1. PATRISTIQUE

J. Pépin: Mythe et allégorie (E. Junod) 75
L. Rougier: Le conflit du christianisme primitif et de la civilisation antique

(E. Junod) 75
Humanisme etfoi chrétienne (E. Junod) 76
R. Brandie: Die Ethik der «Schrift an Diognet» (E. Junod) 76
Origene: Contre Celse. T. V (E. Junod) 77
W. Gessel: Die Theologie des Gebetes nach «De Oratione» von Origenes

(E. Junod) 77
N. de Lange: Origen and the Jews (E. Junod) 78
Cyrille d'Alexandrie: Dialogue sur la Trinité. T. I (E. Junod) 79
Basilio di Cesarea: Il battesimo (E. Junod) 79
Hilaire d'Arles: Vie de saint Honorât (E. Junod) 80
A. de Vogue: La Règle de saint Benoit. T. VII (E. Junod) 81
Léon le Grand: Sermons. T. II (F. Bovon) 81
Pseudo-Philon: Les Antiquités Bibliques. T. I et II (E. Junod) 81

2. THÉOLOGIE CONTEMPORAINE

P. Ricœur, etc. : La Révélation (G. Boss) 82
G. Sauter: Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie (P. Paroz) 83
F. Mildenberger: Gotteslehre(P. Gisel) 84
G. Ebeling: Wort und Glaube. Bd. Ili (P. Gisel) 85
W. Trillhaas: Perspektiven und Gestalten des neuzeitlichen Christentums

(D. Müller) 85
T. Rendtorff (éd.): Die Realisierung der Freiheit (Q. Müller) 86
W. Härle: Sein und Gnade (E. Dubois) 87
E. Mechels: Analogie bei Erich Przywara und Karl Barth (Y). Müller) 89
B. Klappert: Promissio und Bund. Gesetz und Evangelium bei Luther und Barth

(D. Müller) 90
C. Gestrich : Neuzeitliches Denken und die Spaltung der dialektischen Theologie

(D. Müller) 92
Genf'76. Ein Bonhoeffer-Symposium (K. Blaser) 92
J. A. Sayes: Presencia real de Cristo y Transustanciación (J.-C. Margot) 93
On Language. Culture and Religion: In Honor of E. Nida (J.-C. Margot) 93
J. A. Martin: Philosophische Sprachprüfung der Theologie (P. Gisel) 94
K. Rahner: Grundkurs des Glaubens (D. Müller) 95
D. Judant: Jahns pour une théologie chrétienne d'Israël(F. Baudraz) 96
P. Fruchon: Existence humaine et révélation (D. Müller) 96
R. Coste: A nalyse marxiste et foi chrétienne M. -A. Freudiger) 97
F. Quéré: La femme avenir (G. Rossier) 98

3. HISTOIRE DES RELIGIONS

Chogyam Trungpa: Méditation et Action (H. Brunner) 99
H. Zimmer: Le Roi et le cadavre (H. Brunner) 100
Notules 101

Livres reçus 104

Ont collaboré à ce numéro 1979 - I:
Reto Luzius Fetz, c/o Ruedi Imbach, 20, route de Bertigny, 1700 Fribourg
Jean-Denis Kraege, La Cure, 1864 VersTEglise
Henri de Lubac, S.J., 35, rue de Sèvres, F-75006 Paris
Gabriel-Ph. Widmer, 25, chemin de Ruth, 1223 Cologny
Oskar Bâtschmann, 30, Klusstrasse, 8032 Zurich
Philippe Junod, 32, route de Berne, 1010 Lausanne
Alain Campredon, 165, chemin de Montolieu, 1010 Lausanne
René Schaerer, 1, rue Pierre-Fatio, 1207 Genève


	Bibliographie

