Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Artikel: Etude critique : un conflit dans l'interprétation de la "métaphysique"
d'Aristote

Autor: Voelke, André-Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE CRITIQUE

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 409-417

UN CONFLIT DANS L'INTERPRETATION
DE LA « METAPHYSIQUE» D’ARISTOTE

ANDRE-JEAN VOELKE

Dans ses recherches visant a déterminer « ce qu’est I'étre, c’est-a-dire la
substance (ovoia)», au livre Z de la Méraphysique, Aristote déclare qu’il
faut déterminer en priorité la substance en tant que le sujet ou substrat
(brokeipevov) « dont tout le reste est dit, tandis que lui-méme n’est plus dit
d’'un autre» (Z 3, 1028b 36-37). Mais, ajoute-t-il, «cela est insuffisant»
(1029a 9), car une telle perspective entraine la réduction de la substance a la
matiére indéterminée, ce qui est «impossible» (1029a 27). Ce texte affirme
donc a la fois le primat et I'insuffisance du sujet ou substrat comme marque
essentielle de la substance. Pour échapper a cette contradiction, tous les
interprétes — depuis saint Thomas en tout cas — rameénent I'insuffisance a
une simple obscurité: c’est faute d’étre suffisamment élucidé que le sujet se
réduirait a la matiere; mais, une fois défini d’'une maniere adéquate, il pour-
rait étre identifié¢ a la substance.

A cette interprétation traditionnelle s’oppose l'interprétation nouvelle
que développe Rudolf Boehm dans son ouvrage Das Grundlegende und das
Wesentliche'. Bien que R. Boehm se soit fait connaitre par d’importants tra-
vaux sur la phénomeénologie et par sa participation a la traduction frangaise
de Sein und Zeit de Heidegger, cet ouvrage n’a guere suscité d’écho, comme
en témoigne la rareté des comptes rendus. Cette circonstance nous autorise
a présenter sa version frangaise, remarquablement établie et préfacée par
E. Martineau?, comme un travail original.

L’ouvrage procéde d’une «nécessité de polémique philosophique» et
I’on y voit se déployer un «effort violent (...) pour faire ressortir d'une posi-
tion donnée ses ultimes conséquences » 3. Cet effort amene ['auteur a s’atta-

'R. BoEHM, Das Grundlegende und das Wesentliche. Zu Aristoteles’ Abhandlung
« Ueber das Sein und das Seiende », La Haye, M. Nijhoff, 1965.

2Id., La Métaphysique d’'Aristote. Le Fondamental et I'Essential. Traduit et pré-
senté par Emmanuel Martineau, avec une note de Jean-Frangois Courtine: «La
métaphysique de la subjecti(vi)té: situation exemplaire de Schelling». Traduction
revue et préfacée par 'auteur. Paris, NRF Gallimard, 1976, 380 p.

3Id., « Le fondamental est-il I'essentiel?», dans Revue philosophique de Louvain,
64 (1966), p. 375 et 374. Cette étude expose trés clairement les lignes maitresses de
I'interprétation nouvelle.



410 ANDRE-JEAN VOELKE

cher longuement au texte grec, pour en scruter les nuances, s’'interroger sur
la valeur des corrections effectuées par les editeurs, leur préférer souvent la
lecon des manuscrits.

R. Boehm sait a quel point la traduction d’un terme philosophique peut
hypothéquer une interprétation et il prend ses distances a I’égard de la tra-
dition en forgeant, pour traduire Aristote, une terminologie qui s’écarte sou-
vent du vocabulaire usuel, issu de la scolastique. Dans la version frangaise
de son livre, on note en particulier les eéquivalences suivantes:
ovoloe = essence (au lieu de substance); Unokeipevov = jacent-au-fond (au
lieu de sujet ou substrat); TO Ti v elvar = I'étre-ce-qu’il-était (au lieu de
quiddité); eldog = visage (au lieu de forme); aitia = fondement (au lieu de
cause)?.

Le ceceur du débat est le probléme de I'insuffisance du jacent-au-fond,
posé¢ en Z 3. Loin de faire reposer cette insuffisance sur un malentendu
d’ordre terminologique, I'interprétation nouvelle lui confére une portée
métaphysique.

La consequence ultime du concept du jacent-au-fond est bel et bien
’affirmation que seule la matiére pure est jacente-au-fond, car en lui-méme
le jacent-au-fond ultime est totale indétermination, «ni un quoi, ni un com-
bien, ni quoi que ce soit d’autre de propre a délimiter I’étant» (Z 3, 1029a
20-21). Mais alors ce concept est insuffisant pour exprimer la « marque-
essentielle de I'essence comme telle» (p. 173), car ce qui apparait le plus
manifestement dans une essence, c'est le «ceci» déterminé. En visant
’essence comme jacent-au-fond, on compromet donc l'intention de cette
visée, qui était de porter au concept I’essence comme essence. D’une fagon
plus précise, ce qui distingue I'essence comme un «ceci», c’est le visage, et
de I’essence comme jacent-au-fond aucun chemin ne semble s’ouvrir sur le
visage.

De cette détermination insuffisante de I’essence, Aristote passe, en Z 4, a
sa détermination comme [‘étre-ce-qu'il-était. Ce passage s’opere par l'inter-
mediaire d’'un «concept de traversée et de dépassement» (p. 236), celui du
«en lui-méme» (ka® adtd). Selon R. Boehm, le jacent-au-fond doit étre
compris au départ comme ce qui peut étre dit «en lui-méme », puisqu’il a
été défini comme « ce dont le reste est dit, tandis que Iui-méme n’est plus dit
d’un autre ». Mais en progressant, Aristote fait entrer en jeu un concept plus
strict du «en lui-méme », qui est celui de I'étre-ce-qu’il-était, et c’est ce nou-
veau concept qui exprimera la marque essentielle de I’essence, car il est en
mesure de saisir le visage.

4Dans la suite de cette présentation je m’en tiendrai a cette terminologie, qui nous
prépare a une nouvelle lecture d’Aristote en nous contraignant & rompre avec le lan-
gage regu.



ETUDE CRITIQUE 411

C’est au cours de ce cheminement que se découvre le fondement de
I'insuffisance du concept de jacent-au-fond. Que I'on considére le jacent-
au-fond dont le reste est dit, ou ce qui est dit de lui, on adopte «une fagon
de voir et de parler qui ne saisit en général tout étant — et I’essence méme
— qu’au sein d’une (... relativit¢ d’'un autre a un autre» (p. 284). Or
I'essence, réduite au «jacent-au-fond de cette relativité », n’est susceptible
d’aucune délimitation; elle n’est donc «rien d’étant» — tandis que ce qui
«se délimite manifestement comme un étant» est «inessentiel », parce que
sa relation au jacent-au-fond lui interdit d’accéder au rang de «ceci» auto-
nome (p. 301). Cette relativité se révele donc comme un «discord de I'étre et
de I’essence » (p. 303). Et, si elle régissait I’étant dans sa totalité, il n’y aurait,
pour reprendre les termes mémes d’Aristote, « absolument point d’essence
ni rien d’étant» (B 5, 1002a 13. Cf. p. 346).

Mais le concept de I'étre-ce-qu’il-était libére I’essence de toute relativité
en la saisissant rigoureusement comme un «en lui-méme». Il signifie en
effet que «1’étre d’un étant... est identique a I'étre de ce qu'il était» (p. 304)°.
Ainsi il est «immédiatement concept de 'unité ou de I'identité de I'étre et
de I'essence». Au sein de cette identité I’essentiel est « manifeste comme
tel », autrement dit se délimite comme un «ceci» autonome (p. 303).

On peut, il est vrai, se demander si la détermination d'un étant effectif,
pris avec de la matiere, peut satisfaire a la rigueur d’un tel concept, ou,
selon la formule d’Aristote, «si un étre-ce-qu’il-était est en général, ou non »
(Z 4, 1030a 2, texte des mss.). Mais a cette question il n'y a pas a propre-
ment parler de réponse. Car, on I'a vu, en I'absence de I’étre-ce-qu’il-était, il
n’y aurait « point d’essence ni rien d’étant».

Dans 'interprétation de R. Boehm, la question fondamentale d’Aristote:
«Qu’est I'étant? C’est-a-dire: qu’est I’essence?» (Z 1, 1028b 4) équivaut
donc en derniére analyse a la question fondamentale de la métaphysique,
telle que la formule Heidegger: « Pourquoi y a-t-il en général de I’étant et
non pas plutot rien?», et I'étre-ce-qu’il-était nomme, pour le dire en termes
heideggeriens, «la merveille des merveilles: qu’étant i/ y a» (cf. p. 307 et
343)6,

Il faut maintenant revenir & Paffirmation du primat du concept de
Jjacent-au-fond: «c'est celui-ci qui doit étre déterminé en priorité» (Z 3,
1028b 37). Ce primat n’est-il pas réduit a néant par I'insuffisance méme de
ce concept, telle qu’elle est montrée ensuite? — Selon R. Boehm, il n’en est
rien, «car il semble bien plutdt que primat et insuffisance s’enchevétrent si
étroitement que le primat de ce concept échoie pour ainsi dire @ son insuffi-

SL’imparfait érair signifierait que I'identité de I'étre et de I'essence d'un étant
«requiert son étre au sens d’'un étre-déja» (p. 306).

6 HEIDEGGER, Was ist Metaphysik? 5. Aufl., Frankfurt a.M. 1949, p. 42: «...das
Wunder aller Wunder: Dass Seiendes ist. »



412 ANDRE-JEAN VOELKE

sance méme...» (p. 314). Telle est la solution que son interpretation
découvre dans Z 17, ou Aristote prend un nouveau départ en s’enquérant
de I'essence comme fondement, ¢’est-a-dire comme « par quoi» (dwd ).

Une telle enquéte exige que l'on questionne «de fagon articulée»
dapBphoavtag, Z 17, 1041 b 2), c’est-a-dire en se plagant d’emblée dans la
perspective d'une relation d’un autre a un autre: chercher le «par quoi»,
c’est en effet demander « par quoi un autre apparait chez un autre» (1041 a
11), par exemple « par quoi ceci est une maison » (1041b 6). A cette maniére
d’interroger il faut comme point d’appui «une essence telle qu’elle s’offre a
une semblable articulation » (p. 342): non pas |’étre-ce-qu’il-était, préalable
dans sa simplicité a toute question, mais le jacent-au-fond dans sa relation a
ce qui lui survient.

Le primat du concept insuffisant du jacent-au-fond nait donc du mouve-
ment méme de I’enquéte qui s’interroge sur I’essence comme fondement ou,
pour reprendre le langage traditionnel, comme cause — autrement dit du
mouvement méme de la métaphysique. Il apparait ainsi que le questionne-
ment métaphysique occulte ce qu’il découvre et ne peut « mettre a décou-
vert I’essentiel de I’étant comme tel qu’au prix d’un recel — sous le concept
du jacent-au-fond — de cet essentiel...» (p. 341).

Au terme de cette interprétation, nous rejoignons de nouveau Heidegger.
Dans l'ultime incompatibilité entre I’ essentiel-comme-tel ou 1’ essential et le
primat que le questionnement métaphysique assigne au jacent-au-fond-
comme-tel ou au fondamental (p. 357), R. Boehm voit en effet 'annonce de
la «différence ontologique» opposant, selon Heidegger, I'étant a son
«autre absolu», I’éftre (cf. p. 351-353).

C’est ainsi que cette interprétation « libére» (p. 162) dans le texte d’Aris-
tote un probléme que Heidegger a porté a la parole en termes d’ontologie
fondamentale. Elle ouvre en outre une perspective nouvelle sur toute la
meétaphysique occidentale en détectant dans le concept de sujer — qui
dérive du concept de jacent-au-fond — une «déficience de la substance
elle-méme» (p. 367) qui le rend inadéquat a nommer «I’étre véritablement
essential » (p. 366), comme le montre en particulier la thése thomiste selon
laquelle Dieu ne saurait étre sujet’. L’enjeu de cette découverte est considé-
rable: elle pretend remettre en question le sens méme de la métaphysique
moderne de la subjectivité, dont R. Boehm situe I’origine dans I'identifica-
tion spinoziste de Dieu au fondement absolu, c’est-a-dire a I'ultimum sub-
Jjectum?®,

7SAINT THOMAS, Sum. theol., 1, 3, 6, Sed contra: « Deus autem non potest esse sub-
jectum» (cf. p. 366).

8R. BoeuM développe cette thése dans « Spinoza und die Metaphysik der Subjek-
tivitit », dans Zeitschrift fiir philosophische Forschung, 22 (1968), p. 165-186.



ETUDE CRITIQUE 413

Selon les termes mémes de I’auteur, son travail est un « commentaire »
(p- 359). Qualifier de la sorte une interprétation qui prétend d’autre part a la
«systématicite » (p. 100), c’est nous rappeler fort opportunément que le
commentaire n’est pas nécessairement un exercice mineur, purement érudit.
Et lui préter un pouvoir libérateur, c’est suggérer que la reprise d’un texte
au niveau du sens peut permettre a ce sens de progresser, par 'effet de la
force dont il est porteur®. N'est-ce pas ce qu’avaient compris les grands
commentateurs antiques et medievaux, et R. Boehm ne s’inscrit-il pas a son
tour dans leur lignée en depit des distances qu’il prend a leur égard?

Une etude approfondie de I'interprétation nouvelle exigerait un examen
attentif de plusieurs passages de la Meétaphysique auxquels elle préte une
signification que les commentaires antérieurs n’avaient pas envisagée. Je me
bornerai ici aux premiéres lignes de Z 3, dont la signification est détermi-
nante.

Le texte commence par dire que I’essence se prend au moins en quatre
acceptions principales (I’étre-ce-qu’il-était, 'universel, le genre, le jacent-
au-fond), puis il poursuit: « Mais le jacent-au-fond, c’est ce dont I'autre est
dit, tandis que lui-méme n’est plus dit d’'un autre. C’est pourquol c’est
celui-ci qui doit étre déterminé en priorité; car c’est le jacent-au-fond pre-
mier qui parait le plus étre essence. Or «telle chose» semble étre nommee
d’une certaine fagon la matiére, d’une autre la figure, d’'une troisiéme ce qui
consiste en ces deux-ci...» (Z 3, 1028b 36-1029a 3) 0.

Selon I'interprétation traditionnelle, «telle chose» renvoie au «jacent-
au-fond premier », le neutre tolo0TOV reprenant le neutre Onokeipevov; a la
deéfinition de I’essence comme jacent-au-fond ferait suite la mention que ce
dernier terme a lui-méme trois significations. Dés lors se dessine I'idée d’un
malentendu reposant sur I’obscurité du concept de jacent-au-fond.

Mais R. Boehm rapporte «telle chose» a «essence», le neutre TolovtoV
reprenant le féminin oboia (cf. p. 152)'": aprés avoir affirmé la nécessité de
déterminer I'essence tout d’abord comme jacent-au-fond, Aristote jetterait

9Cf. I’étude de S. BonzoN, « Force des textes et interprétation », dans Studia phi-
losophica, XXX/XXXI (1970/71), p. 98-125, qui assigne a I'interprétation la fonction
de «redonner a (la) force (du texte) la possibilité d’agir, pour qu'il y ait précisément a
nouveau du sens grace a elle» (p. 123). Tel est aussi le but que devrait viser le com-
mentaire philosophique d’un texte.

10Je reprends la traduction donnée a la p. 103, en remplagant le féminin relle,
conforme a l'interprétation de R. BOEHM, par telle chose, qui correspond mieux au
neutre du texte grec. La traduction de J. TricoT (nouvelle edition, Paris 1953) expli-
cite le terme en disant ce sujet premier, conformément a ['interprétation tradition-
nelle.

Il Grammaticalement, les deux maniéres d’entendre le texte controversé sont
possibles, car un nom féminin peut étre repris par un démonstratif neutre. R. BOoEHM
signale une reprise similaire dans Z 2, 1028b 18-19.



414 ANDRE-JEAN VOELKE

un «regard préalable» sur «ce qui peut manifestement prétendre se
nommer essence» et découvrirait que ce titre revient légitimement a la
matiere, a la forme et a 'union des deux. Ces termes désigneraient ici
quelque chose de «saisissable», de sorte que la matiére — par exemple
I'airain d’une statue — ne serait pas dans ce cas la matiére pure, totalement
indéterminée. Ce regard préalable fournirait la « mesure» manifeste per-
mettant de juger de I'adéquation du concept de jacent-au-fond en tant que
détermination de I’essence. Dés lors la voie est ouverte a une interprétation
qui soulignera I'insuffisance d’une telle détermination en remarquant que le
jacent-au-fond est lui-méme non-manifeste (p. 172-175) 12,

L’interprétation traditionnelle se poursuit en donnant le sens
d’«esquisse» au terme fypos employé quelques lignes plus loin pour dési-
gner la caractérisation de I'essence comme jacent-au-fond (Z 3, 1029a 7).
Pour R. Boehm, au contraire, le terme signifie «le sceau qui marque comme
telle toute essence» (p. 168). On voit facilement que chacune de ces traduc-
tions est solidaire d’une interprétation plus générale: I'insuffisance de la
«typisation » n’a pas le méme sens selon qu’elle affecte une simple esquisse,
que I'on concevra facilement comme un «schéma encore vague, obscur »,
ou une «empreinte» nommant la «marque-essentielle de I’essence elle-
méme» (p. 168-169). La traduction de R. Boehm est surprenante, étant
donné I'emploi trés courant chez Aristote des locutions T ginety et UNO-
tunovv 13 pour indiquer la mise en place d’une esquisse, d’'un schéma. Mais
on accordera a cet interpréte que « la signification predominante (...) demeure
toujours non point celle, purement négative, d’'un manque de précision,
mais au contraire celle, positive, d’une caractérisation anticipée qui
concerne (...) le tout de ce qu’il y a a déterminer» (p. 168). Si, comme je le
pense, sa traduction force le sens de fypos, elle n'introduit donc pas un
contresens qui condamnerait toute I'interprétation a laquelle elle est liée.

Ce trés rapide examen ne fournit certes pas des €¢léments d’appréciation
permettant de prononcer un jugement définitif sur la valeur de cette inter-
prétation. Mais il suffit peut-étre & montrer qu’elle repose sur une étude
attentive du texte aristotélicien, méme si certains passages donnent lieu a
une exégese contestable !4, Bref, si la premiére condition d’une interpréta-
tion valable est de «prendre pied dans le texte» (p. 146), celle-ci y par-
vient.

2Cf. Z 3, 1029a 10: «Car cela méme est non-manifeste (&5nAov)». Selon R.
BoenMm, le démonstratif renvoie au jacent-au-fond. Au contraire, pour W. D. Ross
(Aristotle’s Metaphysics, Oxford 1924, 11, p. 165), il désigne I'exposé encore vague qui
vient d’étre donné; telle est aussi I'interprétation de J. TRiCOT.

3Ce terme apparait a la fin de Z 2, 1028 b 31, dans une formule signifiant aussi la
« typisation » de I’essence.

14Par exemple Z 3, 1029a 12 (cf. p. 194, n.2), Seconds Analytiques, 11 11, 94b
32-33 (cf. p. 354). Mais ces passages n’ont pas une importance déterminante pour
I'interprétation de R. BOEHM.



ETUDE CRITIQUE 415

Mais on lui opposera peut-étre d’autres textes, qu’elle récuse, en particu-
lier le chapitre 5 des Catégories, ou Aristote affirme I'identité de I’essence au
sens premier et du jacent-au-fond: « Les essences premiéres sont souverai-
nement nommees essences en raison de ce qu’elles gisent-au-fond de tout le
reste» (2b 37-3a 1, cit. p. 105). A la «conviction régnante» (p. 105) des
interpretes, qui partent de ce texte pour comprendre Z 3, R. Boehm
rétorque que cette conviction équivaut a une «option préalable et incondi-
tionnelle en faveur de la détermination de I’essence selon les Catégories»
(p- 109). Inversant la perspective, il soutient que la Métaphysique fait allu-
sion a la conceptualisation de I’essence opérée dans les Catégories pour en
dénoncer I'insuffisance (cf. p. 109 et 208, n. 8). Ainsi engagé, le débat ne
peut étre tranché par des raisons d’ordre philologique et débouche nécessai-
rement sur le conflit de deux interprétations systématiques.

Mais l'intérét, pour le philosophe, de chacune de ces interprétations? A
défaut de criteres philologiques déterminants, ne conviendrait-il pas de
prendre cet intérét en considération? — Lu a la maniére traditionnelle, le
texte apparait comme |’expression d’une pensée qui s’empétre dans des dif-
ficultés terminologiques mal maitrisées et n’arrive pas a progresser. En
revanche l'interprétation de R. Boehm réussit a « libérer au sein du texte et
de la chose méme un certain probleme» (p. 162) résultant de la double affir-
mation du primat et de I'insuffisance d’'un concept essentiel. Elle découvre
dans une ceuvre mille fois lue une tension que tous les commentaires
avaient occultée et met a jour, dans le mouvement du texte, la production et
le déploiement d’un sens. Bref, elle intéresse celui qui aujourd’hui veut phi-
losopher sur — et a partir de — la Méraphysique.

Mais ce déploiement de sens s’interrompt prématurément, laissant en
suspens les concepts d’universel et de genre, qui constituent, avec I’€tre-ce-
qu’il-était et le jacent-au-fond, la quadripartition initiale de Z 3. Certes, ces
deux acceptions de I’essence ne sont plus mentionnées dans les textes étu-
diés. Mais, si la pluralité des maniéres de dire I'essence n’exclut pas toute
unité, 'interprétation de 'une quelconque d’entre elles devrait ouvrir un
passage vers les autres ou, a défaut, préparer la démonstration de I'impossi-
bilit¢ d’un tel passage et par la le rejet de telle ou telle acception. Or,
R. Boehm ne revient jamais sur I'affirmation que I'universel et le genre
«semblent étre essence» (Z 3, 1028 b 35) et, au lieu d’en préparer I'examen,
il semble 1'oublier en cours de route. En tout cas il nous fait oublier que le
livre Z ne se borne pas aux seuls chapitres commentés. Devait-il donc, pour
délimiter rigoureusement le probléme posé, se désintéresser totalement du
rapport entre les textes ou ce probléme apparait et I'ensemble du livre Z, et
passer sous silence la question de I'unité de ce livre?!> Le succes d’une

I5C’est en soutenant la thése de I'unité du livre Z, entiérement consacre selon lui
a la « pleine articulation du concept de sujet», que R. Craix déefend contre R. BOEHM



416 ANDRE-JEAN VOELKE

entreprise qui prétend « disputer a la philologie un texte qu’elle a achevé de
rendre illisible » 1¢ exigeait-il I'occultation de cette question, si souvent dis-
cutée par les philologues? Une interpréetation qui «prend pied dans le
texte» doit-elle ignorer le contexte?

Que penser enfin d’'une approche d’Aristote opérée «a l'intérieur de
’horizon ouvert » par Heidegger (cf. p. 100)? Je n’en contesterai pas le prin-
cipe méme. Pour libérer au sein des textes philosophiques d’autrefois les
problémes que les interpretes n’ont pas su porter a la parole, il faut disposer
d’une topique permettant de poser a ces textes des questions susceptibles de
les remettre en mouvement. Que I’horizon ouvert par Heidegger constitue
une topique appropriée a l'interrogation du texte aristotélicien, 'interpréta-
tion de R. Boehm le montre a I’évidence, et I’'on en trouvera une nouvelle
preuve dans une étude récente de Jean Beaufret, qui scrute a son tour
« L’énigme de Z 3»!7 en s’inspirant a la fois de cette interprétation et de
I'enseignement dispensé par Heidegger lors d’'un séminaire.

Mais la topique, entendue comme disciplina inveniendi, ne doit pas
outrepasser sa fonction heuristique pour se muer en une dogmatique '8,
C’est dire qu’en interrogeant les textes philosophiques a partir d’'un horizon
de pensée détermine il faut se garder d’y projeter des présupposés tirés de
cet horizon.

R. Boehm est bien conscient de ce danger (cf. p. 100). Pourtant son com-
mentaire n’y eéchappe pas toujours. Lorsque la Métaphysique «exhibe»
I'insuffisance du concept de jacent-au-fond, dans une démarche qui conduit
a envisager la possibilité du rien, c’est pour lui une «interprétation de
I'aventure méme que Heidegger décrit sous le nom d’expérience de
I’angoisse» (p. 347). Cette thése impliquerait qu’Aristote «fait signe vers
une (...) expérience de la possibilite du rien» (p. 346). Mais il est difficile de
découvrir un tel signe dans les textes allégués. Prenons par exemple la
demonstration qui aboutit a la proposition: «il n’y a absolument point
d’essence ni rien d’eétant» (B 5, 1002a 13), que R. Boehm se plait a citer
(p. 195, 307, etc.). Cette démonstration est le premier moment de ’examen

I'interprétation traditionnelle, dans « Le statut ontologique du concept de sujer selon
la métaphysique d’Aristote. L’aporie de Métaphysique V1I(Z), 3 », dans Revue philo-
sophique de Louvain, 70 (1972), p. 335-359.

16 Extrait de la présentation de 'ouvrage figurant au dos de la couverture.

I7 Article paru dans 'ouvrage collectif Savoir, faire, espérer: les limites de la raison,
Bruxelles 1976, I, p. 287-305.

I8 Sur cette conception de la topique, inspirée des anciens théoriciens de la rhéto-
rique, cf. mon étude « La fonction heuristique de la tradition en philosophie », dans
Studia philosophica, XXXVI (1976) p. 15-24.



ETUDE CRITIQUE 417

de I'aporie: les étres mathématiques sont-ils des essences ou non? La propo-
sition qui la conclut énonce la conséquence logique de la thése négative.
Une telle conséquence nous oriente-t-elle vraiment vers une expérience de
la possibilite du rien coincidant avec |'expérience heideggerienne de
I'angoisse? Pour développer cette interprétation, ne faut-il pas aborder le
texte en présupposant une telle expérience et en oubliant le contexte aporé-
tique dans lequel il s’inscrit?

Ces remarques conduisent a poser le probléme du double rapport liant
I'interprétation a son auteur d’une part, au texte examiné de I'autre. Faut-il
que celle-ci soit le lieu ou s’identifient la question guidant I'enquéte de
'interprete et la question a I’ceuvre dans le texte méme, en I'occurrence la
«question directrice d’Aristote lui-méme» (p. 252)? Cette identification
risque de masquer des questions différentes de celles qui guident I'interpréte et
des significations autres que celles dont sa pensée est nourrie. Si tel est le
cas, il appartiendra a une nouvelle interprétation de libérer ces questions et
ces significations. Cette interprétation ne sera pas moins attentive aux diver-
gences qu’aux convergences, et c’est elle qui intéressera au premier chef le
philosophe. Car sans I’étonnement que suscite la découverte de 'autre, la
reconnaissance du méme ne tardera pas a s’aplatir dans la fadeur du dé¢ja-
vu.



	Étude critique : un conflit dans l'interprétation de la "métaphysique" d'Aristote

