
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Artikel: Herméneutique de la foi : tâche du théologien et démarches
philosophiques en perspective catholique

Autor: Berthouzoz, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381157

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 389-407

HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI

TÂCHE DU THÉOLOGIEN
ET DÉMARCHES PHILOSOPHIQUES

EN PERSPECTIVE CATHOLIQUE

ROGER BERTHOUZOZ

Croire désigne une attitude déterminée dans l'existence personnelle et

produit une communication particulière avec d'autres personnes1. En ce

sens tout à fait général, croire ou avoir la foi, exprime une modalité
fondamentale de la connaissance humaine, de la liberté ou de l'exister comme tel.
La qualifier pose la question de son origine, de sa visée et de sa destination,
partant de l'évidence qu'elle s'atteste dans la destinée ou le discours de celui

ou de ceux qui croi(en)t. Cette simple remarque anthropologique nous
paraît nécessaire au seuil d'une étude sur le rapport de la philosophie avec
la théologie dans l'herméneutique de la foi chrétienne. Sans anticiper de

réponse, ni préjuger des démarches à entreprendre, elle ouvre le champ de

la problématique et indique phénoménologiquement le lieu de l'événe-

ment/avènement de la foi.
Confesser sa foi, au sens évangélique originel et le plus élémentaire

s'énonce dans l'acte de « se déclarer pour Jésus-Christ» (homologein): «

Quiconque se déclarera pour moi devant les hommes, je me déclarerai moi aussi

pour lui devant mon Père qui (est) dans les cieux» (Mt 10,32)2. Cette parole

1 Cf. l'analyse de G. Bastide, Essai d'éthique fondamentale, Paris 1971, 39-77,
dans la tradition de la philosophie de l'esprit et l'approche phénoménologique de M.
Merleau-Ponty, Le visible et l'invisible, Paris 1964, 75-141. L'intérêt de ces textes
vient de ce qu'ils repèrent, à partir de présupposés et d'objectifs différents, une
attitude originale et commune dans l'expérience humaine comme telle, à laquelle on
oppose le savoir ou la science dans le domaine de la connaissance. Sous cette forme,
la problématique caractérise la modernité autrement que la tradition antique ou
médiévale auxquelles les termes sont empruntés. Elle trouve sa formulation chez I.

Kant, Kritik der reinen Vernunft, II. Transzendentale Methodenlehre, II, 3, éd. W.
Weischedel, Darmstadt 1968, 687-695; Kant établit de façon méthodique la distinction

de l'opinion (Meinen), de la foi (Glauben) et de la science (Wissen) et détermine
la triple instance de la foi pragmatique, de la foi doctrinale et de la foi morale. Cette
dernière est rationnelle mais fondée sur la supposition de sentiments moraux et
dépourvue de tout savoir objectif dans la mesure où son objet (Dieu et la vie future)
est au-delà de toute expérience.

2 Cf. Le 12,8 et l'étude de H. von Campenhausen, Das Bekenntnis im Urchristentum,

in : ZNW 63, 1972, 210-253.



390 ROGER BERTHOUZOZ

souligne l'aspect de décision, d'engagement personnel à l'égard de celui qui
la profère. Elle comporte ensuite une promesse qui concerne l'homme dans

son existence tout entière et sa relation eschatologique à Dieu, le Père de

Jésus. Sa signification et son authenticité enfin dépendent du Christ, d'une
intelligence effective de sa mission et de l'autorité de son témoignage. Une

première approche littéraire, historico-critique, s'impose en vue de prendre
une connaissance aussi exacte que possible de la teneur des archives de ce

témoignage et de cette promesse3. Mais il est non moins évident que la

démarche de l'intérêt croyant et fidèle déborde la curiosité savante et reçoit
les textes et les paroles comme autant de signes et de manifestations d'une

personne dont l'attestation et la requête excèdent toute expérience humaine
au moment où elle la rejoint au plus intime de sa tâche et de son désir.

Se pose alors, de façon renouvelée à chaque époque de l'histoire et de la

culture, par rapport à des situations personnelles et sociales différentes, la

double question de l'identité de l'Envoyé et de la signification de son message

qui culmine dans le martyre, don de la vie où s'accomplit la victoire
sur la mort. Au cœur de l'existence du Christ s'annonce le visage déconcertant

du Père, Dieu d'Abraham, Créateur du ciel et de la terre, l'Unique. Le

Tout-puissant se livre à la toute fragilité. Pour la majorité des contemporains

de la prédication apostolique, la réalité de Dieu jouissait d'un statut
d'évidence religieuse et métaphysique qui situait immédiatement l'enjeu de

la foi nouvelle, sans toutefois s'y réduire ni dresser devant elle un obstacle
insurmontable. Le kérygme de Paul aux Athéniens (cf. Ac 17,16-34)4 en

témoigne assez. Dès l'origine en effet, le message chrétien s'exprime en
communion et en rupture avec l'homme et ses sociétés. Evénement de
communion, car il s'adresse à tous les hommes pour les rassembler, aux lieux où

3 Ainsi procèdent les essais systématiques actuels de christologie; on ne se borne
plus, dans la tradition catholique, à donner un elenchus des textes bibliques illustrant
des thèses commandées par une problématique décalée par rapport à celle du Nouveau

Testament. Si l'écart est constitutif de la tâche du théologien, son horizon
d'interprétation doit se confronter directement à celui des différents témoins scripturaires,

cf. Chr. Duquoc, Christologie. Essai dogmatique, t. I: L'homme Jésus, Paris
1968; t. II: Le Messie, Paris 1972; D. Wiederkehr, Esquisse d'une christologie
systématique, in: Mysterium Salutis, Paris 1975, t. 11, 13-240; W. Kasper, Jesus der
Christus, Mainz 1974; E. Schillebeeckx, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden,
Freiburg i/B 1975; Christus und die Christen, Freiburg i/B 1977.

4 Cf. J. Dupont, Etudes sur les Actes des Apôtres, Paris 1967, 157-160; E. des
Places, La religion grecque, Paris 1969, 329-361; A. M. Dubarle, La manifestation
naturelle de Dieu d'après l'Ecriture, Paris 1976, 155-200: pour la problématique des

premières générations chrétiennes, au sein du monde romano-hellénistique, voir les

indications de M.-J. Rondeau, Transcendance «grecque» et transcendance chrétienne,
in: Les quatre Fleuves, 1, 1973, 41-56.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 391

ils se trouvent. Il les situe dans le dynamisme d'une histoire, celle d'Israël, et

emprunte le meilleur du langage, des schemes de pensée et des valeurs5

développés par ces groupes humains où il retentit. Phénomène de rupture
d'autre part, car l'avènement du Fils transforme la relation de l'homme à

Dieu et aux autres, appelant juifs et païens à la conversion et à une Alliance
nouvelle. Le kérygme évangélique se donne comme une promesse de vie,

reçue dans la décision de suivre Jésus de Nazareth par qui se réalise l'initiative

du Père en vue du salut.

La tâche de la théologie comme herméneutique de la foi consiste dès lors
à recueillir la signification de l'événement proclamé dans le kérygme et la

catéchèse ecclésiale et à l'articuler dans un discours signifiant pour chaque
génération, qui la mette en relation authentique avec l'interpellation libératrice

de l'Evangile. Ce projet suppose l'engagement personnel de la foi ainsi

qu'une connaissance approfondie de l'homme et de ses cultures, c'est-à-dire
de la manière dont il gère socialement et individuellement ses besoins et ses

désirs, comme totalité originale relevant de la nature, de la culture et de la
liberté6. Il s'agit de le rejoindre là où il se trouve et de lui transmettre sans

équivoque le message chrétien.
Ces remarques nous paraissent essentielles pour introduire à l'enjeu de

l'herméneutique de la foi dans la tradition catholique contemporaine.
Celui-ci peut être repéré, avec le plus de pertinence, en comparant les objectifs

déclarés et les textes des Conciles de Vatican I (1869-1870) et de Vatican

7/(1962-1965). Ces deux assemblées ont eu, en effet, le souci de dire et de

5 Nous l'avons mis en évidence dans: Liberté grecque et théologie de la liberté
selon S. Paul, in: Autonomie. Dimensions éthiques de la liberté, Fribourg/Paris 1978,
19-70. L'exigence de communication et la forme qu'elle prend dans la théologie
chrétienne a été bien analysée par B.-J. Dinergan, Pour une méthode en théologie, Paris
1978, 397-411. Le problème dépasse également la perspective diachronique du
développement d'un monde de pensée à l'intérieur d'une civilisation, il faut l'envisager
synchroniquement, selon la diversité des aires culturelles; ainsi des essais comme
celui de S. Sidibe, La rencontre de Jésus-Christ en milieu bambara, Paris 1978,
particulièrement 282-315, signalent la particularité de tout projet philosophique qui se
voudrait immédiatement universel.

6 Nous ne pouvons développer cette première approche d'une définition de
l'homme telle qu'elle nous paraît se dégager de la synthèse des différents éléments
d'information (sciences humaines) et de réflexion recueillis dans la culture occidentale

contemporaine. F. Tinland, La différence anthropologique, Paris 1977, 18-124;
290-433 met en évidence les deux pôles, naturel et culturel, de l'existence humaine,
sous l'aspect d'un héritage somatique de l'homme comme organisme et d'un héritage
des productions issues des pratiques humaines, porteuses de leurs contraintes propres
et de leurs dynamiques originales. Entre ces deux pôles intervient la liberté comme
aboutissement et dépassement d'un jeu de relations par lequel l'homme tout entier
cherche à s'orienter, c'est-à-dire à orienter son être organique et psychique, à partir
de son propre développement plus ou moins réussi et dans un effort d'adaptation et
de réponse aux possibilités et aux exigences de la situation.



392 ROGER BERTHOUZOZ

clarifier l'instance de la foi dans l'existence chrétienne à des moments
historiques et dans des situations de pensée différentes. On constatera une
importante variation dans l'approche qui suppose et engage une autre
démarche théologique. Mais contrairement à ce que l'on dit souvent, il n'y
va pas du triomphe d'un courant de pensée à Vatican I (la néo-scolastique

p. ex.) auquel se substituerait une théologie concrète et historique à Vatican
IL II s'agit plutôt d'une différence d'objectif dans le sens d'un élargissement
des perspectives pour correspondre à des requêtes pastorales et catéchétiques

autrement perçues par l'ensemble des Pères et des théologiens.
Dans les deux circonstances, le texte conciliaire articule son message en

référence à des données philosophiques. Les choix qu'il opère et ses

insistances doivent se comprendre à partir du témoignage évangélique qu'il veut

porter et de ce qui constitue l'existence et le monde de ses destinataires7. Les

variables sont complexes et affectent aussi bien la compréhension et le type
de réception du message évangélique par le destinateur, le code utilisé dans

sa transmission (doctrinal ou prophétique), les modalités selon lesquelles
l'homme et sa société interprètent leur existence, la capacité des pasteurs et
des théologiens de les assumer et de les critiquer, dans une parole cohérente
et pertinente. Le rapport à la philosophie se joue à ces différents niveaux,
dans une relation de réciprocité, condition d'un dialogue8 plus que d'une
instrumentalisation, entre la théologie comme démarche méthodique et la
recherche philosophique. L'intention religieuse comme le projet de connaissance,

pour le chrétien, se trouvent en permanence mesurés et surplombés
par l'avènement du Christ et de sa promesse.

L'identification des courants majeurs de l'histoire moderne de la théologie

nous permettra d'élucider les instances à l'œuvre dans l'herméneutique
de la foi. De ce point de vue, le XIXe siècle européen opère un bilan provisoire

de la critique religieuse, sociale et politique des courants réformistes et

révolutionnaires de l'époque antérieure. Mobilisée par l'idéal de l'émancipation

de l'individu9 et l'affirmation de son autonomie face au despotisme

7 Perspective implicite dans les projets préparatoires à Vatican I, soulignée par les
membres du Concile qui en demandent la refonte, cf. R. Aubert, Vatican 1, Paris
1964, 182-190. Elle est explicitement thématisée par Paul VI, »Ecclesiam suam»
(6 août 1964), nn. 69-90 et affirmée dans la Constitution Pastorale de Vatican II,
« Gaudium et Spes» (1 décembre 1965), nn. 40-44.

8Cf. B. Welte, Sur la méthode de la théologie, in: L'homme devant Dieu.
Mélanges Henri de Lubac, Paris 1964, III, 307-317. Par ailleurs le projet de la
réflexion philosophique interdit une réduction à la théologie et, en retour, une
démarche théologique chrétienne, fidèle à ses sources et à son objectif, ne se laisse

pas totaliser ou «sursumer» par la philosophie. D'où une tension, à nos yeux
féconde, inhérente au débat sans cesse repris et perceptible dans l'ouvrage de B.

Welte, Religionsphilosophie, Freiburg i/B 1978; S. Breton, Foi et raison logique, Paris
1971, 133-151 la thématise comme opposition de relation.

9 Cf. A. Bondolfi, «Emancipation» — Notes de lexicographie et de réception
théologique, in: Autonomie, op. cit. 161-175.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 393

irrationnel des pouvoirs, la promotion de la raison, jointe à la diffusion des

«lumières», apparaît comme la condition du progrès selon lequel l'humanité

accéderait à la vérité. Le procès du christianisme lui appartient au titre
d'un présupposé dans la pensée française10 ou d'une médiation nécessaire
dans la tradition allemande. L'effort porte sur une réduction de l'instance
de la Révélation de Dieu, débouchant non sans ambiguïtés sur la disjonction

de l'ordre de la raison et de l'ordre du «sentiment». La scission, figure
majeure de la conscience malheureuse, est à son tour dépassée, soit dans la

négation de tout objet transcendant du sentiment et l'athéisme qui en
découle, soit par la suspension sceptique du jugement à son égard et l'attitude

de l'agnosticisme ou de l'indifférence, soit encore dans la reprise
spéculative des représentations chrétiennes inaugurant une philosophie de la

religion dont Hegel a donné le système le plus audacieux et le plus
influent ".Le défi de la modernité oblige de toutes manières croyants et
théologiens à prendre position et à rendre compte de leur foi. Quelle que soit
l'attitude adoptée et la démarche suivie on constate à cette époque un
accord général sur l'interrogation concentrée autour du problème de la
raison humaine, de son ouverture et de ses limites dans la connaissance de

Dieu et de son mystère. Le second point de convergence envisage en priorité

dans la foi l'élément de la croyance en Dieu, l'affirmation (confession)
d'un contenu déterminé, formulé en des propositions dont l'évidence n'est

pas immédiate pour la raison subjective12. L'adhésion intellectuelle est alors

10 Nous traçons les lignes de faîte d'une situation de pensée qui est celle des

théologiens au début du XIXe siècle, cf. P. Hazard, La pensée européenne au XVIIIe
siècle de Montesquieu à Lessing, Paris 19632, 13-113; F. Flückiger, Die protestantische
Theologie des 19. Jahrhunderts, in: Die Kirche in ihrer Geschichte, IV, 1-97, Göttingen
1975; W. Anz, Idealismus und Nachidealismus, ibid. 99-212.

11 Cf. A. Chapelle, Hegel et la religion, Paris 1964-1971, 4 vol., en particulier t.I,
122-124 sur la foi chrétienne et la raison; C. Bruaire, Logique et religion chrétienne
dans ta philosophie de Hegel, Paris 1964; G. Cottier, Foi et médiation chez Hegel.
Philosophie de la religion ou théologie?, in: RTh 75, 1975, 255-261.

12 Cette compréhension de la foi-croyance prend un relief singulier à partir du
nominalisme au XIVe siècle, avec la critique ockamienne de la connaissance, cf. F.

Guelluy, Philosophie et théologie chez Guillaume d'Ockham, Louvain/Paris 1947; L.

Baudry, Les rapports de la raison et de la foi selon Guillaume d'Occam, in:
AHDLMA 37, 1962, 33-92; on la retrouve dans les œuvres de F. Suarez qui joua un
rôle d'intermédiaire important entre la scolastique ancienne et sa dérive baroque
représentée par Chr. Wolff, voir sa Theologia naturalis methodo scientifica pertracta,
Veronae 1779 (1736-1737) en deux volumes au titre significatif: Pars prior, integrum

systema complectens. qua existentia et attributo Dei a posteriori demonstrantur, et Pars

posterior, qua existentia et attributo Dei ex notione entis perfectissimi et natura animae
demonstrantur. et Atheismi, Deismi, Fatalismi. Naturalismi, Spinosismi aliorumque de

Deo errorum fundamenta subvertuntur. Sous cette influence la problématique
moderne du rapport de la raison et de la foi sera prolongée ou au contraire critiquée,
sans que l'on remette en cause l'appauvrissement du sens de la foi définie comme
adhésion intellectuelle à la vérité d'un certain nombre de propositions (dogmes) révélées.



394 ROGER BERTHOUZOZ

légitimée par l'autorité de Dieu qui se révèle et par la valeur qui s'y annonce

pour la totalité de l'existence.
La théologie catholique, peu créatrice au sortir d'une époque troublée où

l'Eglise doit se soucier avant tout d'assurer une relève dans le ministère
pastoral, se borne en général à recueillir l'héritage de la scolastique baroque13.

Un double courant de recherches la complète, sans toutefois éviter un
certain parallélisme des problématiques: la théologie «positive» occupée de

l'histoire des dogmes14 et l'apologétique consacrée à la lutte contre l'incrédulité

ainsi qu'à la démonstration de la validité de la foi chrétienne, surtout
contre le déisme15. Cette discipline prend en charge le débat avec la
philosophie moderne et thématise les nouvelles données du rapport théologie-
philosophie 16.

En Allemagne tout d'abord, G. Hermes entreprend de fonder la théologie

catholique après la critique du dogmatisme métaphysique formulée

par Kant et Fichte. Il dénonce à leur suite l'illusion qui consiste à prendre la
condition subjective de la pensée pour une connaissance de l'objet, tout
comme il critique la démarche qui tend à faire de Dieu un objet, un instrument

en vue de fins particulières. Au point de départ le doute est la condition

de l'entendement et de la pensée en face de leur tâche. Sous la régulation

de la raison pure, dans son usage spéculatif conjoint à son usage
pratique, il dégage le sens critique de la foi en Dieu. Il est raisonnable de

donner son adhésion à ce dont la raison spéculative perçoit la vérité intime
(au moins à ce qu'elle peut penser sans contradiction interne) et que la
raison pratique affirme comme légitime et nécessaire. La foi est alors
définie comme un « état de certitude et de persuasion par rapport à la vérité
de la chose connue, état auquel nous sommes amenés par l'assentiment nécessaire

de la raison spéculative ou par le consentement nécessaire de la raison

13 Peu d'œuvres nouvelles apparaissent à cette époque et l'intérêt se porte surtout
sur la théologie morale qui répond directement aux besoins des confesseurs, cf. J.

Leflon, La crise révolutionnaire 1789-1846, Paris 1951, 321-376. Pour apprécier de

façon exacte la scolastique de cette époque il conviendrait d'étudier les sources elles-
mêmes, dont beaucoup sont inédites, cf. à ce propos le travail de V. Kapitanovic, Fra
Andrea Dorotic e l'insegnamentofilosofico-teologico nell'Ordinefrancescano alla fine del
700, in: Antonianum 1978, 83-143 dont on connaissait le Philosophicum Specimen de

Homine, seul ouvrage publié, à Venise en 1795, à côté d'une œuvre manuscrite
importante et hautement significative.

14 Cf. H. Stirnimann, « Fundamentaltheologie » im frühen 18. Jahrhundert?
Bemerkungen zum Gebrauch der Termini «scholastische», «positive» und «Fundamentaltheologie»,

insbesondere bei Pierre Annat, in: FZPhTh 24, 1977, 460-476.
15 Cf. H. Stirnimann, Erwägungen zur Fundamentaltheologie. Problematik.

Grundfragen, Konzept, in: FZPhTh 24, 1977, 291-365; l'origine et l'objectif de cette
discipline, 291-301.

16 Cf. E. Preclin, E. Jarry, Les luttes politiques et doctrinales aux XVIIe et XVIIIe
siècles, Paris 1956,722-746; H. Bouillard, De l'Apologétique à la Théologiefondamentale,

in: Les quatre Fleuves, 1, 1973, 57-70.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 395

pratique»]1. Cette «foi de la connaissance» comprend Dieu comme législateur

de la liberté et source de l'impératif catégorique. L'Einleitung d'Hermes
vise ensuite, sous la même régulation de la raison, à poser le fondement
d'une démonstration du christianisme comme révélation faite par Dieu, à

montrer ensuite que le christianisme est la révélation de Dieu et que le

catholicisme est le véritable christianisme18. L'influence de l'enseignement
d'Hermès fut grande et ses disciples nombreux qui durcirent parfois la
doctrine du maître, éveillant la méfiance des évêques par leur enthousiasme
iconoclaste à l'égard de la scolastique et l'usage politique de leur position
fait par l'Etat prussien. Grégoire XVI condamnera ce système qui porte
atteinte au « dépôt de la foi» et « renverse la foi divine» en conduisant au
«scepticisme et à l'indifférence». On lui reproche particulièrement d'ouvrir
« une voie ténébreuse à des erreurs de toutes sortes par le doute positif qu 'il
met à la base de toute recherche théologique et par son principe que la raison
constitue la norme première et l'unique moyen pour l'homme d'arriver à la
connaissance des vérités surnaturelles»19. Partant d'un point de vue différent
de celui du professeur de Bonn et méconnaissant sa problématique,
l'intervention pontificale décelait pourtant la précarité d'une approche qui
prétendait fonder en raison la positivité de la révélation divine et de
l'économie du salut. Il paraissait rendre l'assentiment de la foi nécessaire, et
substituer ainsi l'initiative de l'homme à l'événement de la grâce.

A l'opposé de cette position, mais dans le même climat de pensée, surgit
en France et se développe avec L. Bautain une apologétique fondée sur un
«sentimentfidéiste»20. Elle part également d'un débat avec la philosophie

17 Cf. G. Hermes, Einleitung in die christkatholische Theologie. I. Theil: philosophische

Einleitung, Münster 1819, 261. Sa première publication était consacrée à une
Untersuchung über die innere Wahrheit des Christenthums, Münster 1805: Cf. E.

Hocedez, Histoire de la théologie au XIXe siècle, Bruxelles-Paris 1949, I, 177-203, et

pour le contexte social et religieux G. Goyau, L'Allemagne religieuse. Le Catholicisme
(1800-1848), Paris 1905, t. II.

18 Ce qui constitue la deuxième partie de son introduction, Positive Einleitung,
publiée en 1829. Hermès distingue de la « foi de la connaissance », une « foi efficace »
animée par la charité, seconde par rapport à la précédente mais nous habilitant seule
au surnaturel.

19 Bref « Dum acerbissimas» (26 septembre 1835) in: H. Denzinger, A. Schoen-

metzer, Enchiridion Symbolorum, Freiburg i/B 1963, nn. 2738-2740: «... tenebrosam
ad errorem omnigenum viam moliatur in dubio positivo tanquam basi omnis theolo-
gicae inquisitionis et in principio, quod statuit, rationem principem normam ac
unicum medium esse, quo homo assequi possit supernaturalium veritatum cogni-
tionem. »

20 Cette expression qui caractérise bien la position de Bautain se trouve dans
l'excellent ouvrage que lui a consacré P. Poupard, Un essai de philosophie chrétienne

au XIXe siècle. L'Abbé Louis Bautain, Paris 1961, 171-226.



396 ROGER BERTHOUZOZ

allemande et la lecture de Kant. On retient que la Critique de la raison pure
«a démontré d'une manière incontestable l'impuissance de la raison à
résoudre péremptoirement un seul problème métaphysique»21. Au terme d'un
long débat intérieur Bautain se convertit, entre en contact avec la philosophie

et la théologie scolastiques officielles de l'Eglise de France22 et refuse

d'emprunter cette démarche dans son enseignement. Il s'en explique
ainsi:

«Cette prétendue philosophie était contraire à notre conviction, à notre vie tout
entière. Nous n'étions entrés dans l'Eglise que pour échapper au rationalisme, avec la

persuasion profonde de son impuissance dans toutes les questions métaphysiques, et

par conséquent religieuses. Nous avions passé par toutes les phases de la philosophie
rationnelle, et nous avions toujours rencontré le scepticisme au terme comme fin
inévitable. C'est la foi qui nous avait tirés du doute et de toutes les misères qu'il entraine
après lui, et bien loin que la foi qui nous avait ramenés au christianisme et à l'Eglise
fût un produit du raisonnement, elle était née au contraire en nous de l'impuissance
même de la raison, et par l'expérience de son insuffisance. Comment après cela

reprendre ce que nous avions quitté, retourner à ce que nous avions vomi?»23.

La foi apparaît dès lors comme la démarche préalable à toute connaissance

de Dieu, à toute réflexion philosophique portant sur la nature de

l'homme et sa destinée et même à toute science.

Au moment même où s'élabore cette apologétique vigoureuse, désignant
dans la grâce du Christ l'unique accès à la vérité de l'existence humaine et

de la réalité, des réticences se font jour dans le clergé et parmi les théologiens,

animés il faut bien le dire par une compréhension sommaire de
l'instance de la raison dans l'élaboration des « praeambula fidei », en particulier
des preuves de l'existence de Dieu. Pour Bautain les antinomies de la raison

21 L. Bautain, La Philosophie du christianisme, Paris/Strasbourg 1835,1, 173.
22 II s'agit des Institutiones philosophicae. auctoritate D. D. Archiepiscopi Lugdu-

nensis (A. Malvin de Montazet), ad usum scholarum suae dioecesis editae, Lyon 1783,
5 vol. et des Institutiones theologiae ad usum scholarum accomodatae, Lyon 1780, 6
vol. dites Philosophie et Théologie de Lyon, fort répandues dans les séminaires de
France après la révolution avec J. B. Bouvier, Institutiones theologicae ad usum semi-
nariorum, Paris 1818. Lamennais qui part sur ce point des mêmes présupposés que
Bautain jugeait ainsi la philosophie officielle, cf. F. de la Mennais, Essai d'un
système de philosophie catholique (1830-1831), éd. Ch. Maréchal, Paris 1906, 13: «Les
scholastiques (sic!) avaient créé un monde dont toutes les parties étaient fort bien
coordonnées entre elles, où par conséquent régnait l'unité morte, parce
que ce monde n'était qu'un monde de l'abstraction, un monde imaginaire, jeu de
l'esprit ingénieux sans doute, mais qui n'expliquait rien de ce qui est. » Cf. L.
Foucher, La philosophie catholique en France au XIXe siècle avant la renaissance thomiste,
Paris 1955. On sait que le véritable renouveau de la lecture de S. Thomas d'Aquin et
de la scolastique du XIIIe siècle part de Piacenza en Italie sous l'impulsion de V. B.
Buzzetti (mort en 1824).

23 Dossier Trévern, affaire doctrinale entre l'abbé Bautain et l'évêque de Strasbourg,
Archives du Collège de Juilly, 959, cité par P. Poupard, op. cit. 172.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 397

pure réduisaient à néant toute preuve cosmologique. Par ailleurs, les propositions

qu'on voulait lui faire souscrire démentaient ce que son expérience
personnelle lui avait fait découvrir et présupposaient une capacité humaine
dont l'échec était pour lui la condition même de la foi vivante24. Il trouva
heureusement en J. A. Möhler, professeur à Tübingen, à qui il avait soumis
sa Philosophie du christianisme, un collègue attentif à la portée exacte de son
projet et plus averti que lui de la tradition théologique25. En réponse à sa

demande, le théologien allemand explicite la compréhension de la théologie
classique du rapport raison-foi. Tout d'abord il distingue la foi fondée sur la
raison et la foi fondée sur la révélation. Il n'y a pas de passage analytique
de l'une à l'autre comme Bautain semble le comprendre chez ses adversaires.

La première ne donne qu'une «représentation de Dieu», mais
n'élève pas à une conformité vivante de la volonté avec celle du Seigneur,
qui n'est produite que par la grâce extérieure et intérieure du Christ. D'autre
part, lorsqu'on parle de la connaissance de Dieu accessible à l'homme
naturel, sans la grâce, on le considère toujours concrètement, vivant en
société, tel qu'il est donné historiquement, c'est-à-dire en contact avec le

message de la révélation et non pas de la possibilité abstraite de l'homme
dépourvu de toute culture religieuse, qui pourrait découvrir et atteindre
Dieu à partir de sa raison seule. Mais là n'est pas l'essentiel, car l'expérience
montre assez l'inefficacité persuasive de tels raisonnements. Or Bautain
cherchait à convaincre des athées et des agnostiques, à les convertir. L'échec
de la démonstration rationnelle ou de la preuve ne préjuge pourtant pas de

sa vérité intrinsèque, il manifeste son insuffisance à obtenir ce résultat.
L'« initium fidei » salutaire comme le déclarait le Concile d'Orange est déjà
un effet de la grâce26. L'instance de la raison est autre et indispensable pour
que l'acte de foi soit un acte personnel et libre; elle juge à partir d'elle-
même et de son évidence propre que ce qui lui est annoncé ou montré est

vrai et crédible dans la mesure où le message dépasse sa capacité de
vérification par l'évidence immédiate. Tout le problème est déplacé vers l'élaboration

et l'interprétation de ces «préambules de la foi». Par contre, il est

exact de dire avec Bautain que la foi précède le discernement de la raison

24 La doctrine de Bautain n'a jamais été formellement condamnée, malgré ses
évidentes ambiguïtés. Il répondit à deux questionnaires épiscopaux en 1834 et signa
trois déclarations entre 1835 et 1840, cf. le dossier dans: P. Poupard, op. cit.
393-396.

25 Cf. la Lettre de Möhler à Bautain sur les rapports de la raison et de la foi,
publiée par P. Poupard in: RSPhTh 42, 1958, 455-482. Nous reprenons dans la suite
les points saillants de l'argumentation de Möhler, en rapport avec notre problématique.

26 Cf. IIe Concile d'Orange (3 juillet 529), canon 5, in: G. Dumeige, La Foi catholique,

Paris 1975, 340.



398 ROGER BERTHOUZOZ

dans la pénétration plus profonde et plus scientifique du contenu de la foi,
qui est l'œuvre de la théologie.

C'est dans le contexte de ce débat, en plein renouveau de la recherche

théologique dans les directions variées que nous avons indiquées, fortement
marquées par un souci apologétique témoignant de la volonté de rencontrer
la pensée et les problèmes de l'époque, qu'il faut comprendre les interventions

de Pie IX27 et surtout l'œuvre positive du Concile de Vatican I. Les

circonstances en donnent le sens et les limites. Quant au fond, la plupart des

évêques et des théologiens sont d'accord, c'est même une des raisons pour
lesquelles le premier texte examiné par les Pères conciliaires est le projet de

Constitution dogmatique « sur la doctrine catholique contre les erreurs multiples

dérivées du rationalisme», refondu ensuite et intitulé «sur la foi
catholique»^. Les discussions portèrent plus sur la forme et l'objectif du document,

au contraire des vives controverses ecclésiologiques autour de l'infaillibilité

pontificale.
Le prologue de la Constitution « Dei Filius»29 définit l'intention du Pape

et des évêques « de professer à la face de tous la doctrine salutaire du Christ

(salutarem Christi doctrinam), en proscrivant et condamnant des erreurs
contraires... au nom de l'autorité qui (leur) a été confiée par Dieu». Ce double

mouvement annonce l'articulation du texte: quatre chapitres consacrés, le

27 Dans le problème qui nous occupe la majorité des actes de Pie IX est dirigée
contre le rationalisme: Encyclique « Qui pluribus» du 9 novembre 1846 contre les

hermésiens, l'Allocution «Singulari quadam» du 9 décembre 1854 contre le rationalisme

et l'indifférentisme; le Bref « Eximiam tuam» du 15 janvier 1857 contre A.
Günther: La Lettre «Gravissimas inter» du 11 décembre 1862 contre J. Froh-
schammer. Le Pape est souvent sollicité d'intervenir par les adversaires de ces théologiens

ou philosophes, mais il ne se prononce que rarement et sur des affirmations en
désaccord manifeste avec la doctrine de la foi évangélique. La difficulté viendra de

ce que l'on durcira les positions, de part et d'autre, en installant un climat de suspicion

et d'amertume, peu favorable au service théologique dans l'Eglise et au dialogue
avec une société en pleine mutation. D'autres avertissements émanent des Congrégations

romaines: le Décret du 15 janvier 1855, de la Congrégation de l'Index, vise le
traditionalisme de A. Bonnetty et celui de 18 septembre 1861, du S. Office, certaines
thèses des « ontologistes », surtout de V. Gioberti, disciple de A. Rosmini.
L'ensemble des propositions condamnées est repris dans le Syllabus annexé à l'Encyclique

« Quanta cura» du 8 décembre 1864, dont les trois premiers paragraphes (nn.
1-18) serviront de points de repères aux rédacteurs de la Constitution « Dei Filius» de
Vatican I. Pour le contexte de ces interventions, voir R. Aubert, Le pontificat de Pie
IX (1846-1878), Paris 1952 et sur l'enjeu doctrinal, l'ouvrage du même auteur Le
problème de l'acte de foi, Louvain 19582 (1945).

28 Cf. R. Aubert, Vatican I, Paris 1964, 126.
29 Cf. J. Alberigo, éd., Conciliorum Oecumenicorum Decreta, Freiburg i/B 1962,

781.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 399

premier à Dieu, Créateur de toutes choses30, le deuxième à la révélation31,
le troisième à la foi et le dernier au rapport de la foi et de la raison,
auxquels succèdent les canons anathématisant les erreurs relatives à chacun des

points abordés. Celles-ci avaient été caractérisées dans le prologue, stigmatisant

« l'impiété de plusieurs fils de l'Eglise catholique Séduits par la vanité
et la nouveauté des doctrines, et confondant à tort la nature et la grâce, la
science humaine et la foi divine, ils se trouvent donner aux dogmes un sens
détourné de celui que tient et enseigne la Sainte Eglise, leur mère, et mettre en

péril l'intégrité et la pureté de la foi». Comme on le voit, c'est le rapport de la
foi et de la raison qui est en cause et, par son biais, celui de la philosophie et
de la théologie. Trois convictions ont animé les rédacteurs32 du schéma: 1°

Il ne peut y avoir de conflit entre la foi et la raison, car toutes les deux dérivent

de Dieu Créateur, Vérité première; 2° L'homme doit un hommage
raisonnable au fait positif de la révélation divine, surnaturelle; 3° La foi est un
don de grâce qui nous fait adhérer librement à tout ce qui est contenu dans
la Parole de Dieu, à cause de son autorité.

Nous relevons ici les accents significatifs du texte qui ne présupposent
aucune théologie particulière, mais orientent la Constitution de façon très
déterminée. La synthèse doctrinale est remarquable, quoique le sens de la
foi soit trop circonscrit aux termes de la controverse que le Concile veut
trancher. Ainsi la révélation désigne un corps de connaissances ou de vérités

communiquées par Dieu, ce qui va amener le problème de la pluralité de

ses sources. La médiation centrale du Christ apparaît seulement dans les

citations bibliques ou dans une référence au Concile de Trente, elle n'est

pas envisagée autrement dans ce contexte.
Les premiers paragraphes du chapitre II sur la révélation^ désignent les

deux voies par lesquelles Dieu peut être connu: par la lumière naturelle de la

raison humaine à partir des choses créées (citation de Rm 1,20); par une
autre voie, surnaturelle, « il a plu à la sagesse et à la bonté (de Dieu) de se

30 Ce chapitre reprend l'enseignement du IVe Concile de Latran (1215), Constitutio

I, «Defide catholica», éd. cit. 206 avec un accent dirigé contre les théologies
d'allure panthéiste, cf. C.-J. Pinto de Oliveira, L'Esprit agit dans l'histoire, in: Hegel
et la théologie contemporaine, Neuchâtel/Paris 1977, 56-61.

31 Cf. éd. cit. 782 et le commentaire de R. Latourelle, Théologie de la révélation,
Paris 1963, 274-284.

32 II s'agissait de J.-B. Franzelin pour la première version et de J. Kleutgen pour
la refonte, un des pionniers du renouveau thomiste. Ce courant théologique ne

s'imposera cependant qu'avec Léon XIII et sera consacré par l'Encyclique «Aeterni
Patris» (1879) recommandant S. Thomas D'Aquin comme guide dans les études

philosophiques et théologiques. Sur le style de théologie qui a prévalu à cette époque
voir H. de Lavalette, Qu'est-ce que la théologie romaine?, in: Lum Vie 26, 1977,

98-106.
33 Cf. éd. cit. 782.



400 ROGER BERTHOUZOZ

révéler lui-même au genre humain et de révéler les décrets éternels de sa
volonté» (citation de He 1,1). Le texte dit ensuite la nécessité de cette
seconde voie: parce que Dieu «a ordonné l'homme à une fin surnaturelle

(ordinavit hominem ad finem supernaturalem) pour qu'il participe aux biens

divins qui dépassent absolument l'intelligence de l'esprit humain».
L'enjeu de la déclaration est clairement formulé au niveau de la connaissance

et de la raison. C'est elle en effet qui fonde une différence dans la
démarche de l'homme vers Dieu. Contre les traditionalistes «fidèistes» on
affirme la possibilité de connaître naturellement l'existence de Dieu34. Sans

trop y insister d'ailleurs, car le front principal est du côté rationaliste. Toute
la suite s'applique à sauvegarder la croyance chrétienne contre la réduction
opérée par les systèmes naturalistes et les théories de la religion naturelle35.

En défendant la positivité et la gratuité de l'initiative divine dans l'histoire
du salut, le texte admet implicitement un concept de nature humaine,
assortie d'une hypothétique fin naturelle, élaboré par ses adversaires; il
désigne en conséquence l'altérité de la révélation dans la manifestation

pour l'homme d'une autre fin, surnaturelle puisqu'elle nous établit dans la

communion avec la vie du Père, excédant les capacités naturelles de

connaissance et d'action. La dualité anthropologique introduite ne laisse

plus dès lors apparaître, sinon indirectement, le lien interne qui relie ordre
naturel et ordre surnaturel36. De là, contre l'intention du Concile, certains
ont pu concevoir ou présenter le surnaturel comme surajouté à une réalité
déjà pourvue d'une signification totale et laisser se développer un concept
clos et statique de nature humaine, tout à fait étranger à la grande tradition
scolastique dont souvent ils se réclament37.

La définition de la foi qui ouvre le chapitre III38 insiste sur sa dimension
objective, après avoir rappelé son lien essentiel à la justification et la nécessité

de la grâce. Cette double perspective se développe logiquement par
l'affirmation de l'accord de la foi avec la raison (allusion à Rm 12,1) et de

34 La discussion fut vive sur ce point parmi les Pères dont certains voulaient une
condamnation plus circonstanciée du traditionalisme et de l'ontologisme. La controverse

tourna court, non sans que Mgr Maret, doyen de la Faculté de Théologie de la

Sorbonne, fit préciser que l'on ne voulait pas canoniser de façon exclusive le système
péripatéticien, cf. R. Aubert, Vatican I, op. cit. 187.

35 Cf. J. M. A. Vacant, Etudes théologiques sur les Constitutions du Concile du
Vatican d'après les Actes du Concile, t. I-II: La Constitution «Dei Filius», Paris
1895.

36 Cf. H.DE Lubac, Surnaturel. Etudes historiques. Paris 1946, 325-428.
37 Cf. le rétablissement des perspectives par J.-H. Nicolas, L'humanité perdue et

retrouvée dans le Christ, in: L'anthropologie de saint Thomas. Fribourg 1974, 161-180,

en particulier 173, et l'étude de C. É. O'Neill, L'homme ouvert à Dieu (capax Dei),
ibid. 54-74.

38 Cf. éd. cit. 783.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 401

son caractère de don de Dieu suscitant une libre adhésion. On aborde
ensuite son contenu pour préciser qu'il faut croire tout ce que « l'Eglise
propose à croire comme divinement révélé, soit par jugement solennel, soit par le

magistère ordinaire et universel»39, et dire la nécessité de la foi pour être
justifié et obtenir la vie éternelle. Enfin le texte souligne le rôle providentiel de

l'Eglise dans la transmission de la foi, la grandeur de la condition du

croyant et les devoirs qui en découlent.
Le chapitre IV traite des rapports de la connaissance de foi et de la

connaissance rationnelle40. Il y distingue deux ordres « distincts non seulement

par leur principe, mais aussi par leur objet». Puis il envisage l'intelligence

de la foi dans une triple ligne. La théologie systématique, son statut
épistémologique (œuvre de la raison éclairée par la foi) et sa méthode
procédant, « soit grâce à l'analogie avec les choses que (la raison) connaît naturellement,

soit grâce aux liens qui relient les mystères entre eux et avec la fin
dernière de l'homme». La raison et la discipline philosophique sont mises au
service de l'approfondissement des mystères, sans pourtant quitter le régime
de la foi, car « elle n 'est pas rendue capable de les pénétrer comme les vérités

qui constituent son objet propre». Ensuite, après avoir souligné à nouveau
qu'il ne peut y avoir de «vrai désaccord» entre la foi et la raison,
puisqu'elles ont, à des titres divers, Dieu pour auteur, le texte fait mention
de cette autre activité de la « droite raison » qui « démontre les fondements
de la foi» visant par là l'apologétique et sa tâche de manifester le caractère
raisonnable des vérités révélées. En troisième lieu, le Concile parle des

sciences, «arts humains et disciplines de la culture», des avantages qui en

découlent pour la vie des hommes et de l'aide qu'elles peuvent apporter
pour conduire à Dieu «si l'on s'en sert comme il faut». On reconnaît le

principe de la liberté de recherche et l'autonomie de la méthode dans leur
domaine, pour autant qu'elles n'admettent pas des erreurs opposées à la
doctrine divine et ne contredisent les vérités de la foi. Les progrès des

différentes sciences au XIXe siècle contribuèrent au renouveau des disciplines
ecclésiastiques, donnant lieu à une approche plus critique de l'exégèse

biblique, de l'histoire de l'Eglise et des doctrines41, mais ils servirent parfois
à l'argumentation de violentes attaques contre la foi et la religion. La véri-

39 Contre J. I. Döllinger et ses disciples qui voulaient réduire ce contenu aux seuls
articles solennellement définis, cf. R. Aubert, Le Pontificat de Pie IX, op. cit. 196-197
et le travail de J.Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen

Nachlasses, München 1899-1901.
40 Ed. cit. 784-785, cf. G. Paradis, Foi et raison au premier Concile du Vatican, in :

BLE 53, 1962, 200-226; 268-292; 54, 1963, 9-25 et A. Alsteens, Science et foi dans le

chapitre IVde la Constitution «Dei Filius» au Concile du Vatican, in: EThL 38, 1962,

461-503.
41 Surtout en Allemagne où la recherche et l'enseignement de la théologie ont un

cadre universitaire, en contact avec les autres Facultés, cf. R. Albert, Le Pontificat de
Pie IX, op. cit. 193-197; 205-207; 242.



402 ROGER BERTHOUZOZ

table crise n'éclatera pourtant que plus tard dans l'Eglise catholique, avec
l'essor du modernisme. Il faudra plusieurs dizaines d'années pour que se

dessine une véritable convergence entre une lecture de la Bible attentive aux
acquis de la méthode historique et la théologie systématique. Longtemps
leur développement demeure parallèle, alors qu'herméneutiquement elles

s'appartiennent comme les deux moments d'une tâche unique de compréhension

et de communication42.
Le Concile de Vatican II marque un tournant décisif dans notre

problématique, au niveau d'une prise de conscience de l'Eglise et des communautés,

en réalisant cette « mise à jour » requise par les modifications
intervenues dans la société et la compréhension de l'homme. Les exigences de la

foi en sont le motif majeur. Le dialogue dans l'Eglise et avec le monde

contemporain orienta l'expression de ce qui constitue l'identité la plus
profonde de la vie chrétienne et du Peuple de Dieu. Moins attachée à préserver
l'énoncé classique de la définition de la foi comme croyance, l'assemblée

conciliaire s'est efforcée d'en élaborer un modèle historique. Celui-ci met en
valeur son caractère d'engagement de la personne et des communautés en

réponse à l'appel/promesse de Dieu en Jésus-Christ43. Nous l'aborderons
dans la Constitution dogmatique «Dei Verbum» sur la révélation divine44

où il se trouve formulé explicitement, en vue de dégager ses présupposés et

ses conséquences pour la théologie; nous examinerons ensuite certaines

propositions de la recherche actuelle en dialogue critique avec la philosophie.

Le prologue de « Dei Verbum» présente la révélation chrétienne en

reprenant les termes du début de la première Lettre de Jean (1 Jn 1,2-3). Il la

rejoint dans son caractère d'événement et de paroles, telle que nous est

donnée dans l'histoire la manifestation de Dieu, dont le sommet est le
Christ: « // a plu à Dieu dans sa sagesse et sa bonté de se révéler en personne
et de faire connaître le mystère de sa volonté (cf. Ep 1,9) grâce auquel les

42 Du point de vue des études bibliques la situation est clarifiée par l'Encyclique
« Divino afflante Spiritu» (30 septembre 1943) de Pie XII; cependant l'intégration de

l'exégèse à la recherche en théologie systématique n'intervient pas de façon générale
avant le Concile de Vatican IL Cf. l'étude de M.-D. Chenu, Vérité évangélique et

métaphysique wolffienne â Vatican II, in : RSPhTh 57, 1973, 632-640 qui le manifeste
à propos de la rédaction du schéma préparatoire d'une Constitution dogmatique « de

deposito fidei». La confrontation permet de repérer les glissements de significations
qui peuvent conduire, dans les cas extrêmes, à 1'«oubli» du sens premier de l'existence

et de la foi chrétiennes.
43 Cf. W. V. Dych, The Anthropological Structure of Faith. An Interpretation of

Faith in the Second Vatican Council, Diss. Münster 1971.

44Cf. VATICAN II, Constitution dogmatique «Dei Verbum» (18 novembrel965),
«Unam Sanctam 70a», Paris 1968, 20-55.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 403

hommes, par le Christ le Verbe fait chair, accèdent dans l'Esprit-Saint auprès
du Père et sont rendus participants de la nature divine (cf. Ep 2,18; 2 P

I,4)»45.
La precedence de l'initiative divine est marquée d'emblée. Elle

commande la démarche par laquelle l'homme se tourne vers celui qui l'appelle
au dialogue du salut et à la communion avec lui. L'objet de la révélation est

nommé dans la personne du Seigneur, écartant ainsi l'ambiguïté qui naissait
de la quasi-identification de la révélation à l'enseignement d'une doctrine.
La manifestation de Dieu n'est pas séparée non plus du don qu'il fait de
lui-même dans la présence du Verbe fait chair et la promesse eschatologique

du salut. Le Christ enfin est au centre de cette économie, réalisant
personnellement et historiquement le «kairos» de la rencontre de Dieu et

de l'homme.
L'accueil de la révélation par la foi est exprimé en termes de relations

personnelles: « A Dieu qui révèle est due «l'obéissance de la foi» (Rm 16,26;

cf. Rm 1,5; 2 Co 10,5-6). par laquelle l'homme s'en remet tout entier et
librement à Dieu dans un «complet hommage d'intelligence et de volonté à Dieu

qui révèle» et dans un assentiment volontaire à la révélation qu'il fait»46. La
redondance de la phrase précise sans équivoque les objectifs.

Le Concile rappelle ensuite comment cet engagement de l'homme qui
s'adresse directement à Dieu requiert sa grâce, initialement et de façon
permanente. Les Pères reprennent l'enseignement de Vatican I, soulignant une
continuité en profondeur à propos de la doctrine de la foi-croyance, tout en
la resituant dans le dynamisme de l'économie salvifique et de l'histoire
personnelle par l'accent mis sur la confiance qu'exprime la réponse de

l'homme qui «s'en remet tout entier et librement» à Dieu. Par là se trouvait
surmontée l'opposition entre la foi «fiduciale» et la foi «connaissance»,
qui alimenta la théologie de controverse après la Réforme. L'approche
biblique et personnelle qualifie autrement l'acte de foi dont Vatican I fit
valoir un aspect central en face du rationalisme et du fidéisme. Elle permet
d'en dégager les trois dimensions significatives de la croyance (connaissance),

de la confiance et de l'anticipation eschatologique du salut (cf. He
11,1)47 advenant dans la décision de se mettre à la suite de Jésus, présence et

45 Cf. « Dei Verbum» I, 2, éd. cit. 22 et le commentaire du chapitre I par H. de
Lubac, in: éd. cit. 159-302. Le prologue et le premier chapitre furent les derniers
rédigés et consignent le progrès accompli par l'assemblée conciliaire dans la compréhension

de la révélation.
46 « Dei Verbum» I, 5, éd. cit. 24.
47 Cette dimension proleptique de la foi est signifiée dès le prologue par la citation

de 1 Jn 1,3; elle n'apparaît pas explicitement à la fin de ce chapitre I, non plus
que la communauté ecclésiale qui naît d'elle et au sein de laquelle elle se développe.
Ces trois dimensions ressortent avec force du témoignage du Nouveau Testament et

sont reprises par les grandes théologies patristiques, cf. p. ex. S. Augustin, In Joannis



404 ROGER BERTHOUZOZ

manifestation de l'Amour créateur et sauveur. A la lumière de cette considération

le texte poursuit en citant la Constitution « Dei Filius » au sujet de la
connaissance naturelle de Dieu48.

Pas plus que Vatican I, Vatican II n'inscrit son enseignement dans la

problématique d'une école déterminée de théologie. Il veut porter un témoignage

évangélique et donner une orientation et une impulsion nouvelles à la
vie chrétienne; de ce fait il suscite également une réflexion théologique qui
rende compte et approfondisse l'expérience suscitée par la foi. Il en trace
l'exigence et le lieu dans cette Constitution sur la révélation divine49 et dans
« Gaudium et Spes» qui aborde concrètement les domaines de cette
rencontre du christianisme avec la culture actuelle, sans esquiver les difficultés
qui, loin « de porter nécessairement préjudice à la vitalité de la foi. peuvent
inciter à une plus exacte et plus profonde intelligence de celle-ci»50.

Résolument engagés dans le dialogue avec le monde de ce temps,
porteurs d'un message d'accomplissement et de libération, les chrétiens participent

à cette culture dont ils contribuent à former les valeurs. Ils ont la

responsabilité de l'humaniser et de dénoncer les atteintes multiples à la dignité
des personnes et des sociétés, les dénis de justice qui avilissent en l'autre
celui que le Christ nous donne comme frère. Or, dans cette recherche de la

justice et de la vérité, la vie selon la foi et la confession de foi font l'objet,

pour beaucoup, du soupçon de ne pas correspondre à la véritable situation
de l'homme, de masquer le tragique de sa condition pour esquiver le néant
et l'absurde qui la cernent, ou bien de perpétuer une aliénation au service des

intérêts d'une oligarchie oppressive, ou encore d'assurer le confort névrotique

de consciences infantiles. L'ensemble de ces questions se pose dans le

Evangelium, tract. XXIX; D. Pirson, Der Glaubensbegriff bei Augustin, Diss.
Erlangen 1953, ou médiévales, cf. S. Thomas d'Aquin, Summa Theologiae, II-II, 2,1

(foi-croyance); II-II, 2,2 (texte synthétique); II-II, 10,1 (foi-confiance et l'attitude
contraire); II-II, 4,1 et Quaest. Disp. De Veritate 14,2 (foi-anticipation eschatologique);

cf. M. Seckler, Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin, Mainz
1961; B. Duroux, La psychologie de la foi chez saint Thomas d'Aquin, Tournai
1963.

48 Cf. « Dei Verbum» I, 6, éd. cit. 26 qui cite « Dei Filius» 2 de Vatican I et replace
cet enseignement dans le moment second de la réponse de l'homme à l'initiative de
Dieu dans l'histoire, cf. H. de Lubac, éd. cit. 263-264.

49 « Dei Verbum» III, 12, éd. cit. 36 sur l'interprétation de l'Ecriture; VI, 23-24,
éd. cit. 50 sur l'importance de l'Ecriture pour la théologie.

50 Cf. La Constitution pastorale sur L'Eglise dans le monde de ce temps «
Gaudium et Spes», 62, 1-2. Le Concile aborde encore la question de la théologie à propos
de son enseignement, dans le Décret sur la formation des prêtres « Optatam totius»,
n. 16.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 405

prolongement du procès de l'objectivité de Dieu51 et la critique du discours
de la métaphysique onto-théologique52. Elles atteignent le croyant dans la
crise généralisée de la certitude et l'érosion des capacités d'engagement
qu'elle entraîne. Elles mettent en cause l'expression de la foi, ses gestes, son
discours et son langage, conduisant des systèmes de signes à la structure
(non-subjective) qui les produit53.

L'impact des athéismes et de la critique du discours onto-théologique est

à l'origine de ce que C. Geffré a décrit et désigné comme un « nouvel âge de
la théologie»54. L'annonce de la Parole, le témoignage chrétien s'expriment
dans une communion et une distance aperçue comme l'abord seul authentique

de Dieu. Communion à l'événement de Jésus, au mystère de sa
résurrection qui nous révèle le visage du Père, la puissance de l'Amour qui crée

et restitue à la vie, mais distance kénotique de la croix au cœur de la
destinée du Christ et absence de celui qui «disparut» (cf. Le 24,31; Jn 20,17)
vers le Père dans l'unité de la transcendance divine. Communion aussi à

l'expérience humaine et distance à l'égard de son accomplissement que nul
désir, nulle parole ne peut combler, ni anticiper, à moins de le recevoir.

Une telle lucidité est présente au propos de J. L. Marion, décelant dans
l'évidence de la «mort de Dieu» le visage moderne de son éternelle
fidélité55. Nous choisissons à dessein cette étude pour illustrer concrètement la
manière dont peut s'esquisser le rapport actuel de la recherche philosophique

à la théologie. Comme nous l'avons mis en évidence plus haut, les

secteurs de la confrontation sont multiples, aussi nombreux qu'il y a

d'aspects dans la (pré)compréhension que l'homme a de lui-même dans sa

relation au monde, aux autres, au divin et à Dieu. L'analyse de Marion
cerne le fonctionnement idolâtrique de la religion à l'égard du divin distant
et diffus, pour nous assurer de sa présence, de sa puissance et de sa disponibilité56,

autant de caractères de la figure sécularisée du «dieu» causa sui, de

l'onto-théologie moderne, dénoncée comme fatalité de la métaphysique par

51 Cf. J.-Y. Jolif, Remarques sur la signification philosophique de l'athéisme, in:
L'Existence de Dieu, Tournai 19632, 13-18; Procès de l'objectivité de Dieu. «Cogitatio
Fidei 41 », Paris 1969; G. M. Cottier, Horizons de l'athéisme, Paris 1969, en particulier

la réflexion sur le retour des idoles, 147-162.
52 Cf. F. Guibal, La métaphysique en question, in: Etudes 1979, 181-199.
53 Cf. P. Ricœur, Le conflit des interprétations. Paris 1969: C.-J. Pinto de

Oliveira, La crise du choix moral dans la civilisation technique, Fribourg/Paris 1977,
51-97; P. Kemp, Théorie de l'engagement, Paris 1973. On trouvera dans F. Ferre, Le
langage religieux a-t-il un sens? Logique moderne et foi, Paris 1970 une introduction à

la problématique de la philosophie linguistique et à son impact sur l'énoncé des

propositions de la foi.
54 C. Geffré, Un nouvel âge de la théologie, Paris 1972 rassemblant diverses

contributions sur le retentissement de la question herméneutique dans l'intelligence
de la foi.

55 Cf. J.-L. Marion, L'idole et la distance. Cinq études. Paris 1977.
56 L'idole..., op. cit. 17-27.



406 ROGER BERTHOUZOZ

M. Heidegger. La pensée de la «différence ontologique» manifeste la

manière dont la dérive occidentale de la philosophie privilégie l'étant dans

son Etre, au lieu de s'ouvrir au dévoilement du don de la vérité de l'Etre.
Marion reprend l'interrogation du philosophe allemand pour rejoindre le

« logos tou staurou » (1 Co 1,18) du Fils, « icone » du Dieu invisible, et tenter
de renouer avec cet autre discours, à partir du lieu où nous sommes, l'onto-
théologie, en la parcourant elle-même le long de ses limites57. Nietzsche

tout d'abord, qui marque la distance hors de cette métaphysique, Hölderlin
ensuite, pour qui la distance est finalement reçue de la présence d'un Dieu
paternellement en retrait58. La troisième étude est consacrée à Denys le ps.

Aréopagite: elle manifeste la distance parcourue par la louange et noue le

dialogue de la philosophie et de la théologie à partir de l'une de ses figures
fondatrices, celle de la réception du projet platonicien dans la pensée
chrétienne. Par-delà son instance critique la démarche du philosophe rejoint
alors celle du croyant pour dire, à partir de la distance, la transcendance qui
n'est pas celle d'un Etant suprême ou d'un Sens qui garantit le savoir et le

pouvoir ontiques, mais celle de l'Autre, de l'Ab-solu qui se donne dans un
retrait paternel, c'est-à-dire suscitant l'amour et la liberté de fils59.

Nous désignons simplement une convergence qui nous paraît
exemplaire, dont la pertinence ne pourrait être vérifiée qu'en reprenant son
parcours, ce qui ne peut être entrepris ici de façon systématique60. La réflexion
philosophique peut ouvrir ainsi le champ de (pré)compréhension de la foi
comme expérience humaine intégrale, sans anticiper l'acte de la foi qui
justifie mais en élaborant le sens du désir et l'expérience du don comme lieu
de la réponse de l'homme à la Parole/promesse de Dieu en Jésus-Christ61.

57 Ibid. 37.
58 Ibid. 49-112 (Nietzsche); 115-179 (Hölderlin).
59 Ibid. 201.
60 Elle nous paraît effective, avec cependant quelques réserves. J. L. Marion

n'aborde pas vraiment dans sa teneur le discours théologique de la scolastique
médiévale et porte un jugement inexact sur la démarche de Thomas d'Aquin, cf.
L'idole..., op.cit. 28-29; l'affirmation que les cinq voies ne conduisent pas absolument
à Dieu est vraie historiquement, surtout lorsqu'on examine la conclusion de la
première, mais l'enjeu métaphysique et théologique n'est pas réductible à la décision
subjective ni à la sociologie religieuse. De même, ibid. 195, la critique du passage à

l'éminence procède d'une méconnaissance de l'analogie comme sémantique de la

participation; cette dernière est pourtant finement analysée, ibid. 201-202. A ce

propos on lira avec intérêt la contribution de Y. de Andia, Réflexions sur les rapports
de la philosophie et de la théologie à partir de deux textes de Martin Heidegger, in :

Mèi. Se. Rei. 32, 1975, n. 3, 133-152.
61 Cf. L'ouvrage de Y. Labbe, Humanisme et théologie. Pour un préambule de la

foi, Paris 1975: P. M asset, Le problème de Dieu dans la philosophie française, in:
NRTh 106, 1974, 897-917 indique assez extensivement les courants les plus significatifs.

Nous nous référons ici à l'interrogation de E. Lévinas, Dieu et la philosophie, in:
Le Nouveau Commerce 30/31, 1975, 97-128 et à Autrement qu'être ou au-delà de
l'essence, La Haye 1974, surtout 10-13; 167-218.



HERMÉNEUTIQUE DE LA FOI 407

Encore ne faudrait-il pas penser cette relation de la philosophie à la théologie

comme celle d'une propédeutique. Elle représente plutôt l'expression
de ce dialogue où s'accomplit la recherche singulière et solidaire de la vérité
et se décide la responsabilité pour autrui, constitutive de l'ethos humain.
L'acte de foi introduit le croyant à la dimension ultime de son existence

reçue comme le don de l'Amour infini, promis à la vie et responsable de

son courage d'être et d'aimer. Dès lors la tâche du théologien se comprend
comme herméneutique du témoignage évangélique, reprise des figures
significatives du discours théologique et ouverture d'un espace d'expression
et de compréhension à l'engagement de la communauté ecclésiale.


	Herméneutique de la foi : tâche du théologien et démarches philosophiques en perspective catholique

