Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Artikel: Herméneutique de la foi : tache du théologien et démarches
philosophiques en perspective catholique

Autor: Berthouzoz, Roger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381157

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381157
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 389-407

HERMENEUTIQUE DE LA FOI

TACHE DU THEOLOGIEN
- ET DEMARCHES PHILOSOPHIQUES
EN PERSPECTIVE CATHOLIQUE

ROGER BERTHOUZOZ

Croire désigne une attitude deéterminée dans I’existence personnelle et
produit une communication particuliéere avec d’autres personnes'. En ce
sens tout a fait général, croire ou avoir la foi, exprime une modalité fonda-
mentale de la connaissance humaine, de la liberté ou de I'exister comme tel.
La qualifier pose la question de son origine, de sa visée et de sa destination,
partant de I’évidence qu’elle s’atteste dans la destinée ou le discours de celui
ou de ceux qui croi(en)t. Cette simple remarque anthropologique nous
parait nécessaire au seuil d’'une étude sur le rapport de la philosophie avec
la théologie dans ’herméneutique de la foi chrétienne. Sans anticiper de
réponse, ni préjuger des démarches a entreprendre, elle ouvre le champ de
la problématique et indique phénomeénologiquement le lieu de I'événe-
ment/avenement de la foi.

Confesser sa foi, au sens évangélique originel et le plus élémentaire
s’énonce dans I’acte de « se déclarer pour Jésus-Christ» (homologein): « Qui-
conque se déclarera pour moi devant les hommes, je me déclarerai moi aussi
pour lui devant mon Pére qui (est) dans les cieux» (Mt 10,32)°. Cette parole

I'Cf. I'analyse de G. BASTIDE, Essai d'éthique fondamentale, Paris 1971, 39-77,
dans la tradition de la philosophie de I'esprit et 'approche phénoménologique de M.
MERLEAU-PONTY, Le visible et l'invisible, Paris 1964, 75-141. L'intérét de ces textes
vient de ce qu'ils repérent, a partir de présupposés et d’objectifs différents, une atti-
tude originale et commune dans I'expérience humaine comme telle, a laquelle on
oppose le savoir ou la science dans le domaine de la connaissance. Sous cette forme,
la problématique caractérise la modernité autrement que la tradition antique ou
meédiévale auxquelles les termes sont empruntés. Elle trouve sa formulation chez I.
KANT, Kritik der reinen Vernunft, 11. Transzendentale Methodenlehre, 11, 3, éd. W.
Weischedel, Darmstadt 1968, 687-695; Kant établit de fagon meéthodique la distinc-
tion de I'opinion (Meinen), de la foi (Glauben) et de la science (Wissen) et détermine
la triple instance de la foi pragmatique, de la foi doctrinale et de la foi morale. Cette
derniére est rationnelle mais fondée sur la supposition de sentiments moraux et
dépourvue de tout savoir objectif dans la mesure ot son objet (Dieu et la vie future)
est au-dela de toute expérience.

2Cf. Le 12,8 et I'étude de H. voN CAMPENHAUSEN, Das Bekenntnis im Urchris-
tentum, in : ZNW 63, 1972, 210-253.



390 ROGER BERTHOUZOZ

souligne I'aspect de décision, d’engagement personnel a I'égard de celui qui
la profére. Elle comporte ensuite une promesse qui concerne I’homme dans
son existence tout entiere et sa relation eschatologique a Dieu, le Pere de
Jésus. Sa signification et son authenticité enfin dépendent du Christ, d’'une
intelligence effective de sa mission et de I'autorité de son témoignage. Une
premiere approche littéraire, historico-critique, s'impose en vue de prendre
une connaissance aussi exacte que possible de la teneur des archives de ce
témoignage et de cette promesse®. Mais il est non moins évident que la
démarche de I'intérét croyant et fidéle déborde la curiosité savante et recgoit
les textes et les paroles comme autant de signes et de manifestations d’une
personne dont I'attestation et la requéte excédent toute expérience humaine
au moment ou elle la rejoint au plus intime de sa tache et de son désir.

Se pose alors, de fagon renouvelée a chaque époque de I'histoire et de la
culture, par rapport a des situations personnelles et sociales différentes, la
double question de I'identité de I'Envoyé et de la signification de son mes-
sage qui culmine dans le martyre, don de la vie ou s’accomplit la victoire
sur la mort. Au cceur de I'existence du Christ s’annonce le visage déconcer-
tant du Pere, Dieu d’Abraham, Créateur du ciel et de la terre, I’'Unique. Le
Tout-puissant se livre a la toute fragilité. Pour la majorité des contempo-
rains de la prédication apostolique, la réalité de Dieu jouissait d’un statut
d’évidence religieuse et métaphysique qui situait immédiatement 'enjeu de
la foi nouvelle, sans toutefois s’y réduire ni dresser devant elle un obstacle
insurmontable. Le kérygme de Paul aux Athéniens (cf. Ac 17,16-34)% en
témoigne assez. Deés l'origine en effet, le message chrétien s’exprime en
communion et en rupture avec ’homme et ses sociétés. Evénement de com-
munion, car il s’adresse a tous les hommes pour les rassembler, aux lieux ou

3 Ainsi procédent les essais systématiques actuels de christologie; on ne se borne
plus, dans la tradition catholique, a donner un elenchus des textes bibliques illustrant
des théses commandées par une problématique décalée par rapport a celle du Nou-
veau Testament. Si I’écart est constitutif de la tache du théologien, son horizon
d’interpreétation doit se confronter directement a celui des différents témoins scriptu-
raires, cf. CHR. DuqQuoc, Christologie. Essai dogmatique, t. 1: L'homme Jésus, Paris
1968; t. I1: Le Messie, Paris 1972; D. WIEDERKEHR, Esquisse d'une christologie systé-
matique, in: Mysterium Salutis, Paris 1975, t. 11, 13-240; W. KASPER, Jesus der
Christus, Mainz 1974; E. SCHILLEBEECKX, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden,
Freiburg i/B 1975; Christus und die Christen, Freiburg i/B 1977.

4Cf. J. DupoNT, Etudes sur les Actes des Apétres, Paris 1967, 157-160; E. DES
PLACES, La religion grecque, Paris 1969, 329-361; A. M. DUBARLE, La manifestation
naturelle de Dieu d’apreés I'Ecriture, Paris 1976, 155-200; pour la problématique des
premiéres générations chrétiennes, au sein du monde romano-hellénistique, voir les
indications de M.-J. RONDEAU, Transcendance « grecque » et transcendance chrétienne,
in: Les quatre Fleuves, 1, 1973, 41-56.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 391

ils se trouvent. Il les situe dans le dynamisme d’une histoire, celle d’Israél, et
emprunte le meilleur du langage, des schémes de pensée et des valeurs?
développés par ces groupes humains ou il retentit. Phénomeéne de rupture
d’autre part, car 'avénement du Fils transforme la relation de 'homme a
Dieu et aux autres, appelant juifs et paiens a la conversion et a une Alliance
nouvelle. Le kérygme évangélique se donne comme une promesse de vie,
recue dans la décision de suivre Jésus de Nazareth par qui se réalise I'initia-
tive du Pere en vue du salut.

La tache de la théologie comme hermeéneutique de la foi consiste dés lors
a recueillir la signification de I’événement proclamé dans le kérygme et la
catéchese ecclésiale et a I'articuler dans un discours signifiant pour chaque
génération, qui la mette en relation authentique avec I'interpellation libéra-
trice de I'Evangile. Ce projet suppose I’engagement personnel de la foi ainsi
qu'une connaissance approfondie de 'homme et de ses cultures, c’est-a-dire
de la maniére dont il gére socialement et individuellement ses besoins et ses
désirs, comme totalité originale relevant de la nature, de la culture et de la
liberté®. Il s’agit de le rejoindre la ou il se trouve et de lui transmettre sans
equivoque le message chrétien. ,

Ces remarques nous paraissent essentielles pour introduire a I'enjeu de
I’herméneutique de la foi dans la tradition catholique contemporaine.
Celui-ci peut étre repéré, avec le plus de pertinence, en comparant les objec-
tifs déclarés et les textes des Conciles de Vatican I (1869-1870) et de Vatican
1T (1962-1965). Ces deux assemblées ont eu, en effet, le souci de dire et de

> Nous l'avons mis en évidence dans: Liberté grecque et théologie de la liberté
selon S. Paul, in: Autonomie. Dimensions éthiques de la liberté, Fribourg/Paris 1978,
19-70. L'exigence de communication et la forme qu’elle prend dans la théologie chreé-
tienne a été bien analysée par B.-J. LONERGAN, Pour une méthode en théologie, Paris
1978, 397-411. Le probléme dépasse également la perspective diachronique du déve-
loppement d'un monde de pensée a I'intérieur d’'une civilisation, il faut 'envisager
synchroniquement, selon la diversité des aires culturelles; ainsi des essais comme
celui de S. SIDIBE, La rencontre de Jésus-Christ en milieu bambara, Paris 1978, particu-
lierement 282-315, signalent la particularité de tout projet philosophique qui se vou-
drait immeédiatement universel.

% Nous ne pouvons développer cette premiére approche d’une définition de
I'homme telle qu’elle nous parait se dégager de la synthése des différents éléments
d’information (sciences humaines) et de réflexion recueillis dans la culture occiden-
tale contemporaine. F. TINLAND, La différence anthropologique, Paris 1977, 18-124;
290-433 met en évidence les deux pdles, naturel et culturel, de I'existence humaine,
sous I'aspect d’un héritage somatique de ’homme comme organisme et d’un héritage
des productions issues des pratiques humaines, porteuses de leurs contraintes propres
et de leurs dynamiques originales. Entre ces deux pdles intervient la libert¢ comme
aboutissement et dépassement d’un jeu de relations par lequel 'homme tout entier
cherche a s’orienter, c’est-a-dire a orienter son étre organique et psychique, a partir
de son propre développement plus ou moins réussi et dans un effort d’adaptation et
de réponse aux possibilités et aux exigences de la situation.



392 ROGER BERTHOUZOZ

clarifier I'instance de la foi dans 'existence chrétienne a des moments histo-
riques et dans des situations de pensée différentes. On constatera une
importante variation dans I'approche qui suppose et engage une autre
démarche théologique. Mais contrairement a ce que I’on dit souvent, il n’y
va pas du triomphe d’'un courant de pensée a Vatican I (la néo-scolastique
p. ex.) auquel se substituerait une théologie concrete et historique a Vatican
I1. 11 s’agit plutot d'une difféerence d’objectif dans le sens d’un élargissement
des perspectives pour correspondre a des requétes pastorales et catéchéti-
ques autrement pergues par I’ensemble des Peres et des théologiens.

Dans les deux circonstances, le texte conciliaire articule son message en
référence a des données philosophiques. Les choix qu’il opére et ses insis-
tances doivent se comprendre a partir du témoignage évangélique qu’il veut
porter et de ce qui constitue I’existence et le monde de ses destinataires’. Les
variables sont complexes et affectent aussi bien la compréhension et le type
de réception du message évangélique par le destinateur, le code utilisé dans
sa transmiission (doctrinal ou prophétique), les modalités selon lesquelles
I’homme et sa société interpretent leur existence, la capacité des pasteurs et
des théologiens de les assumer et de les critiquer, dans une parole cohérente
et perti'nente. Le rapport a la philosophie se joue a ces différents niveaux,
dans une relation de réciprocité, condition d’un dialogue® plus que d’une
instrumentalisation, entre la théologie comme démarche méthodique et la
recherche philosophique. L’intention religieuse comme le projet de connais-
sance, pour le chrétien, se trouvent en permanence mesurés et surplombés
par I'avénement du Christ et de sa promesse.

L’identification des courants majeurs de I’histoire moderne de la théo-
logie nous permettra d’élucider les instances a I’ceuvre dans I’herméneutique
de la foi. De ce point de vue, le XIX¢ siécle européen opére un bilan provi-
soire de la critique religieuse, sociale et politique des courants réformistes et
révolutionnaires de I’époque antérieure. Mobilisée par I'idéal de ’émancipa-
tion de I'individu® et I'affirmation de son autonomie face au despotisme

7 Perspective implicite dans les projets préparatoires a Vatican I, soulignée par les
membres du Concile qui en demandent la refonte, cf. R. AUBERT, Vatican I, Paris
1964, 182-190. Elle est explicitement thématisée par PauL VI, « Ecclesiam suam »
(6 aout 1964), nn. 69-90 et affirmée dans la Constitution Pastorale de Vatican II,
« Gaudium et Spes» (7 décembre 1965), nn. 40-44.

8 Cf. B. WELTE, Sur la méthode de la théologie, in: Lhomme devant Dieu.
Meélanges Henri de Lubac, Paris 1964, III, 307-317. Par ailleurs le projet de la
réflexion philosophique interdit une réduction a la théologie et, en retour, une
démarche théologique chrétienne, fidéle a ses sources et 4 son objectif, ne se laisse
pas totaliser ou «sursumer» par la philosophie. D’ou une tension, a nos yeux
feconde, inhérente au débat sans cesse repris et perceptible dans I'ouvrage de B.
WELTE, Religionsphilosophie, Freiburg i/B 1978; S. BRETON, Foi et raison logique, Paris
1971, 133-151 la thématise comme opposition de relation.

9 Cf. A. BONDOLFI, « Emancipation » — Notes de lexicographie et de réception théo-
logique, in: Autonomie, op. cit. 161-175.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 393

irrationnel des pouvoirs, la promotion de la raison, jointe a la diffusion des
«lumiéres », apparait comme la condition du progrés selon lequel ’huma-
nite accéderait a la vérité. Le proces du christianisme lui appartient au titre
d’un présupposé dans la pensée frangaise'® ou d’'une médiation nécessaire
dans la tradition allemande. L’effort porte sur une réduction de I'instance
de la Révelation de Dieu, débouchant non sans ambiguités sur la disjonc-
tion de I'ordre de la raison et de I'ordre du «sentiment». La scission, figure
majeure de la conscience malheureuse, est a son tour dépassée, soit dans la
négation de tout objet transcendant du sentiment et I’athéisme qui en
découle, soit par la suspension sceptique du jugement a son égard et I'atti-
tude de I'agnosticisme ou de I'indifférence, soit encore dans la reprise spé-
culative des représentations chrétiennes inaugurant une philosophie de la
religion dont Hegel a donné le systéme le plus audacieux et le plus
influent''. Le défi de la modernité oblige de toutes maniéres croyants et théo-
logiens a prendre position et a rendre compte de leur foi. Quelle que soit
'attitude adoptée et la démarche suivie on constate a cette époque un
accord geéneéral sur l'interrogation concentrée autour du probléme de la
raison humaine, de son ouverture et de ses limites dans la connaissance de
Dieu et de son mystére. Le second point de convergence envisage en prio-
rité dans la foi I’élément de la croyance en Dieu, I'affirmation (confession)
d’un contenu déterminé, formulé en des propositions dont I'évidence n’est
pas immédiate pour la raison subjective '2. L'adhésion intellectuelle est alors

10 Nous tragons les lignes de faite d’une situation de pensée qui est celle des théo-
logiens au début du XIXe siécle, cf. P. HAZARD, La pensée européenne au XVIIIe
siecle de Montesquieu a Lessing, Paris 19632, 13-113; F. FLUCKIGER, Die protestantische
Theologie des 19. Jahrhunderts, in: Die Kirche in ihrer Geschichte, 1V, 1-97, Gdttingen
1975; W. ANz, Idealismus und Nachidealismus, ibid. 99-212.

I Cf. A. CHAPELLE, Hegel et la religion, Paris 1964-1971, 4 vol., en particulier t.I,
122-124 sur la foi chrétienne et la raison; C. BRUAIRE, Logique et religion chrétienne
dans la philosophie de Hegel, Paris 1964; G. COTTIER, Foi et médiation chez Hegel. Phi-
losophie de la religion ou théologie?, in: RTh 75, 1975, 255-261.

12 Cette compréhension de la foi-croyance prend un relief singulier a partir du
nominalisme au XIVe siécle, avec la critique ockamienne de la connaissance, cf. F.
GUELLUY, Philosophie et théologie chez Guillaume d’Ockham, Louvain/Paris 1947; L.
BAUDRY, Les rapports de la raison et de la foi selon Guillaume d'Occam, in:
AHDLMA 37, 1962, 33-92; on la retrouve dans les ceuvres de F. SUAREZ qui joua un
role d’intermédiaire important entre la scolastique ancienne et sa dérive baroque
représentée par CHR. WOLFF, voir sa Theologia naturalis methodo scientifica pertracta,
Veronae 1779 (1736-1737) en deux volumes au titre significatif: Pars prior, integrum
systema complectens, qua existentia et attributa Dei a posteriori demonstrantur, et Pars
posterior, qua existentia et attributa Dei ex notione entis perfectissimi et natura animae
demonstrantur. et Atheismi, Deismi, Fatalismi, Naturalismi, Spinosismi aliorumgque de
Deo errorum fundamenta subvertuntur. Sous cette influence la problématique
moderne du rapport de la raison et de la foi sera prolongée ou au contraire critiquee,
sans que I'on remette en cause 'appauvrissement du sens de la foi définie comme
adhésion intellectuelle a la vérité d’un certain nombre de propositions (dogmes) réve-
lees.



394 ROGER BERTHOUZOZ

légitimée par I'autorité de Dieu qui se révele et par la valeur qui s’y annonce
pour la totalité de I’existence.

La théologie catholique, peu créatrice au sortir d’'une époque troublée ou
I’Eglise doit se soucier avant tout d’assurer une releve dans le ministére pas-
toral, se borne en général a recueillir I’héritage de la scolastique baroque .
Un double courant de recherches la compléte, sans toutefois éviter un cer-
tain parallélisme des problématiques: la théologie «positive» occupée de
I’histoire des dogmes !4 et I'apologétique consacrée a la lutte contre l'increé-
dulité ainsi qu’a la démonstration de la validite de la foi chrétienne, surtout
contre le déisme 1. Cette discipline prend en charge le débat avec la philo-
sophie moderne et thématise les nouvelles données du rapport théologie-
philosophie 6.

En Allemagne tout d’abord, G. Hermes entreprend de fonder la théo-
logie catholique apres la critique du dogmatisme métaphysique formulée
par Kant et Fichte. Il dénonce a leur suite I'illusion qui consiste a prendre la
condition subjective de la pensée pour une connaissance de I’objet, tout
comme il critique la démarche qui tend a faire de Dieu un objet, un instru-
ment en vue de fins particuliéres. Au point de départ le doute est la condi-
tion de ’entendement et de la pensée en face de leur tache. Sous la régula-
tion de la raison pure, dans son usage spéculatif conjoint a son usage
pratique, il dégage le sens critique de la foi en Dieu. Il est raisonnable de
donner son adhésion a ce dont la raison spéculative percoit la vérité intime
(au moins a ce qu’elle peut penser sans contradiction interne) et que la
raison pratique affirme comme légitime et nécessaire. La foi est alors
definie comme un « état de certitude et de persuasion par rapport a la vérité
de la chose connue, état auquel nous sommes amenés par l'assentiment néces-
saire de la raison spéculative ou par le consentement nécessaire de la raison

13 Peu d’ceuvres nouvelles apparaissent a cette époque et I'intérét se porte surtout
sur la théologie morale qui répond directement aux besoins des confesseurs, cf. J.
LEFLON, La crise révolutionnaire. 1789-1846, Paris 1951, 321-376. Pour apprécier de
fagon exacte la scolastique de cette époque il conviendrait d’étudier les sources elles-
mémes, dont beaucoup sont inédites, cf. a ce propos le travail de V. KApPiTaANOVIC, Fra
Andrea Dorotic e l'insegnamento filosofico-teologico nell'Ordine francescano alla fine del
700, in: Antonianum 1978, 83-143 dont on connaissait le Philosophicum Specimen de
Homine, seul ouvrage publié, & Venise en 1795, a coté d’une ceuvre manuscrite
importante et hautement significative.

14 Cf. H. STIRNIMANN, « Fundamentaltheologie » im friihen 18. Jahrhundert? Bemer-
kungen zum Gebrauch der Termini «scholastische», «positive» und « Fundamental-
theologie », insbesondere bei Pierre Annat, in: FZPhTh 24, 1977, 460-476.

IS Cf. H. STIRNIMANN, Erwdgungen zur Fundamentaltheologie. Problematik, Grund-
fragen, Konzept, in: FZPhTh 24, 1977, 291-365; 'origine et I'objectif de cette disci-
pline, 291-301.

16 Cf. E. PRECLIN, E. JARRY, Les luttes politiques et doctrinales aux XVI1I¢ et XVIIIe
siécles, Paris 1956, 722-746; H. BOUILLARD, De I'Apologétique a la Théologie fondamen-
tale, in: Les quatre Fleuves, 1, 1973, 57-70.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 395

pratique» 7. Cette «foi de la connaissance » comprend Dieu comme législa-
teur de la liberté et source de I'impératif catégorique. L’ Einleitung d’Hermes
vise ensuite, sous la méme régulation de la raison, a poser le fondement
d’'une démonstration du christianisme comme révélation faite par Dieu, a
montrer ensuite que le christianisme est la révélation de Dieu et que le
catholicisme est le véritable christianisme'®. L’influence de I’enseignement
d’Hermes fut grande et ses disciples nombreux qui durcirent parfois la doc-
trine du maitre, éveillant la méfiance des évéques par leur enthousiasme
iconoclaste a I’égard de la scolastique et I'usage politique de leur position
fait par I’Etat prussien. Grégoire XVI condamnera ce systéme qui porte
atteinte au « dépot de la foi» et « renverse la foi divine» en conduisant au
« scepticisme et a l'indifférence». On lui reproche particuliérement d’ouvrir
« une voie ténébreuse a des erreurs de toutes sortes par le doute positif qu'il
met a la base de toute recherche théologique et par son principe que la raison
constitue la norme premiere et l'unique moyen pour 'homme d’arriver a la
connaissance des vérités surnaturelles» '°. Partant d’un point de vue différent
de celui du professeur de Bonn et méconnaissant sa problématique, I'inter-
vention pontificale décelait pourtant la précarité d’une approche qui pré-
tendait fonder en raison la positivité de la révelation divine et de I'éco-
nomie du salut. Il paraissait rendre I’assentiment de la foi nécessaire, et
substituer ainsi I'initiative de I’homme a I’événement de la grace.

A I'opposé de cette position, mais dans le méme climat de pensée, surgit
en France et se développe avec L. Bautain une apologétique fondée sur un
« sentiment fidéiste» . Elle part également d'un débat avec la philosophie

I7Cf. G. HErMES, Einleitung in die christkatholische Theologie. 1. Theil: philoso-
phische Einleitung, Miinster 1819, 261. Sa premiére publication était consacrée a une
Untersuchung iiber die innere Wahrheit des Christenthums, Miinster 1805; Cf. E.
Hocepez, Histoire de la théologie au X1X¢ siécle, Bruxelles-Paris 1949, 1, 177-203, et
pour le contexte social et religieux G. Goyau, L'Adllemagne religieuse. Le Catholicisme
(1800-1848), Paris 1905, t. 11.

18 Ce qui constitue la deuxiéme partie de son introduction, Positive Einleitung,
publiée en 1829. Hermés distingue de la « foi de la connaissance », une « foi efficace »
animée par la charité, seconde par rapport a la précédente mais nous habilitant seule
au surnaturel.

19 Bref « Dum acerbissimas» (26 septembre 1835) in: H. DENZINGER, A. SCHOEN-
METZER, Enchiridion Symbolorum, Freiburg i/B 1963, nn. 2738-2740: «... tenebrosam
ad errorem omnigenum viam moliatur in dubio positivo tanquam basi omnis theolo-
gicae inquisitionis et in principio, quod statuit, rationem principem normam ac
unicum medium esse, quo homo assequi possit supernaturalium veritatum cogni-
tionem. »

20 Cette expression qui caractérise bien la position de Bautain se trouve dans
I'excellent ouvrage que lui a consacré P. POUPARD, Un essai de philosophie chrétienne
au XI1Xe siecle. L’Abbé Louis Bautain, Paris 1961, 171-226.



396 ROGER BERTHOUZOZ

allemande et la lecture de Kant. On retient que la Critique de la raison pure
«a démontré d'une maniére incontestable l'impuissance de la raison a
résoudre péremptoirement un seul probléme métaphysique»?'. Au terme d’un
long débat intérieur Bautain se convertit, entre en contact avec la philoso-
phie et la théologie scolastiques officielles de I'Eglise de France?? et refuse
d’emprunter cette démarche dans son enseignement. Il s’en explique
ainsi:

« Cette prétendue philosophie était contraire a notre conviction, a notre vie tout
entiére. Nous n’étions entrés dans I’Eglise que pour échapper au rationalisme, avec la
persuasion profonde de son impuissance dans toutes les questions métaphysiques, et
par conséquent religieuses. Nous avions passé par toutes les phases de la philosophie
rationnelle, et nous avions toujours rencontré le scepticisme au terme comme fin iné-
vitable. C’est la foi qui nous avait tirés du doute et de toutes les miséres qu'’il entraine
apres lui, et bien loin que la foi qui nous avait ramenés au christianisme et a I’Eglise
fat un produit du raisonnement, elle était née au contraire en nous de I'impuissance
méme de la raison, et par 'expérience de son insuffisance. Comment aprés cela
reprendre ce que nous avions quitté, retourner a ce que nous avions vomi?» 23.

La foi apparait dés lors comme la démarche préalable a toute connais-
sance de Dieu, a toute réflexion philosophique portant sur la nature de
’lhomme et sa destinée et méme a toute science.

Au moment méme ou s’élabore cette apologétique vigoureuse, désignant
dans la grace du Christ I'unique acces a la vérité de 'existence humaine et
de la réalité, des réticences se font jour dans le clerge et parmi les théolo-
giens, animés il faut bien le dire par une compréhension sommaire de I'ins-
tance de la raison dans I’élaboration des « praeambula fidei», en particulier
des preuves de I’existence de Dieu. Pour Bautain les antinomies de la raison

21 L. BAUTAIN, La Philosophie du christianisme, Paris/Strasbourg 1835, 1, 173.

2211 s’agit des Institutiones philosophicae, auctoritate D. D. Archiepiscopi Lugdu-
nensis (A. Malvin de Montazet), ad usum scholarum suae dioecesis editae, Lyon 1783,
5 vol. et des Institutiones theologiae ad usum scholarum accomodatae, Lyon 1780, 6
vol. dites Philosophie et Théologie de Lyon, fort répandues dans les séminaires de
France aprés la révolution avec J. B. BOUVIER, Institutiones theologicae ad usum semi-
nariorum, Paris 1818. Lamennais qui part sur ce point des mémes présupposés que
Bautain jugeait ainsi la philosophie officielle, cf. F. DE LA MENNAIS, Essai d'un sys-
téme de philosophie catholique (1830-1831), éd. Ch. Maréchal, Paris 1906, 13: «Les
scholastiques (sic!) avaient créé un monde dont toutes les parties étaient fort bien
coordonnées entre elles, ou par conséquent régnait l'unité morte, parce
que ce monde n’était qu'un monde de I'abstraction, un monde imaginaire, jeu de
I’esprit ingénieux sans doute, mais qui n’expliquait rien de ce qui est.» Cf. L. Fou-
CHER, La philosophie catholique en France au X1X¢ siécle avant la renaissance thomiste,
Paris 1955. On sait que le véritable renouveau de la lecture de S. Thomas d’Aquin et
de la scolastique du XIII¢ siécle part de Piacenza en Italie sous I'impulsion de V. B.
BuUzzETTI (mort en 1824).

23 Dossier Trévern, affaire doctrinale entre 'abbé Bautain et I'évéque de Strasboursg,
Archives du Collége de Juilly, 959, cité par P. POUPARD, op. cit. 172.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 397

pure réduisaient a néant toute preuve cosmologique. Par ailleurs, les propo-
sitions qu’on voulait lui faire souscrire démentaient ce que son expérience
personnelle lui avait fait découvrir et présupposaient une capacité humaine
dont I’échec était pour lui la condition méme de la foi vivante?4. 1l trouva
heureusement en J. A. Mohler, professeur a Tiibingen, a qui il avait soumis
sa Philosophie du christianisme, un collégue attentif a la portée exacte de son
projet et plus averti que lui de la tradition théologique?’. En réponse a sa
demande, le théologien allemand explicite la compréhension de la théologie
classique du rapport raison-foi. Tout d’abord il distingue la foi fondée sur la
raison et la foi fondée sur la révélation. Il n’y a pas de passage analytique
de I'une a l'autre comme Bautain semble le comprendre chez ses adver-
saires. La premiére ne donne qu'une «représentation de Dieu», mais
n’éléve pas a une conformité vivante de la volonté avec celle du Seigneur,
qui n’est produite que par la grace extérieure et intérieure du Christ. D’autre
part, lorsqu’on parle de la connaissance de Dieu accessible a I’homme
naturel, sans la grace, on le considére toujours concrétement, vivant en
societe, tel qu’il est donné historiquement, c’est-a-dire en contact avec le
message de la révélation et non pas de la possibilité abstraite de I’lhomme
dépourvu de toute culture religieuse, qui pourrait découvrir et atteindre
Dieu a partir de sa raison seule. Mais la n’est pas 'essentiel, car 'expérience
montre assez l'inefficacité persuasive de tels raisonnements. Or Bautain
cherchait a convaincre des athées et des agnostiques, a les convertir. L’échec
de la démonstration rationnelle ou de la preuve ne préjuge pourtant pas de
sa veérite intrinseque, il manifeste son insuffisance a obtenir ce résultat.
L'« initium fidei » salutaire comme le déclarait le Concile d’Orange est d¢ja
un effet de la grace 6. L'instance de la raison est autre et indispensable pour
que I'acte de foi soit un acte personnel et libre; elle juge a partir d’elle-
méme et de son évidence propre que ce qui lui est annoncé ou montré est
vrai et crédible dans la mesure ou le message dépasse sa capacité de verifi-
cation par I’évidence immeédiate. Tout le probléme est déplacé vers I’élabo-
ration et I'interprétation de ces « préambules de la foi». Par contre, il est
exact de dire avec Bautain que la foi précede le discernement de la raison

24 La doctrine de Bautain n’a jamais été formellement condamnée, malgré ses évi-
dentes ambiguités. Il répondit a deux questionnaires épiscopaux en 1834 et signa
trois déclarations entre 1835 et 1840, cf. le dossier dans: P. PouparD, op. cit.
393-396.

35Cf. la Lettre de Méhler a Bautain sur les rapports de la raison et de la foi,
publiée par P. Poupard in: RSPhTh 42, 1958, 455-482. Nous reprenons dans la suite
les points saillants de I'argumentation de Mdhler, en rapport avec notre probléma-
tique.

26 Cf. 11¢ Concile d’Orange (3 juillet 529), canon 5, in: G. DUMEIGE, La Foi catho-
lique, Paris 1975, 340.



398 ROGER BERTHOUZOZ

dans la pénétration plus profonde et plus scientifique du contenu de la foi,
qui est 'ceuvre de la théologie.

C’est dans le contexte de ce débat, en plein renouveau de la recherche
théologique dans les directions variées que nous avons indiquées, fortement
marqueées par un souci apologétique téemoignant de la volonté de rencontrer
la pensée et les problémes de I’époque, qu’il faut comprendre les interven-
tions de Pie IX? et surtout 'ceuvre positive du Concile de Vatican 1. Les
circonstances en donnent le sens et les limites. Quant au fond, la plupart des
évéques et des théologiens sont d’accord, c’est méme une des raisons pour
lesquelles le premier texte examiné par les Péres conciliaires est le projet de
Constitution dogmatique « sur la doctrine catholique contre les erreurs multi-
ples dérivées du rationalisme», refondu ensuite et intitule « sur la foi catho-
ligue»*8. Les discussions portérent plus sur la forme et I'objectif du docu-
ment, au contraire des vives controverses ecclésiologiques autour de I'infail-
libilité pontificale.

Le prologue de la Constitution « Dei Filius»?° définit I'intention du Pape
et des évéques « de professer a la face de tous la doctrine salutaire du Christ
(salutarem Christi doctrinam), en proscrivant et condamnant des erreurs
contraires... au nom de l'autorité qui (leur) a été confiée par Dieu». Ce double
mouvement annonce I'articulation du texte: quatre chapitres consacres, le

27 Dans le probléme qui nous occupe la majorité des actes de Pie IX est dirigée
contre le rationalisme: Encyclique « Qui pluribus» du 9 novembre 1846 contre les
hermésiens, I’Allocution « Singulari quadam» du 9 décembre 1854 contre le rationa-
lisme et I'indifférentisme; le Bref « Eximiam tuam» du 15 janvier 1857 contre A.
Giinther; La Lettre « Gravissimas inter» du 11 décembre 1862 contre J. Froh-
schammer. Le Pape est souvent sollicité d’intervenir par les adversaires de ces théolo-
giens ou philosophes, mais il ne se prononce que rarement et sur des affirmations en
désaccord manifeste avec la doctrine de la foi évangélique. La difficulté viendra de
ce que I'on durcira les positions, de part et d’autre, en installant un climat de suspi-
cion et d’amertume, peu favorable au service théologique dans I'Eglise et au dialogue
avec une société en pleine mutation. D’autres avertissements émanent des Congréga-
tions romaines: le Décret du 15 janvier 1855, de la Congrégation de I'Index, vise le
traditionalisme de A. Bonnetty et celui de 18 septembre 1861, du S. Office, certaines
théses des «ontologistes», surtout de V. Gioberti, disciple de A. Rosmini.
L’ensemble des propositions condamnées est repris dans le Syllabus annexé a I'Ency-
clique « Quanta cura» du 8 décembre 1864, dont les trois premiers paragraphes (nn.
1-18) serviront de points de repéres aux rédacteurs de la Constitution « Dei Filius» de
Vatican I. Pour le contexte de ces interventions, voir R. AUBERT, Le pontificat de Pie
IX (1846-1878), Paris 1952 et sur I’enjeu doctrinal, 'ouvrage du méme auteur Le pro-
bleme de l'acte de foi, Louvain 19582 (1945).

28 Cf. R. AUBERT, Vatican I, Paris 1964, 126.

29 Cf. J. ALBERIGO, éd., Conciliorum Oecumenicorum Decreta, Freiburg i/B 1962,
781.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 399

premier a Dieu, Créateur de toutes choses??, le deuxiéme a la révélation?!,
le troisiéme a la foi et le dernier au rapport de la foi et de la raison, aux-
quels succeédent les canons anathématisant les erreurs relatives a chacun des
points abordes. Celles-ci avaient été caractérisées dans le prologue, stigmati-
sant « l'impiété de plusieurs fils de I'Eglise catholique (...) Séduits par la vanité
et la nouveauté des doctrines, et confondant a tort la nature et la grdace, la
science humaine et la foi divine, ils se trouvent donner aux dogmes un sens
détourné de celui que tient et enseigne la Sainte Eglise, leur mére, et mettre en
péril l'intégrité et la pureté de la foi». Comme on le voit, C’est le rapport de la
foi et de la raison qui est en cause et, par son biais, celui de la philosophie et
de la théologie. Trois convictions ont animé les rédacteurs?? du schéma: 1°
Il ne peut y avoir de conflit entre la foi et la raison, car toutes les deux déri-
vent de Dieu Creéateur, Vérité premiére; 2° L’homme doit un hommage rai-
sonnable au fait positif de la révélation divine, surnaturelle; 3° La foi est un
don de grace qui nous fait adhérer librement a tout ce qui est contenu dans
la Parole de Dieu, a cause de son autorité.

Nous relevons ici les accents significatifs du texte qui ne présupposent
aucune théologie particuliere, mais orientent la Constitution de fagon trés
déterminée. La synthése doctrinale est remarquable, quoique le sens de la
foi soit trop circonscrit aux termes de la controverse que le Concile veut
trancher. Ainsi la révélation désigne un corps de connaissances ou de veérités
communiquées par Dieu, ce qui va amener le probléeme de la pluralité de
ses sources. La mediation centrale du Christ apparait seulement dans les
citations bibliques ou dans une référence au Concile de Trente, elle n’est
pas envisagée autrement dans ce contexte.

Les premiers paragraphes du chapitre 11 sur la révélation®} désignent les
deux voies par lesquelles Dieu peut étre connu: par la lumiére naturelle de la
raison humaine a partir des choses créees (citation de Rm 1,20); par une
autre voie, surnaturelle, « il a plu a la sagesse et a la bonté (de Dieu) de se

30 Ce chapitre reprend I'enseignement du 1Ve Concile de Latran (1215), Consti-
tutio I, « De fide catholica», éd. cit. 206 avec un accent dirigé contre les théologies
d’allure panthéiste, cf. C.-J. PINTO DE OLIVEIRA, L’Esprit agit dans l'histoire, in: Hegel
et la théologie contemporaine, Neuchatel/Paris 1977, 56-61.

31LCT. éd. cit. 782 et le commentaire de R. LATOURELLE, Théologie de la révélation,
Paris 1963, 274-284.

3211 s’agissait de J.-B. Franzelin pour la premiére version et de J. Kleutgen pour
la refonte, un des pionniers du renouveau thomiste. Ce courant theologique ne
s'imposera cependant qu’avec Léon XIII et sera consacré par I'Encyclique « Aererni
Patris» (1879) recommandant S. Thomas D’Aquin comme guide dans les études phi-
losophiques et théologiques. Sur le style de théologie qui a prévalu a cette époque
voir H. DE LAVALETTE, Qu'est-ce que la théologie romaine?’, in: Lum Vie 26, 1977,
98-106.

3 Cf. éd. cit. 782.



400 ROGER BERTHOUZOZ

révéler lui-méme au genre humain et de révéler les décrets éternels de sa
volonté» (citation de He 1,1). Le texte dit ensuite la nécessité de cette
seconde voie: parce que Dieu «a ordonné I'homme a une fin surnaturelle
(ordinavit hominem ad finem supernaturalem) pour qu'il participe aux biens
divins qui dépassent absolument l'intelligence de I'esprit humain».

L’enjeu de la déclaration est clairement formulé au niveau de la connais-
sance et de la raison. C’est elle en effet qui fonde une différence dans la
démarche de ’homme vers Dieu. Contre les traditionalistes « fidéistes» on
affirme la possibilité de connaitre naturellement 1’existence de Dieu3*. Sans
trop y insister d’ailleurs, car le front principal est du coté rationaliste. Toute
la suite s’applique a sauvegarder la croyance chrétienne contre la réduction
opérée par les systémes naturalistes et les théories de la religion naturelle .
En défendant la positivité et la gratuité de I'initiative divine dans I’histoire
du salut, le texte admet implicitement un concept de nature humaine,
assortie d’'une hypothétique fin naturelle, élaboré par ses adversaires; il
désigne en conséquence I'altérité de la révelation dans la manifestation
pour ’'homme d’une autre fin, surnaturelle puisqu’elle nous établit dans la
communion avec la vie du Peére, excédant les capacités naturelles de
connaissance et d’action. La dualité anthropologique introduite ne laisse
plus dés lors apparaitre, sinon indirectement, le lien interne qui relie ordre
naturel et ordre surnaturel3¢. De 13, contre I'intention du Concile, certains
ont pu concevoir ou présenter le surnaturel comme surajouté a une réaliteé
déja pourvue d’une signification totale et laisser se développer un concept
clos et statique de nature humaine, tout a fait étranger a la grande tradition
scolastique dont souvent ils se réclament?’.

La définition de la foi qui ouvre le chapitre 11138 insiste sur sa dimension
objective, aprés avoir rappelé son lien essentiel a la justification et la néces-
sit¢ de la grace. Cette double perspective se développe logiquement par
I’affirmation de I'accord de la foi avec la raison (allusion a Rm 12,1) et de

34 La discussion fut vive sur ce point parmi les Péres dont certains voulaient une
condamnation plus circonstanciée du traditionalisme et de I'ontologisme. La contro-
verse tourna court, non sans que Mgr Maret, doyen de la Faculté de Théologie de la
Sorbonne, fit préciser que I'on ne voulait pas canoniser de fagon exclusive le systéme
péripatéticien, cf. R. AUBERT, Vatican I, op. cit. 187.

35Cf. J. M. A. VACANT, Etudes théologiques sur les Constitutions du Concile du
Vatican d'apreés les Actes du Concile, t. 1-11: La Constitution « Dei Filius», Paris
1895.

36 Cf. H.pE LUBAC, Surnaturel. Etudes historiques. Paris 1946, 325-428.

37T Cf. le rétablissement des perspectives par J.-H. NicoLas, L'humanité perdue et
retrouvée dans le Christ, in: L'anthropologie de saint Thomas, Fribourg 1974, 161-180,
en particulier 173, et I'étude de C. E. O’NEILL, L'homme ouvert a Dieu (capax Dei),
ibid. 54-74.

38 Cf. éd. cit. 783.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 401

son caractére de don de Dieu suscitant une libre adhésion. On aborde
ensuite son contenu pour préciser qu’il faut croire tout ce que « I'Eglise pro-
pose a croire comme divinement révélé, soit par jugement solennel, soit par le
magistére ordinaire et universel»°, et dire la nécessité de la foi pour étre jus-
tifié et obtenir la vie éternelle. Enfin le texte souligne le role providentiel de
I’Eglise dans la transmission de la foi, la grandeur de la condition du
croyant et les devoirs qui en découlent.

Le chapitre IV traite des rapports de la connaissance de foi et de la
connaissance rationnelle®’, Il y distingue deux ordres « distincts non seule-
ment par leur principe, mais aussi par leur objet». Puis il envisage I'intelli-
gence de la foi dans une triple ligne. La théologie systématique, son statut
epistemologique (ceuvre de la raison éclairée par la foi) et sa méthode pro-
ceédant, « soit grdce a l'analogie avec les choses que (la raison) connait naturel-
lement, soit grdace aux liens qui relient les mystéres entre eux et avec la fin der-
niere de 'homme». La raison et la discipline philosophique sont mises au
service de I'approfondissement des mystéres, sans pourtant quitter le régime
de la foi, car « elle n'est pas rendue capable de les pénétrer comme les vérités
qui constituent son objet propre». Ensuite, aprés avoir souligné a nouveau
qu’il ne peut y avoir de «vrai désaccord» entre la foi et la raison,
puisqu’elles ont, a des titres divers, Dieu pour auteur, le texte fait mention
de cette autre activité de la «droite raison» qui « démontre les fondements
de la foi» visant par la 'apologétique et sa tiche de manifester le caractére
raisonnable des vérités révelées. En troisiéme lieu, le Concile parle des
sciences, «arts humains et disciplines de la culture», des avantages qui en
découlent pour la vie des hommes et de I'aide qu’elles peuvent apporter
pour conduire a Dieu «si 'on s’en sert comme il faut». On reconnait le
principe de la liberté de recherche et 'autonomie de la méthode dans leur
domaine, pour autant qu’elles n’admettent pas des erreurs opposées a la
doctrine divine et ne contredisent les vérités de la foi. Les progres des diffe-
rentes sciences au XIX¢ siécle contribuérent au renouveau des disciplines
ecclésiastiques, donnant lieu & une approche plus critique de l'exégese
biblique, de I'histoire de I'Eglise et des doctrines*!, mais ils servirent parfois
a 'argumentation de violentes attaques contre la foi et la religion. La véri-

39 Contre J. I. Déllinger et ses disciples qui voulaient réduire ce contenu aux seuls
articles solennellement définis, cf. R. AUBERT, Le Pontificat de Pie 1X, op. cit. 196-197
et le travail de J.FRIEDRICH, Ignaz von Dollinger. Sein Leben auf Grund seines schrifili-
chen Nachlasses, Miinchen 1899-1901.

40 Ed. cit. 784-785, cf. G. PARADIS, Foi et raison au premier Concile du Vatican, in:
BLE 53, 1962, 200-226; 268-292; 54, 1963, 9-25 et A. ALSTEENS, Science et foi dans le
chapitre 1V de la Constitution « Dei Filius » au Concile du Vatican, in: EThL 38, 1962,
461-503.

41 Surtout en Allemagne ou la recherche et ’enseignement de la théologie ont un
cadre universitaire, en contact avec les autres Facultés, cf. R. AUBERT, Le Pontificat de
Pie I1X, op. cit. 193-197; 205-207; 242.



402 ROGER BERTHOUZOZ

table crise n’éclatera pourtant que plus tard dans I’Eglise catholique, avec
I’essor du modernisme. Il faudra plusieurs dizaines d’années pour que se
dessine une véritable convergence entre une lecture de la Bible attentive aux
acquis de la méthode historique et la théologie systématique. Longtemps
leur développement demeure paralléle, alors qu’herméneutiquement elles
s’appartiennent comme les deux moments d’une tiche unique de compré-
hension et de communication?.

Le Concile de Vatican 11 marque un tournant décisif dans notre problé-
matique, au niveau d’une prise de conscience de I’Eglise et des commu-
nautés, en réalisant cette « mise a jour» requise par les modifications inter-
venues dans la société et la compréhension de I’homme. Les exigences de la
foi en sont le motif majeur. Le dialogue dans I’Eglise et avec le monde
contemporain orienta I’expression de ce qui constitue I'identité la plus pro-
fonde de la vie chrétienne et du Peuple de Dieu. Moins attachée a préserver
I’énoncé classique de la définition de la foi comme croyance, ’assemblée
conciliaire s’est efforcée d’en élaborer un modeéle historique. Celui-ci met en
valeur son caractére d’engagement de la personne et des communautés en
réponse a I'appel/promesse de Dieu en Jésus-Christ®¥. Nous I'aborderons
dans la Constitution dogmatique « Dei Verbum» sur la révélation divine*
ou il se trouve formulé explicitement, en vue de dégager ses présupposés et
ses conséquences pour la théologie; nous examinerons ensuite certaines
propositions de la recherche actuelle en dialogue critique avec la philoso-
phie.

Le prologue de « Dei Verbum» présente la révélation chrétienne en
reprenant les termes du début de la premieére Lettre de Jean (1 Jn 1,2-3). 1l la
rejoint dans son caractére d’événement et de paroles, telle que nous est
donnée dans I'histoire la manifestation de Dieu, dont le sommet est le
Christ: « Il a plu a Dieu dans sa sagesse et sa bonté de se révéler en personne
et de faire connaitre le mystere de sa volonté (cf. Ep 1,9) grdace auquel les

42 Du point de vue des études bibliques la situation est clarifiée par I’Encyclique
« Divino afflante Spiritu» (30 septembre 1943) de Pie XII; cependant I'intégration de
I'exégese a la recherche en théologie systématique n’intervient pas de fagon générale
avant le Concile de Vatican II. Cf. I'étude de M.-D. CHeNuU, Vérité évangélique et
métaphysique wolffienne a Vatican I1, in : RSPhTh 57, 1973, 632-640 qui le manifeste
a propos de la rédaction du schéma préparatoire d’une Constitution dogmatique « de
deposito fidei». La confrontation permet de repérer les glissements de significations
qui peuvent conduire, dans les cas extrémes, a I’«oubli» du sens premier de I'exis-
tence et de la foi chrétiennes.

43 Cf. W. V. DycH, The Anthropological Structure of Faith. An Interpretation of
Faith in the Second Vatican Council, Diss. Miinster 1971.

44 Cf. VATICAN 11, Constitution dogmatique « Dei Verbum » (18 novembrel965),
«Unam Sanctam 70a », Paris 1968, 20-55.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 403

hommes, par le Christ le Verbe fait chair, accédent dans I'Esprit-Saint auprés
du Pére et sont rendus participants de la nature divine (cf. Ep 2,18; 2 P
1,4)»%,

La précédence de l'initiative divine est marquée d’emblée. Elle com-
mande la démarche par laquelle ’homme se tourne vers celui qui I'appelle
au dialogue du salut et a la communion avec lui. L’objet de la révélation est
nomme dans la personne du Seigneur, écartant ainsi 'ambiguité qui naissait
de la quasi-identification de la révélation a I'enseignement d’une doctrine.
La manifestation de Dieu n’est pas séparée non plus du don qu’il fait de
lui-méme dans la présence du Verbe fait chair et la promesse eschatolo-
gique du salut. Le Christ enfin est au centre de cette économie, réalisant
personnellement et historiquement le «kairos» de la rencontre de Dieu et
de ’homme.

L’accueil de la révélation par la foi est exprimé en termes de relations
personnelles: « A Dieu qui réveéle est due «['obéissance de la foi» (Rm 16,26;
¢f. Rm 1,5; 2 Co 10,5-6), par laquelle I'homme s'en remet tout entier et libre-
ment d Dieu dans un « complet hommage d'intelligence et de volonté a Dieu
qui révele » et dans un assentiment volontaire d la révélation qu'il fait»*®. La
redondance de la phrase précise sans équivoque les objectifs.

Le Concile rappelle ensuite comment cet engagement de ’homme qui
s’adresse directement a Dieu requiert sa grace, initialement et de fagon per-
manente. Les Péres reprennent ’enseignement de Vatican I, soulignant une
continuite en profondeur a propos de la doctrine de la foi-croyance, tout en
la resituant dans le dynamisme de I’économie salvifique et de I’histoire per-
sonnelle par l'accent mis sur la confiance qu’exprime la réponse de
’homme qui «s’en remet tout entier et librement» a Dieu. Par la se trouvait
surmontée I'opposition entre la foi «fiduciale» et la foi «connaissance»,
qui alimenta la théologie de controverse apres la Réforme. L’approche
biblique et personnelle qualifie autrement ’acte de foi dont Vatican 1 fit
valoir un aspect central en face du rationalisme et du fidéisme. Elle permet
d’en dégager les trois dimensions significatives de la croyance (connais-
sance), de la confiance et de I'anticipation eschatologique du salut (cf. He
11,1)#7 advenant dans la décision de se mettre a la suite de Jésus, présence et

5 Cf. « Dei Verbum» 1, 2, éd. cit. 22 et le commentaire du chapitre I par H. DE
LuBAc, in: éd. cit. 159-302. Le prologue et le premier chapitre furent les derniers
rédigés et consignent le progrés accompli par ’assemblée conciliaire dans la compre-
hension de la révélation.

46 « Dei Verbum» 1, 5, éd. cit. 24.

47 Cette dimension proleptique de la foi est signifiée dés le prologue par la cita-
tion de 1 Jn 1,3; elle n’apparait pas explicitement a la fin de ce chapitre I, non plus
que la communauté ecclésiale qui nait d’elle et au sein de laquelle elle se développe.
Ces trois dimensions ressortent avec force du témoignage du Nouveau Testament et
sont reprises par les grandes théologies patristiques, cf. p. ex. S. AUGUSTIN, In Joannis



404 ROGER BERTHOUZOZ

manifestation de I’Amour créateur et sauveur. A la lumiére de cette considé-
ration le texte poursuit en citant la Constitution « Dei Filius» au sujet de la
connaissance naturelle de Dieu®,

Pas plus que Vatican I, Vatican Il n’inscrit son enseignement dans la
problématique d’une école déterminée de théologie. Il veut porter un témoi-
gnage évangélique et donner une orientation et une impulsion nouvelles a la
vie chrétienne; de ce fait il suscite également une réflexion théologique qui
rende compte et approfondisse I’expérience suscitée par la foi. Il en trace
I’exigence et le lieu dans cette Constitution sur la révélation divine* et dans
« Gaudium et Spes» qui aborde concrétement les domaines de cette ren-
contre du christianisme avec la culture actuelle, sans esquiver les difficultés
qui, loin « de porter nécessairement préjudice a la vitalité de la foi, peuvent
inciter a une plus exacte et plus profonde intelligence de celle-ci» .

Résolument engages dans le dialogue avec le monde de ce temps, por-
teurs d’'un message d’accomplissement et de libération, les chrétiens partici-
pent a cette culture dont ils contribuent a former les valeurs. Ils ont la res-
ponsabilité de ’humaniser et de dénoncer les atteintes multiples a la dignité
des personnes et des sociétés, les dénis de justice qui avilissent en I'autre
celui que le Christ nous donne comme frére. Or, dans cette recherche de la
justice et de la verité, la vie selon la foi et la confession de foi font I'objet,
pour beaucoup, du soupgon de ne pas correspondre a la véritable situation
de ’homme, de masquer le tragique de sa condition pour esquiver le néant
et I’'absurde qui la cernent, ou bien de perpétuer une aliénation au service des
intéréts d’une oligarchie oppressive, ou encore d’assurer le confort névro-
tique de consciences infantiles. L’ensemble de ces questions se pose dans le

Evangelium, tract. XXIX; D. PirRsoN, Der Glaubensbegriff bei Augustin, Diss.
Erlangen 1953, ou médiévales, cf. S. THOMAS D’AQUIN, Summa Theologiae, 11-11, 2,1
(foi-croyance); II-11, 2,2 (texte synthétique); II-II, 10,1 (foi-confiance et I'attitude
contraire); II-I1, 4,1 et Quaest. Disp. De Veritate 14,2 (foi-anticipation eschatolo-
gique); cf. M. SECKLER, Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin, Mainz
1961; B. Duroux, La psychologie de la foi chez saint Thomas d'Aquin, Tournai
1963.

48 Cf. « Dei Verbum» 1, 6, éd. cit. 26 qui cite « Dei Filius» 2 de Vatican I et replace
cet enseignement dans le moment second de la réponse de I'homme a l'initiative de
Dieu dans I'histoire, cf. H. pE LUBAC, éd. cit. 263-264.

49 « Dei Verbum» 111, 12, éd. cit. 36 sur l'interprétation de I'Ecriture; VI, 23-24,
éd. cit. 50 sur I'importance de I'Ecriture pour la théologie.

30 Cf. La Constitution pastorale sur L'Eglise dans le monde de ce temps « Gau-
dium et Spes», 62, 1-2. Le Concile aborde encore la question de la théologie a propos
de son enseignement, dans le Décret sur la formation des prétres « Optatam totius»,
n. 16.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 405

prolongement du proceés de I’objectivité de Dieu?! et la critique du discours
de la métaphysique onto-théologique>2. Elles atteignent le croyant dans la
crise géneéralisée de la certitude et I'érosion des capacités d’engagement
qu’elle entraine. Elles mettent en cause I’expression de la foi, ses gestes, son
discours et son langage, conduisant des systéemes de signes a la structure
(non-subjective) qui les produit 3.

L’'impact des athéismes et de la critique du discours onto-théologique est
a I'origine de ce que C. Geffré a décrit et désigné comme un « nouvel dge de
la théologie»>*. L'annonce de la Parole, le t¢tmoignage chrétien s’expriment
dans une communion et une distance apergue comme |’abord seul authen-
tique de Dieu. Communion a I'événement de Jésus, au mystére de sa résur-
rection qui nous révele le visage du Pere, la puissance de I’Amour qui crée
et restitue a la vie, mais distance kénotique de la croix au cceur de la des-
tinée du Christ et absence de celui qui «disparut» (cf. Lc 24,31; Jn 20,17)
vers le Pere dans l'unité de la transcendance divine. Communion aussi a
I'expérience humaine et distance a I’égard de son accomplissement que nul
désir, nulle parole ne peut combler, ni anticiper, a moins de le recevoir.

Une telle lucidite est présente au propos de J. L. Marion, décelant dans
I’évidence de la « mort de Dieu» le visage moderne de son éternelle fidé-
lité 33, Nous choisissons a dessein cette étude pour illustrer concrétement la
maniere dont peut s’esquisser le rapport actuel de la recherche philoso-
phique a la théologie. Comme nous I'avons mis en évidence plus haut, les
secteurs de la confrontation sont multiples, aussi nombreux qu'il y a
d’aspects dans la (pré)compréhension que I’homme a de lui-méme dans sa
relation au monde, aux autres, au divin et a Dieu. L’analyse de Marion
cerne le fonctionnement idolatrique de la religion a I’éegard du divin distant
et diffus, pour nous assurer de sa présence, de sa puissance et de sa disponi-
bilité ¢, autant de caractéres de la figure sécularisée du «dieu» causa sui, de
I'onto-théologie moderne, dénoncée comme fatalité de la métaphysique par

SUCE. J.-Y. Jouir, Remarques sur la signification philosophique de l'athéisme, in:
L’Existence de Dieu, Tournai 19632, 13-18; Proces de I'objectivité de Dieu, « Cogitatio
Fidei 41 », Paris 1969; G. M. CoTTIER, Horizons de 'athéisme, Paris 1969, en particu-
lier la réflexion sur le retour des idoles, 147-162.

52 Cf. F. GuiBAL, La métaphysique en question, in: Etudes 1979, 181-199.

33 Cf. P. Ric&UR, Le conflit des interprétations, Paris 1969; C.-J. PinTto DE OLI-
VEIRA, La crise du choix moral dans la civilisation technique, Fribourg/Paris 1977,
51-97; P. Kemp, Théorie de I'engagement, Paris 1973. On trouvera dans F. FERRE, Le
langage religieux a-t-il un sens? Logique moderne et foi, Paris 1970 une introduction a
la problematique de la philosophie linguistique et a son impact sur I'éenoncé des pro-
positions de la foi.

34 C. GEFrrRE, Un nouvel dge de la théologie, Paris 1972 rassemblant diverses
contributions sur le retentissement de la question herméneutique dans I'intelligence
de la foi.

55 Cf. J.-L. MARION, L'idole et la distance. Cing études, Paris 1977.

36 L'idole..., op. cit. 17-27.



406 ROGER BERTHOUZOZ

M. Heidegger. La pensée de la «difféerence ontologique» manifeste la
maniére dont la dérive occidentale de la philosophie privilégie I'étant dans
son Etre, au lieu de s’ouvrir au dévoilement du don de la vérite de I'Etre.
Marion reprend l'interrogation du philosophe allemand pour rejoindre le
« logos tou staurou » (1 Co 1,18) du Fils, « icone » du Dieu invisible, et tenter
de renouer avec cet autre discours, a partir du lieu ou nous sommes, I’'onto-
théologie, en la parcourant elle-méme le long de ses limites®’. Nietzsche
tout d’abord, qui marque la distance hors de cette métaphysique, Holderlin
ensuite, pour qui la distance est filialement recue de la présence d’'un Dieu
paternellement en retrait~®, La troisiéme étude est consacrée a Denys le ps.
Aréopagite: elle manifeste la distance parcourue par la louange et noue le
dialogue de la philosophie et de la théologie a partir de I'une de ses figures
fondatrices, celle de la réception du projet platonicien dans la pensée chreé-
tienne. Par-dela son instance critique la démarche du philosophe rejoint
alors celle du croyant pour dire, a partir de la distance, la transcendance qui
n’est pas celle d’'un Etant supréme ou d’'un Sens qui garantit le savoir et le
pouvoir ontiques, mais celle de I’Autre, de I’Ab-solu qui se donne dans un
retrait paternel, c’est-a-dire suscitant I'amour et la liberté de fils>°.

Nous désignons simplement une convergence qui nous parait exem-
plaire, dont la pertinence ne pourrait étre vérifiée qu’'en reprenant son par-
cours, ce qui ne peut étre entrepris ici de fagon systématique®’. La réflexion
philosophique peut ouvrir ainsi le champ de (pré)compréhension de la foi
comme expérience humaine intégrale, sans anticiper 'acte de la foi qui jus-
tifie mais en élaborant le sens du désir et I'expérience du don comme lieu
de la réponse de 'homme a la Parole/promesse de Dieu en Jésus-Christ®!.

37 Ibid. 37.

38 Ibid. 49-112 (Nietzsche); 115-179 (Holderlin).

59 Ibid. 201.

60 Elle nous parait effective, avec cependant quelques réserves. J. L. MARION
n'aborde pas vraiment dans sa teneur le discours théologique de la scolastique
médievale et porte un jugement inexact sur la démarche de Thomas d’Aquin, cf.
L'idole..., op.cit. 28-29; I'affirmation que les cinq voies ne conduisent pas absolument
a Dieu est vraie historiquement, surtout lorsqu’on examine la conclusion de la pre-
miere, mais I’enjeu meétaphysique et théologique n’est pas réductible a la décision
subjective ni a la sociologie religieuse. De méme, ibid. 195, la critique du passage a
I'’éminence procéde d'une méconnaissance de I'analogie comme sémantique de la
participation; cette derniére est pourtant finement analysée, ibid. 201-202. A ce
propos on lira avec intérét la contribution de Y. DE ANDIA, Réflexions sur les rapports
de la philosophie et de la théologie a partir de deux textes de Martin Heidegger, in:
Mel. Sc. Rel. 32, 1975, n. 3, 133-152.

61 Cf. L'ouvrage de Y. LABBE, Humanisme et théologie. Pour un préambule de la
Joi, Paris 1975; P. MASSET, Le probléeme de Dieu dans la philosophie frangaise, in:
NRTh 106, 1974, 897-917 indique assez extensivement les courants les plus significa-
tifs. Nous nous référons ici a I'interrogation de E. LEVINAS, Dieu et la philosophie, in:
Le Nouveau Commerce 30/31, 1975, 97-128 et a Autrement qu'étre ou au-dela de
l'essence, La Haye 1974, surtout 10-13; 167-218.



HERMENEUTIQUE DE LA FOI 407

Encore ne faudrait-il pas penser cette relation de la philosophie a la théo-
logie comme celle d’'une propédeutique. Elle represente plutdt 'expression
de ce dialogue ou s’accomplit la recherche singuliere et solidaire de la vérité
et se décide la responsabilité pour autrui, constitutive de I’ethos humain.
L’acte de foi introduit le croyant a la dimension ultime de son existence
recue comme le don de I’Amour infini, promis a la vie et responsable de
son courage d’étre et d’aimer. Des lors la tache du théologien se comprend
comme herméneutique du témoignage évangelique, reprise des figures
significatives du discours théologique et ouverture d’un espace d’expression
et de compréhension a I’engagement de la communauté ecclésiale.



	Herméneutique de la foi : tâche du théologien et démarches philosophiques en perspective catholique

