
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Artikel: L'idée de logique naturelle

Autor: Borel, Marie-Jeanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381154

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381154
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. Ill (1979), P. 343-351

L'IDÉE DE LOGIQUE NATURELLE

MARIE-JEANNE BOREL

1. Introduction

L'usage explicite et systématique du terme de logique naturelle dans
l'étude du langage et du discours appartient à l'histoire récente. C'est en
effet depuis une quinzaine d'années seulement que l'on fait appel aux
contenus que ce terme recouvre, mais en fonction de projets théoriques qui
peuvent être assez différents les uns des autres.

Toutefois, le terme existait avant que des recherches empiriques portant
sur l'activité symbolique et cognitive s'efforcent de lui attribuer un contenu
conceptuellement structuré. On le trouve mentionné dans les dictionnaires
de philosophie par exemple1. Il y est défini en marge des divisions
traditionnelles de la logique, à côté de ces disciplines constituées de longue date

que sont la logique formelle et la logique matérielle ou appliquée. Distinguée

ainsi de ce qu'on a appelé la «logique générale» qui porte sur des

questions de validité, la logique naturelle est censée regrouper tout un
ensemble assez disparate de phénomènes. Ceux-ci sont caractérisés globalement

par leur appartenance à l'ordre des faits et non pas du droit; ils
renvoient à l'activité de la pensée, à son mouvement effectif, et non pas seulement

à ses normes internes. Le contenu de cette catégorie est décrit de façon
vague cependant. Tantôt on y perçoit un mixte de raison et d'intuition, ou
de déraison, de vrai et de faux. Tantôt on conçoit ce contenu comme s'il
était 1'«autre» de la logique au sens strict. Cette dernière, en établissant la

règle de la connaissance exacte, laisse en effet un résidu qui échappe à ce

qu'elle est à même de contrôler: la logique des sentiments ou du cœur, la

logique de l'enfant, celle du sauvage...
Aussi floue soit-elle, l'existence d'une telle catégorie n'est pas sans

présenter un intérêt heuristique. En particulier, elle permet de structurer
l'ensemble des phénomènes susceptibles d'être envisagés d'un point de vue
logique d'une autre manière que ne le font les divisions traditionnelles.

En première analyse, cette différence tient en deux points. L'idée de

logique naturelle permet tout d'abord d'élargir les limites du domaine des

phénomènes d'ordre logique. A côté des modes de pensée qui font l'objet
des méthodologies du savoir scientifique, dont la logique contribue à

1 Le terme est mentionné en particulier dans le Vocabulaire de Lalande, sixième
édition, 1950, p. 574, dans la rubrique «Logique» comme «manière de raisonner
telle qu'elle s'exerce en fait».



344 MARIE-JEANNE BOREL

contrôler la visée d'exactitude et d'objectivité, il existe d'autres domaines de

l'activité, ou d'autres niveaux où des connaissances s'élaborent et s'utilisent.
Ces connaissances sont immédiatement impliquées dans la vie quotidienne
et elles fonctionnent de manière diversifiée dans divers secteurs de l'expérience

sociale, politique, culturelle, etc.
En second lieu, l'idée de logique naturelle introduit un point de vue

spécifique sur le jeu des règles ou des normes de la pensée et du discours. Dans
l'optique de la logique formelle, l'activité rationnelle est saisie dans ses

résultats, et ceux-ci sont évalués dans leur structure interne. Or le point de

vue de la logique naturelle, non content de laisser une place à l'étude
d'autres structures que celles de la connaissance exacte, fait rapporter ces

structures à leurs différents usages et conduit par là à s'interroger sur leur
signification2 dans les domaines variés de l'expérience.

On sait par exemple qu'il est faux, du point de vue de la connaissance

physique, de mettre généralement en rapport le poids et la taille d'un objet.
Pourtant bien des inferences «naïves» sont fondées sur de telles corrélations,

car elles sont adéquates aux fins de certaines activités. Elles suffisent à

l'action et l'on s'aperçoit alors que les modalités de celle-ci, même
formelles, ne sont indépendantes ni de ses objectifs ni de ses objets.

L'idée de logique naturelle .permet ainsi d'envisager les formes de l'activité

dans leur usage, mais aussi dans leur construction et leur évolution, à

condition de ne pas attribuer à ces différentes formes une substance

séparée3, une transcendance par rapport à cette totalité concrète qu'est une
activité là où elle s'exerce. De manière plus générale, c'est à l'existence
d'une pluralité de formes réglant des espèces ou des niveaux variés d'activités

que se trouve d'abord confrontée la recherche. D'autre part, on est

conduit à admettre la relativité de ces organisations. Cette relativité est d'ailleurs

double, car elle est déjà celle d'une forme par rapport à une autre
forme possible de la même réalité. Mais elle est aussi celle d'une forme par
rapport à la réalité qu'elle sert à régler.

On se souviendra par exemple qu'Aristote ne donne pas de l'opération
de négation la même analyse que Leibniz ou la logique moderne4. De ces

deux systèmes, l'un est-il plus « vrai » que l'autre, ou meilleur, plus définitif
ou plus «universel »? Une réponse à cette question supposerait qu'on sache

d'abord si, dans chaque cas, on prend pour thème d'étude le même
domaine de l'expérience, et si on a en vue les mêmes objectifs théoriques.

2 La signification résulte de l'intégration d'un élément dans une totalité vécue.
3 G. G. Granger, Essai d'une philosophie du style. Paris, A. Colin, 1968, p. 11.
4 La négation aristotélicienne n'obéit en particulier pas à la règle d'obversion qui

sera largement acceptée par la suite. Elle fait considérer comme valide la transformation

d'une proposition négative en une affirmative, soit: "S n'est pas non-F'<->"S est

F', et "S n'est pas P"<->"S est non-F'. cf. L. Frey, «Consecution et implication», à

paraître en 1979 dans les Etudes d'Epistemologie génétique.



L'IDÈE DE LOGIQUE NATURELLE 345

2. Logique

Qu'est-ce qu'une logique? Nous conviendrons d'appeler logique tout
ensemble de règles organisant des activités de pensée ou de discours. Il est

possible de caractériser ces règles par leur fonction. D'une part, elles assurent

à l'activité la possibilité de progresser en utilisant des informations pour
en produire d'autres, tout en rendant raison de cette production. Les règles
concerneront donc des relations d'inférence ou d'« illation », dont l'implication

classique est une espèce. D'autre part, ces règles garantissent à l'activité
une limitation de son champ. Les règles concerneront maintenant des
relations d'opposition et, parmi elles, la forme classique de la relation de
contradiction. Autrement dit, grâce à l'existence de ces règles, toute
démarche progressive n'est pas possible.

Prise en ce sens, une logique est un aspect des comportements cognitifs
et symboliques, c'est-à-dire la possibilité formelle de leur déploiement en
fonction d'une organisation interne, laquelle peut être donnée, ou seulement

projetée. Et cette définition est assez large pour ne pas faire préjuger
d'un type d'organisation plutôt que d'un autre. La logique formelle
moderne, base très abstraite de la pensée mathématique, est un cas particulier

de ces organisations.
Comme aspect de l'activité, une logique peut alors être envisagée sous la

forme d'un ensemble bien déterminé d'éléments combinables entre eux, de
telle sorte qu'il soit toujours possible de décider quelles sont les combinaisons

admises et quelles sont les combinaisons exclues. On représente par là

au niveau théorique la forme sous laquelle peut s'exercer une fonction de

contrôle. Toutefois tout ensemble combinatoire n'est pas une logique, par
exemple un programme exécutable par une machine. Aux fonctions liées à

l'idée de logique, il convient d'adjoindre une propriété supplémentaire, qui
est essentielle. Elle est celle qui caractérise toute organisation normative.

Une norme est toujours bi-face: elle possède ce qu'on peut appeler pour
simplifier un «côté objet» et un «côté sujet». Lorsque quelqu'un dit de

l'occurrence d'un événement, ou de l'exécution d'une action qu'il est

normal que les choses se passent ainsi, qu'elles ne peuvent être autrement,
c'est à un ensemble organisé d'événements ou d'actions possibles que
référence est faite. Et ayant à formuler la raison d'un tel effet, on expliciterait
une combinaison d'éléments logiques antécédents. Un événement singulier
prend ainsi sens en s'assimilant à une forme qui lui pré-existe et en vertu de

laquelle il devient possible. Et cette forme est dotée d'une certaine objectivité

dans la mesure même où on peut s'y référer. Mais simultanément, si un
événement peut prendre sens dans un tel rapport, c'est que la structure
grâce à laquelle s'opère l'assimilation a valeur de règle pour l'expérience.
C'est la structure maintenant qui signifie pour un sujet impliqué par sa



346 MARIE-JEANNE BOREL

valeur, lequel la reconnaît ou la vit comme telle. Autrement dit, une organisation

normative est toujours à la fois objectivée et vécue, intériorisée.
Une dernière précision doit être ajoutée à cette caractérisation de la

notion de logique. Ce qui a été dit jusqu'ici de la fonction et de la signification

d'une logique concerne l'aspect normatif des activités de pensée et de

discours, supposant organisation et conscience. Mais l'organisation en tant

que telle — comme par ailleurs sa fonction et sa signification — peut être

objet de connaissance. Le terme de logique prend alors deux sens, car il
peut désigner soit l'objet de la connaissance, soit la connaissance de cet

objet. Une logique est certes un aspect de l'activité, mais c'est aussi une
théorie. Dans l'histoire des sciences, c'est cette seconde acception qui
prévaut dans des expressions comme «logique d'Aristote», «logique médiévale»,

«logique formelle», etc.

La distinction est d'importance. Ainsi par exemple, le terme de

«logique mathématique» est équivoque de ce point de vue. Le prédicat
contenu dans cette expression décrit-il en effet une propriété de la théorie
développée « more mathematico », ou une propriété de son objet, la pensée

mathématique? Il se trouve que la logique moderne est à la fois théorie de
la logique des mathématiques, et formulée de façon mathématique (formalisée),

donc homogène à son objet. Or il s'agit d'un cas très particulier à

l'opposé duquel se situeraient des théories logiques non-mathèmatisées, et

dont l'objet ne serait pas la pensée mathématique. C'est le cas de la logique
naturelle. Dans l'état actuel des connaissances, sa théorie est à la recherche
d'une formulation exacte et objective. Ses concepts sont en voie de

construction concernant des domaines beaucoup plus divers que ne l'est
celui du raisonnement déductif au sens strict. Visant à saisir des processus,
elle rencontre des formes d'activités cognitives ou symboliques moins
élaborées que ne l'est la pensée mathématique, ou tout simplement
différentes.

3. Logique naturelle

Une brève présentation de trois tentatives de logique naturelle servira à

mieux cerner le contenu de cette notion. Elles touchent respectivement à la

sémantique linguistique, à la logique formelle et à la psychologie cognitive.
Dans un article bien connu5 le linguiste américain G. Lakoff introduit le

terme de «natural logic» pour caractériser une entreprise qu'il formule
ainsi. Il s'agit de décrire «la <forme logique) des phrases» d'une langue
d'usage, avec pour but «d'exprimer tous les concepts susceptibles d'être

5 G. Lakoff, «Linguistics and natural Logic», Synthèse, 22, 1970-1971,

pp. 151-271 (traduction française, Khncksieck, 1977).



L'IDEE DE LOGIQUE NATURELLE 347

exprimés dans la langue naturelle, de caractériser toutes les inferences

valides qui peuvent être faites dans la langue naturelle, de manière compatible

avec une description adéquate de toutes les langues naturelles». Une
logique représentera donc les propriétés sémantiques générales des langues.
Lakoff trouve un modèle de celle-ci dans la logique existante, qu'il convient
d'entendre et de remanier à des fins linguistiques6. Visant l'étude de la

langue tout en faisant appel de façon explicite aux logiques déjà constituées,

le linguiste postule une certaine similitude, du point de vue formel,
entre la sémantique linguistique et la sémantique logique.

Dans l'optique de Lakoff, le projet d'une logique naturelle s'oppose à

l'intention des logiciens proprement dits. Une préoccupation empirique —
étudier des faits de langue — distingue son entreprise de la logique qu'il
voit davantage soucieuse de simplicité et d'élégance que d'observation
minutieuse. Est « naturel » donc pour lui ce qui se veut description plutôt
que construction: le logicien fabrique, trafique, compose un objet factice.
Dans leur concrétude, les faits de langue sont beaucoup plus riches et

complexes que ne peut l'être toute reconstruction artificielle.
L'intérêt du projet de Lakoff tient plus à la finesse de ses constatations

qu'à ses idées systématiques. Car un tel projet n'est pas dépourvu d'ambiguïté.

Formulons-la dans des termes que nous empruntons au logicien
Quine7. Pour lui en effet, la logique n'est pas autre chose qu'«une grammaire

artificielle destinée à assigner aux fonctions de vérité une place
fondamentale parmi ses constructions ». « La logique est l'étude systématique
des vérités logiques» (nous soulignons). On s'en souvient, le projet de

Lakoff concerne les phrases, éléments d'une langue. Or une langue est-elle

concernée par la vérité? Quine dira que la grammaire d'une langue ne
contient pas le prédicat « est vrai » ; aucune phrase n'est vraie, car c'est la
réalité qui leur donne cette valeur8. Ainsi, si la logique est essentiellement
concernée par la vérité des énoncés, une grammaire de phrases, elle, ne peut
l'être. Et comme le dit encore Quine, la réalité, c'est «une autre affaire»:
elle concerne la langue non pas comme l'instrument de la parole, pris en

lui-même, mais la langue en tant qu'elle est effectivement utilisée pour
parler du monde. Une phrase a un sens dans le système d'une langue, mais
elle n'a de signification que dans et pour une activité.

Or quelle est, dans l'expérience humaine, l'activité qui est concernée par
la vérité et, en particulier, la vérité formelle (validité)? C'est l'activité de dis-

6 Lakoff utilise tantôt des expressions de la logique classique des prédicats pour
traiter des phénomènes de co-réfèrence, tantôt il fait appel à la sémantique des

«modèles» ou des «mondes possibles» pour traiter de notions intensionnelles
comme la croyance, ou contextuelles comme la présupposition.

7 W. V. O. Quine, Philosophy of Logic. New Jersey, Prentice Hall Inc., 1970.
8 « No sentence is true but reality makes it so», p. 10.



348 MARIE-JEANNE BOREL

cours et, spécifiquement, celle qui est mue par une intention de connaissance

exacte et objective des choses. Expliciter les conditions dans lequelles
un énoncé prend une valeur de vérité n'a de signification que dans un tel

projet, projet pour lequel l'existence d'une langue est condition nécessaire,

certes, mais non suffisante. Autrement dit, la logique naturelle de Lakoff
s'obscurcit lorsqu'elle est rapportée à son objet: s'agit-il de langue ou de
discours? Le postulat qui admet une similitude entre structures sémantiques
profondes de la langue et sémantique logique s'avère être une réduction des

propriétés des langues d'usage aux conditions formelles de possibilité du
discours scientifique, donc une confusion des genres.

Pourquoi en effet postuler ces universaux-là plutôt que d'autres? La

langue mise en acte dans des pratiques ou des expériences tournées vers le

monde ou vers l'intériorité permet bien d'autres discours, qui n'ont pas
nécessairement le vrai pour fin. Pour Aristote, c'est l'argumentation et la

dialectique qui concernent au premier chef les affaires humaines vouées à la

vraisemblance, à l'opinion, et à la délibération au sujet de ce qui est

communément admis.
Une autre conception de la logique naturelle va prendre pour objet

précisément ce résidu que le postulat de Lakoff abandonne à son sort. C'est
celle du logicien allemand P. Lorenzen9. A l'inverse de la tentative de
fonder les structures sémantiques des langues naturelles sur des structures
logiques qui sont, en dernière analyse, celles du discours véridictif,
Lorenzen va tenter de fonder les structures logiques du discours véridictif10

sur des règles qui n'ont rien à voir avec le vrai et le faux, car il s'agit justement

des règles de la dialectique argumentative.
Dans ce cadre, énoncer une proposition comme vraie n'est plus lui

assigner de l'extérieur une valeur de vérité, mais c'est « l'énoncer au cours d'un
dialogue. C'est en tous cas faire un acte qui s'accompagne d'un procédé

permettant de décider s'il est légitime ou non» (1967). Il s'agit d'une
conception opératoire de la logique, pour laquelle raisonner n'est pas
déduire — enchaîner des implications ou des équivalences — mais accepter
ou refuser des assertions tout en explicitant la norme qui règle l'échange.
On a ainsi un «jeu dialogique» ramenant la notion de vérité à une notion
plus naturelle d'acceptabilité, qui peut être appliquée en général aux
notions logiques habituellement définies par des conditions de vérité. Et la

règle du jeu a son origine dans des activités argumentatives élémentaires,
telles qu'on peut les observer dans la vie quotidienne.

La notion de logique naturelle s'est enrichie. S'opposant au caractère

artificiel de certaines constructions, elle contient maintenant l'idée d'une

9 P. Lorenzen, Métamathématique, Trad, française Gauthier-Villars, Mouton,
1967, et Normative Logic and Ethics. Mannheim, Zurich, 1969.

10 L'intention générale de Lorenzen est de fournir un fondement constructiviste
aux mathématiques, à l'opposé des constructions artificielles des formalistes.



L'IDÉE DE LOGIQUE NATURELLE 349

origine à trouver dans des activités humaines plus élémentaires et spontanées.

Elle s'est aussi précisée en évitant l'ambiguïté décelée chez Lakoff. De
plus, Lorenzen se soucie lui aussi de descriptions concrètes: il s'agit de

partir de dialogues réels pour en dégager les règles. Et ce faisant, on
retiendra des activités concrètes de langage un trait qui les caractérise et qui
est de ne rien présupposer sur la vérité des énoncés, leur certitude étant
généralement fondée sur un consensus d'ordre pratique".

Certes, la procédure qui consiste à faire reposer la signification des

notions logiques sur des structures proches de l'argumentation quotidienne
est plus «naturelle» que de les définir comme une combinaison de vérité et
de fausseté. Ainsi par exemple, lorsqu'un « proposant » affirme que « p et

q » est vrai, son « opposant » pourra mettre en cause soit la vérité de p, soit
celle de q; le proposant aura donc à construire chaque élément mis en

cause, pour argumenter ce qu'il a affirmé. Toutefois, la finalité de l'entreprise

de Lorenzen reste une définition des notions logiques habituelles12.

Une conjonction comme et doit conserver la propriété de commutativité
qui, elle, n'est pas naturelle. Dans le discours quotidien, «je suis venu et j'ai
vu» n'est normalement pas équivalent à «j'ai vu et je suis venu»; ces

énoncés ne sont pas vrais dans les mêmes conditions. Le caractère naturel
de la logique de Lorenzen est donc tout relatif: on ne sort pas du domaine
de la logique spécifique à l'activité mathématique.

Autrement dit, les normes du jeu dialogique qui sous-tend la preuve des

vérités logiques sont aussi artificielles que l'est cette logique même, par
rapport à d'autres normes qui seraient celles des dialogues spontanés. Leur
établissement suppose une intervention du logicien qui tourne son regard
analytique vers un type particulier de pensée et de discours. Ce discours, celui,
rationnel, des mathématiques, suppose une situation d'échange dans lequel
chacun des participants du dialogue a renoncé à ses préjugés («has
overcome his subjectivity », op. cit., p. 82).

Les idées développées par J. Piaget13 sur la logique naturelle14 permettent

de dépasser une difficulté liée aux deux conceptions précédentes et qui,

pour nous, tient à une certaine idéalisation de ce qui peut être dit
«naturel»: langue naturelle, argumentation spontanée, langage ordinaire,
etc. Opposées en bloc à l'artifice des constructions de logiciens, ces notions

1 ' « The truth of sentences always has to be a human accomplishment, an achievement

of persons ». Normative Logic and Ethics, p. 82.
12 H. Lauener, «Sémantique et méthode constructiviste». Logique et Analyse.

82-83, pp. 205-235.
13 J. Piaget et al., Logique et connaissance scientifique. Paris, Gallimard, 1967,

pp. 386 sqq, 395 sqq, 1139 sqq.
14 M.-J. Borel, Discours de la logique et logique du discours. Lausanne, L'Age

d'Homme, 1978, IIe partie, §§3.2, 3.4.



350 MARIE-JEANNE BOREL

ont en réalité les vertus de l'auberge espagnole: on y trouve ce qu'on y
apporte. On y trouve les règles de la connaissance exacte, les règles du vrai
et du faux chez Lakoff, mais le discours peut avoir d'autres lois. On y
trouve des jeux primitifs de dialogue chez Lorenzen, mais la science naît-
elle «sans autre» de l'argumentation quotidienne, même sans préjugés?
Inversement, l'argumentation se laisse-t-elle réduire à un échange où les

partenaires s'entendent angéliquement sur les règles d'un compromis
possible?

En affrontant empiriquement la pensée naturelle sous l'aspect d'actions
qui sont exécutées par des sujets dans des conditions déterminées et variables,

et qui forment système, Piaget prend pour objet la diversité des
systèmes possibles d'action, et la spécificité de chacun. De ce point de vue,
toute forme de pensée est naturelle, y compris les constructions des
logiciens. Car qu'il s'agisse de «la logique inhérente à la pensée consciente

spontanée» (p. 392) ou de théories logiques entièrement élaborées et
symbolisées, leur point commun est de «se présenter à la conscience du sujet
comme comportant un aspect normatif» (p. 380). Un «sentiment de nécessité»,

quel que soit le niveau où il apparaît, est l'indice de l'existence d'un
réglage de l'activité. Ce qui distingue alors l'activité du logicien de celle de

l'homme de la rue, ce sont des niveaux différents d'abstraction ou de

réflexion constructrice, qui dépendent des conditions dans lesquelles l'activité

s'exerce et de ses objectifs. De plus, le premier prend la norme d'un
ensemble d'activités comme objet d'analyse, tandis que le second ne

prendra conscience du contenu de cette norme que lorsque son action
échoue, ou qu'il projette d'en augmenter l'efficacité.

Même si Piaget s'est surtout attaché à l'aspect rationnel des activités
intellectuelles et à la pensée formelle proprement dite, le point de vue génétique

qu'il adopte a une portée plus large. Il permet d'envisager les connaissances

non seulement dans la diversité de leurs structures et de leurs étages,

mais aussi dans leur relativité réciproque. Une connaissance est un état
isolable dans un processus; et elle l'est d'autant mieux qu'elle atteint un niveau
de structuration suffisant pour que, devenue objective, elle puisse être prise

pour thème de réflexion et de reconstruction ultérieure. Une connaissance
est le résultat d'une construction qui tend à l'opposer à des états de moindre
connaissance, ou à des formes d'activité dont la fonction n'est pas la

connaissance.

Enfin, envisageant la psycho-genèse des notions logico-mathématiques,
on peut, avec Piaget, voir celles-ci s'enraciner dans les formes les plus
élémentaires des actions matérielles sur les objets. Déjà présentes dans les

déplacements moteurs du petit enfant, ou dans sa capacité à rechercher un
objet absent du champ de sa perception, elles vont se structurer ensuite au
niveau mental et constituer les conditions formelles les plus générales de

l'objectivité des elaborations intellectuelles. Et si tel n'était pas le cas — et



L'IDÉE DE LOGIQUE NATURELLE 351

nous paraphrasons une remarque que fait Piaget dans son autobiographie
— on ne comprendrait pas comment il est possible d'envoyer un satellite
autour de la Lune.

4. Conclusion

Là réside en dernier ressort l'objet d'une logique naturelle dont la
conception ne devrait rendre impensable ni le discours scientifique ni le

discours non-scientifique, quel qu'il soit. Il s'agit de mettre en évidence les
systèmes d'opérations par lesquels les sujets produisent des connaissances ou
toute autre représentation, et font signifier leur activité en élaborant les

instruments qui valident ce qu'ils font. Et cette validation n'est jamais ultime,
ni universelle: elle varie selon les niveaux de connaissance, les types d'activité;

elle varie aussi selon les critères que le sujet retient pour pertinents
compte tenu de la signification revêtue par une activité dans une expérience
plus globale.

Ainsi, les formes qui valident l'action différeront selon les secteurs où
elle s'exerce. Dans le domaine des discours, la norme rationnelle d'une activité

intellectuelle de type philosophique diffère de celle d'une activité
scientifique. La première vise une interprétation des significations produites par
l'activité humaine, cherchant à leur restituer, dans le même mouvement,
cohérence et valeur du point de vue d'un projet totalisant qui interpelle
celui qui s'en saisit. La seconde, visant une généralisation de l'expérience,
construit des objets dont le propre est d'être dépouillé de ces investissements

subjectifs qui singularisent et valorisent à la fois les contenus rencontrés.

L'une et l'autre se distinguent encore de toutes les formes d'interaction
dans lesquelles des intérêts sont enjeu de luttes, et où des consensus sont
utilisés davantage pour exclure que pour intégrer. Elles se distinguent enfin de

tous ces discours éclatés, a-normaux, par lesquels l'individu signale
l'impossibilité dans laquelle il se trouve de ré-intégrer la diversité de son

expérience, de s'identifier à et dans un projet d'action qui donnerait à

celle-ci sens et valeur.
Mais toute pensée n'est-elle pas, dans son devenir même, constituée de

procédures interprétatives, objectivantes, tout en étant vouée au conflit et à

l'éclatement? La logique naturelle comme connaissance des significations
humaines ne peut saisir celles-ci dans leur aspect normatif sans, d'abord, les

interpréter. Mais les interpréter c'est les éprouver. Pour les connaître, il faut
opérer une «décentration» par rapport à cette première attitude, et se saisir
de la norme comme d'un fait, d'un certain point de vue, sous un aspect qui
exclut toute autre perspective. Or la possibilité d'une autre mise en perspective

réapparaît dans le conflit des opinions, et avec la résistance que le réel

oppose à l'investigation.


	L'idée de logique naturelle

