Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Artikel: Sciences humaines et philosophie
Autor: Dufour-Kowalska, Gabrielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381153

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 333-341

SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

Pour le philosophe c’est nécessairement sur un fond d’ignorance que
s’ouvre le chemin d’une réflexion sur les sciences humaines, puisqu’il lui est
impossible de prétendre embrasser I'ensemble des entreprises scientifiques
dans ce domaine. Il apparait cependant que les frontiéres de ce domaine
débordent le cadre strict réservé au savant. Les sciences humaines pénétrent
largement le monde de la culture en général, au moment ou les sciences de
la nature lui échappent de plus en plus. Anthropologie, psychologie, socio-
logie, ethnologie, linguistique, science politique et économique sont reven-
diquées, a des titres et des degrés divers, par le philosophe, le critique des
arts et des lettres, le théologien, voire I’écrivain et I'artiste. Elles inspirent
toutes sortes de discours qui empruntent parfois simultanément a la science,
a la philosophie et a la littérature. L’ethnologue C. Lévi-Strauss est aussi
philosophe et poéte. Enfin, par I'intermédiaire des différents organes de
vulgarisation, qui vont de I’édition populaire aux mass media, les. sciences
humaines sont devenues des références culturelles privilégiées pour
’homme de la rue. L’'information ne fait pas que diffuser les productions du
savoir, elle les transforme en objets culturels et leur confére ainsi une portée
immeédiatement existentielle. Les sciences humaines sont entrées dans les
meeurs.

Cette métamorphose des théories scientifiques en mythes, en idéologie,
en sagesse, cette pression qu’elles exercent sur la vie des individus, sur leurs
motivations, leurs choix — ce phénomeéne, pour étranger qu’il paraisse au
~ travail scientifique proprement dit, n’est pas indifférent au probléme que
pose le savoir méme mis en ceuvre par les sciences humaines. Il souléve en
tout cas une premiére question relative au prestige dont elles jouissent, en
vertu du privilége qu’on leur reconnait: élever la connaissance de I’'homme
au niveau d’une «science». Il faut demander en effet: ce privilége n’est-il
pas le méme que celui depuis toujours reconnu au savoir universel et abs-
trait comme forme supréme et exclusive de rationalité? N’est-ce point en
vertu de sa perfection formelle que ce type de .rationalité meérite aussi,
comme le pensait déja Aristote, le titre de sagesse? Mais alors ce n’est pas
seulement 4 des courants scientistes et positivistes relativement récents qu’il
faut imputer 'extraordinaire essor que connaissent aujourd’hui les sciences
humaines. Leur invasion dans notre monde culturel, leur tendance a s’assi-
miler la diversité du logos humain, a supplanter d’autres modes d’approche



334 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

et d’expression de la réalité humaine, comme si cette réalité s’expliquait tout
entiére par le savoir objectif — cette tendance reléve d’un type de pensée
que la philosophie connait bien et qui est déja a I'’ceuvre dans le premier
livre de la Métaphysique d’Aristote. Lorsque celui-ci déclare, par exemple:
« En un sens, par cause, nous entendons la substance formelle ou quiddité
(en effet la raison d’étre d'une chose se ramene en définitive a la notion (logos)
de cette chose)», il énonce dans une formule claire et radicale ce qui pour-
rait bien constituer le présupposé d’une «science » de la réalité humaine. Ce
présupposé peut se traduire comme suit: ’homme trouve dans la connais-
sance, non seulement sa forme objective, sa représentation idéale, mais sa
raison d’étre, 'accomplissement de son étre dans la lumiére de la raison. Et
c’est pourquoi cette lumiere apparait comme un bien supréme, elle est a
elle-méme, ainsi que le pensait Aristote, sa propre fin et 'homme peut y
puiser comme a une source de sagesse.

On déplore parfois le mésintérét paradoxal des sciences humaines pour
’homme et 'on parle volontiers a cet égard de «sciences inhumaines».
Mais ce mésintérét n’est-il pas inscrit dans la nature d’'une science « désinté-
ressée», n’appartient-il pas a la téléologie d’'un savoir dont le philosophe
grec disait déja qu’il «doit étre choisi pour lui-méme» et «a seule fin de
savoir» ?

La finalité du savoir cependant est fonction de son principe. La question
fondamentale que pose le développement des sciences humaines est le pro-
bléme de leur justification sur la base du probléme éternel de I’essence de la
rationalite.

L’intelligibilité des phénomeénes humains se produit-elle dans les formes
du savoir, ou bien dans sa relation a un monde objectif, ou encore dans sa
référence a un corrélat réel? A quel niveau se produit le devenir rationnel?
Au niveau logique de I’exactitude et de la rigueur et de leur légalité for-
melle? Au niveau objectif de la réféerence empirique? Au niveau ontolo-
gique de la référence a I’étre méme? Et si tous ces niveaux devaient étre mis
hors jeu pour découvrir I'intelligibilité premiere qui les fonde? Ces ques-
tions classiques doivent étre reposées, elles revétent aujourd’hui un carac-
tére d’urgence dans la mesure ou la science vise maintenant les détermina-
tions les plus propres a I’étre humain, les plus irréductibles au savoir
objectif. En fait, la question du statut rationnel du savoir mis en ceuvre par
les sciences humaines enveloppe nécessairement, en raison de la speécificité
de son corrélat, la question de ce corrélat lui-méme. C’est ce déplacement
nécessaire, propre a ces sciences, de la question de la rationalité du savoir a
celle de la rationalité de son corrélat, que nous voudrions mettre en évi-
dence, comme constituant le centre d’une réflexion sur la possibilité d’une
science des phénomenes humains.

Les sciences humaines constituent peut-étre le test privilégié qui permet
de vérifier la non-autonomie du savoir, sa dépendance, non seulement a



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 335

I’égard d’'une sphere de manifestation empirique, mais a ’égard de la sphére
ontologique de I’existence et de son logos propre. Il peut sembler banal de
rappeler que 'objet du savant est ici un sujet vivant, un objet qui se définit
par ses actes, par la production de ses aspects objectifs. Cette vérité élémen-
taire entraine cependant une conséquence rarement apercue: I'instauration
d’une science objective de ’homme ne saurait faire I'économie de I’étre «en
soi» de son objet, puisque cet étre en soi est identique a ses propres phéno-
menes. Dans la mesure ou 'homme vit en lui-méme les divers «phéno-
menes» — psychologiques, sociaux, linguistiques, politiques, etc. — qui
existent pour le savant a titre de positivités objectives, la question de I'intel-
ligibilité de ces phénomeénes rencontre nécessairement et en premier lieu —
avant la question de la structure du savoir qui les vise — celle de leur struc-
ture interne, de leur lien avec la subjectivité vivante et par conséquent la
question de I’essence de celle-ci.

Le souci méthodologique qui préside a la mise entre parenthéses du
sujet, parfois & son évacuation au profit des seules apparences repérables
empiriquement ou aux seuls éléments assimilables a un systéme, ne peut se
justifier ici, dans la mesure ou ces « apparences» sont — non pas représen-
tent — mais sont I’étre qu’elles révelent, dans la mesure ou ces « éléments »
constituent des dimensions de I’existence, des modalités de la vie. L’objet
des sciences humaines n’est ni un simple fait, un donné brut, ni un nou-
meéne transcendant. L’alternative: positivisme ou métaphysique, doit étre
écartée en ce qui le concerne. Les sciences humaines ne sauraient se déve-
lopper dans un horizon d’ignorance, sur le fond indéterminé d’une réalité
subjective inaccessible, puisque cette derniére constitue irréductiblement
leur objet. La question de la rationalité du savoir propre aux sciences
humaines ne peut se passer de I’élucidation de ce fond obscur: elle ne sau-
rait éluder la question de la rationalité de son corrélat lui-méme.

Le probléme de I'intelligence des phénomenes humains et leur rationali-
sation repose sur celui de leur rationalité propre. C’est cette question, tou-
jours pendante, souvent implicite, qui explique la démarche incertaine et
mal assurée du savant, le condamne a une perpétuelle remise en cause de
ses méethodes et de ses résultats. C’est la présence dissimulée de cette ques-
tion essentielle, I'exigence irrépressible d’une réponse, qui explique aussi et
inversement la tendance aux théories globales, aux systémes, la tentation
peut-étre incontournable qui guette les sciences de 'homme de «faire de la
philosophie ». Chassez la philosophie de ce domaine humain, sous des mas-
ques divers, elle revient au galop.

La fondation d’une science empirique de ’'homme n’échappe pas a la
question proprement philosophique de I'essence de la vie humaine. Mais il
se trouve que cette question met en cause aussi la philosophie, parce qu’elle
vise le logos de I’étre, indépendamment de foute projection idéale, indépen-
damment du logos des philosophes et des savants. Ainsi les sciences



336 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

humaines apparaissent-elles solidaires de la philosophie, elles impliquent en
tout cas une référence nécessaire a des problémes philosophiques, comme le
philosophe est lui-méme contraint a une référence plus radicale: celle de
I'essence de la vie humaine en sa préexistence souveraine a I’égard de toute
problématique.

La realite humaine, cependant, a-t-elle une densité d’étre et de sens en
elle-méme, mérite-t-elle un statut ontologique, indépendamment de tout
savoir, philosophique ou autre? Telle est la question que nous voudrions
placer au centre de notre réflexion. Ainsi formulée, elle met en cause les
sciences humaines a la fois comme savoir et pouvoir, dans leurs conditions
épistémologiques comme dans leurs effets socio-culturels.

On peut comprendre en effet que les questions d’ordre méthodologique
prendront une direction différente selon que le sujet humain est congu
comme une réalité intelligible en elle-méme, antérieurement a toute appré-
hension objective, ou au contraire comme un flux désordonné de vécus ou
il serait vain de chercher un ordre et une cohérence quelconque. Il en est de
méme en ce qui concerne le statut et la fonction des sciences humaines en
tant qu’elles constituent une des formes de la conscience que I’homme
prend de lui-méme. Cette fonction apparaitra, non plus absolue, mais rela-
tive, toujours référée a l'intelligibilité interne de la subjectivité humaine et
de ses vécus, si cette intelligibilité est reconnue. En fait I'irrationalité ou du
moins l'infra-rationalité de la vie humaine, présupposée par la croyance
dans le devenir rationnel de toute réalité qui est soumise au savoir objectif,
— cette irrationalité demeure le plus souvent a I’état de simple postulat,
sinon de pur préjugé. Il apparaitrait d’ailleurs bien problématique de I’éta-
blir. Ce qui en revanche peut étre établi et se donne comme une vérité évi-
dente, c’est la rationalité immanente d’une realité qui se définit par sa capa-
cit¢ de dire «je» et sa mise en ceuvre incessante, qui manifeste dans le
moindre de ses actes la forme d’'une compréhension immeédiate de soi et qui,
par conséquent, ne se propose jamais a I’'observation et a ’analyse comme
un simple contenu. Qu’est-ce que ’homme en effet sinon cette expérience
constante de toutes choses qui s’éprouve sans cesse elle-méme, qui sait, d’'un
savoir parfait parce qu’il est immédiat et intérieur, ce qu’elle éprouve. Si
I’'on admet cela, on doit reconnaitre du méme coup que I’homme est en pos-
session d’une science originelle de lui-méme supérieure a la représentation
objective, science qui est la subjectivité elle-méme et sa vie intérieure,
science identique a l’essence de I'étre humain'. Seul ce savoir concret
permet a la science abstraite, a ses interprétations, ses hypotheses et ses thé-

I Pour I’élaboration rigoureuse du concept de la réalité humaine et de sa rationa-
lité immanente, nous renvoyons le lecteur a la philosophie de M. Henry, qui nous
semble constituer aujourd’hui une base particuliérement solide pour toute reéflexion
sur les problémes que pose une science des phénoménes humains.



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 337

ories, d’échapper a I’arbitraire et a la gratuité en lui fournissant un principe
absolu d’objectivitée. Un tel principe n’a rien de «métaphysique», une
simple analyse phénoménologique le met au jour et le propose a la science
de ’homme comme son objet spécifique. Est-il vraiment contraire aux exi-
gences d’une science positive de considérer les phénomeénes humains, non
point comme des apparences (par définition trompeuses) d’une réalité obs-
cure (par deéfinition), mais comme l’expression d’une légalité interne,
comme reposant sur une structure vitale antérieure aux structures idéales du
savoir qui les vise? On ne peut s’empécher d’imaginer le renversement de
perspective qui se produirait a tous les niveaux — au niveau théorique des
recherches d’ordre méthodologique, épistémologique, doctrinal, comme aux
divers niveaux pratiques d’application et enfin sur le plan d’une déonto-
logie des sciences — si 1’élaboration des procédures, des méthodes, des
hypothéses et finalement le comportement de celui qui les élabore — bref si
le regard du savant dans ses différentes visées était chaque fois soumis a cet
autre regard, a cette présence transparente de I'étre humain en ses appa-
rences, comme enveloppant en lui la source de leur compréhension.
L’objectivité authentique est a ce prix, au prix de I'’effacement de la science
devant une lumiére qui ne lui appartient pas, qui procéde de son corrélat
lui-méme.

Si les sciences de ’homme ne peuvent pas — bien plus ne doivent pas —
prétendre a I’exactitude parfaite, c’est qu’il leur est interdit, en raison de la
spécificité de leur objet, essentiellement de son intelligibilité interne, d’édi-
fier le systéme a priori de leur savoir, sous peine de tomber dans le forma-
lisme et I'insignifiance. L’homme n’est ni un contenu privé de forme, ni une
forme vide sans substance, il est une raison substantielle, une forme
concrete. A I'égard de cette forme concréte, toute forme abstraite, toute
idee, toute représentation demeure en soi contingente et ne peut revendi-
quer aucune validité par elle-méme. En fait aucun de nos concepts n’est
pure création de I’esprit. Un Maine de Biran a pu montrer comment les
catégories de I’entendement, loin d’étre le produit de la pensée et par suite
I'objet d’'une déduction possible a partir de la pensée, s’enracinent dans
I'expérience effective du sujet concret; comment la catégorie de causalité,
par exemple, trouve l'origine de son contenu déterminé dans I’action, de
sorte qu’elle « existe », si 'on peut dire, en premier lieu dans cette modalité
concréte de la vie subjective avant de se représenter sous une forme abs-
traite dans la pensée.

Dans la méme perspective qui fut celle de Maine de Biran, mais sur un
plan qui intéresse plus directement les sciences humaines, une récente inter-
prétation de Marx? a mis au jour dans les concepts fondamentaux de la
pensée marxienne (concept de travail, de division du travail, de classe

2Cf. M. Henry, Marx, 2 vol., Paris 1976.



338 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

sociale, catégorie de la valeur, etc.) leur référence constante a la praxis
humaine, c’est-a-dire a 'homme lui-méme, a sa vie, a I'expérience de ses
besoins et de son action, comme a la source de leur intelligibilité, principe
unique de leur validité. C’est avec le marxisme postérieur a Marx, avec la
substitution de la «science marxiste» a la philosophie marxienne, que la
théorie économique a été elle-méme substituée a 'homme et a sa praxis
concrete comme source d’intelligibilité de la realité historique et sociale,
subordonnant ainsi I'individu, dans un renversement caractéristique, a la
forme abstraite d’'un schéma universel. Les marxistes de I’école structuraliste
apparaissent a cet égard comme les fideles heéritiers de la tradition et, par
exemple, L. Althusser qui n’hésite pas a proposer une définition comme
celle-ci: «le réel C’est sa structure connue, ou a connaitre » 3, Formule symp-
tomatique et qui n’est qu'un avatar moderne d’une métaphysique séculaire,
une forme a peine modernisée de I'indéracinable identification de I’étre a la
pensee.

L’extension d’une théorie particuliére (par exemple socio-économique) a
d’autres régions du savoir, a titre de théorie universelle, n’est pas un privi-
lege du marxisme. On sait combien la psychanalyse d’origine freudienne a
joueé ce role de principe général d’explication, on I'a vue a I’ceuvre dans les
domaines les plus divers, de I'histoire a la sociologie, de I’ethnologie a la
littérature.

Lorsque B. Bettelheim dans un livre bien connu®, pour ne citer que cet
exemple limiteé mais significatif, traduit les Contes de Grimm dans les
termes de la psychologie freudienne, ce qu’il opére, en dépit de nombreuses
protestations de fidélité a I'inspiration poétique de l'illustre conteur, et
malgré des vues pertinentes sur la fonction pédagogique de I'imagination,
c’est cependant la dissolution de celle-ci, on pourrait dire sa dénaturation
au profit d’une essence étrangére d’ordre spéculatif, a savoir, une certaine
représentation globale de I'ame humaine. Ainsi, au processus singulier qui
définit I'activité imaginaire et sa légalité créatrice on substitue le mécanisme
de la psyché freudienne et son fonctionnement conforme au schéma

3 La proposition intégrale, non moins caractéristique de la confusion de pensée
dans laquelle se débat le « matérialisme » de L. Althusser, se lit comme suit: « Pour
nous le «réel» n'est pas un mot d'ordre théorique: le réel est I'objet réel, existant
indépendamment de sa connaissance — mais qui ne peut étre défini que par sa
connaissance. Sous ce second rapport, théorique, le réel fait un avec les moyens de sa
connaissance, le réel c’est sa structure connue, ou a connaitre, c’est I'objet méme de la
théorie marxiste, cet objet balisé par les grandes découvertes théoriques de Marx et
de Lénine, ce champ théorique immense et vivant, en constant développement, ou
désormais les événements de I'histoire humaine peuvent étre maitrisés par la pra-
tique, parce qu'ils sont soumis a leur prise conceptuelle, a leur connaissance.» ( Pour
Marx, Paris 1965, p. 257-258, souligné par I'auteur).

4 B. Bettelheim, La psychanalyse des contes de fées, Paris 1976.



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 339

rationnel élaboré par le Docteur de Vienne. Le sentiment de malaise (et par-
fois de ridicule) que I'on éprouve a la lecture de cette interprétation pro-
cede, non pas précisément de la transposition d’un langage poétique dans
un discours abstrait (toute herméneutique est une traduction dans I’abstrait),
ni méme du caractére particulierement monotone de cette transposition,
mais de la transformation brutale des images et de leur contenu imaginaire
en des contenus proprement conceptuels: ce qui nous est révélé en effet par
I'interprete dans les aventures du Petit Chaperon Rouge ou de Cendrillon,
le sens caché de ces vivantes allégories, n’a plus qu’un rapport lointain avec
le fond de réverie qu’elles véhiculent, expression inépuisable des multiples
possibilités de I'existence, métaphore de la vie, mais un rapport évident a
une certaine théorie géneérale de la conscience et finalement s’identifie a
celle-ci. Freud a pris la place de Grimm.

En vérite, si la psychologie freudienne peut étre si aisément appliquée a
n'importe quelle modalité de la vie, c’est qu'on I'a rendue d’abord indiffé-
rente a toutes, I'érigeant en principe autonome d’explication, indépendante
de tout donné et n’offrant plus comme tel aucune garantie d’objectivité.
Une interprétation comme celle de Bettelheim apparait ainsi a chaque page
contestable, parce qu’elle est sans cesse contingente.

Cependant, que le moule théorique, le schéma, le mod¢le construit par
le savant soit emprunté a la psychologie ou a I’économie ou encore a la lin-
guistique et a d’autres sciences particulieres, dans tous les cas c’est a la ratio-
nalité constitutive de ce modéle, de ce schéma, qu'on demande de déter-
miner les phénoménes humains, qu’on attribue la source de leur intelligibi-
lit¢. Mais si une structure abstraite peut constituer un principe d’ordre et de
cohérence formel pour le savoir objectif, elle ne saurait pour autant consti-
tuer le principe de l'intelligibilité de I'objet méme du savoir ni sa raison
propre.

Nous citerons ici un texte qui nous semble exemplaire du type de
démarche que nous contestons:

Dans Tristes Tropiques, C. Lévi-Strauss écrit: « A la suite de Rousseau,
et sous une forme qui me parait décisive, Marx a enseigné que la science
sociale ne se batit pas plus sur le plan des événements que la physique a
partir des données de la sensibilité: le but est de construire un modéle, d'étu-
dier ses propriétés et les différentes maniéres dont il réagit au laboratoire,
pour appliquer ensuite ces observations a I'interprétation de ce qui se passe
empiriquement et qui peut étre fort éloigné des prévisions. A un niveau dif-
ferent de la réalité, le marxisme me semblait procéder de la méme fagon
que la géologie et la psychanalyse entendue au sens que lui avait donné son
fondateur: tous trois démontrent que comprendre consiste a réduire un type
de réalité d un autre; que la réalité vraie n’est jamais la plus manifeste; et
que la nature du vrai transparait déja dans le soin qu’il met a se dérober.
Dans tous les cas, le méme probléme se pose, qui est celui du rapport entre



340 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

le sensible et le rationnel et le but cherché est le méme: une sorte de super-
rationalisme visant a intégrer le premier au second sans rien sacrifier de ses
propriétés. »

Eh bien non! le but n’est pas de construire un modéle, parce que le
modeéle construit n’est jamais qu'un moyen de connaissance, subordonné a
ce principe et a cette fin primordiale qu’est le donné, modéle original et ori-
ginel. Le modele originel du savoir abstrait, le donné, c’est la vie et son
savoir concret. Et c’est pourquoi, le but n’est pas davantage d’intégrer le
sensible au rationnel, car ce ne sont pas la les termes du rapport constitutif
du savoir en sciences humaines. L’homme n’est pas un donné sensible, un
pur objet empirique; il se propose a la science comme un autre savoir, avec
son logos propre, et c’est la le probléme fondamental de la science de
I’homme. Mais nul n’a le droit d’affirmer a priori la primauté du savoir abs-
trait sur I’expérience vivante, la primauté du logos des savants sur le logos
de la vie.

En fait le présupposé fondamental que dissimule ce «super-rationa-
lisme» ou toute autre forme de positivisme rationaliste, n’est rien d’autre
que l'irrationalité de la vie. Un présupposé qui va du simple préjuge a la
reconnaissance explicite comme une conquéte de la science. Ainsi peut-on
lire sous la plume d’un E. Fromm: «le résultat le plus fécond et le plus
radical de la théorie freudienne était d’avoir fondé une «science de I'irra-
tionnel », a savoir la science de I'inconscient. »©

Mais ce n’est point au sein de la conscience et de ses représentations que
s’accomplit le devenir rationnel de la vie. En fait il n’y a pas de devenir
rationnel du tout, car la vie sait a chaque instant ce qu’elle vit; il n’y a que
des devenir objectif qui ne sont rien d’autre que les divers processus de la
conscience, images, notions, concepts, par lesquels la vie s’efforce de se
représenter elle-méme.

Bien des problémes, notamment I'opposition classique du particulier et
du geénéral, du nécessaire et du contingent, qui alimente d’inépuisables dis-
cussions sur la possibilité et les limites d’'une connaissance objective de
’lhomme, bien des problémes seraient au moins clarifiés si 'on cessait
d’attribuer a I'objectivité un pouvoir d’intelligibilité supréme, si I’on recon-

5 Paris 1955, p. 50, souligné par nous, sauf: super-rationalisme.

6 La crise de la psychanalyse, Paris 1971, p. 12. Dans ce petit ouvrage, 'auteur fait
une critique analogue a la notre lorsqu’il proteste contre 'usage purement théorique
que certains (par exemple H. Marcuse) ont pu faire de la psychanalyse, science rigou-
reusement empirique. Nous ajouterons cependant que si tout savoir empirique doit
revétir une forme théorique rigoureuse pour meériter son titre scientifique, il est
impossible, lorsqu’il s’agit d’'une science de I'homme, qu’il n’implique un certain
concept de la nature humaine. E. Fromm sait bien que Freud a été guidé dans ses
découvertes tout autant, sinon plus, par sa philosophie que par son expérience
clinique.



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 341

naissait que le monde éternel et nécessaire des idées n’est en effet qu'un
monde idéal. La science ne saurait étre pour le sujet humain un haut lieu de
realisation dans une rationalité supérieure, elle n’est pas non plus, en sa preé-
tendue transcendance indifférente au vécu, une source d’aliénation, parce
qu’elle n’est jamais qu’une représentation, la reproduction, selon les formes
et les lois de I'idéalité, de I'irréductible réalité de la vie. Et 'on comprend du
méme coup pourquoi toute connaissance des phénomeénes humains est
limitée, ses résultats fragmentaires, ses hypothéses provisoires, parce qu’elle
n’est qu'un reflet, dans le cadre fini d’un miroir, de la réalité infinie de la vie
et de son pouvoir sans limites d’étre et d’éprouver ce qu’elle vit.

A travers ses modalités les plus obscures, les plus dissimulées et trom-
peuses, la vérité de I’expérience humaine telle qu’elle se révéle a elle-méme
dans la transparence de son vécu, préceéde, d’'une antériorité ontologique,
celle du savoir qui I'interpréte. Que cette vérité ne soit pas un vain mot, que
la vie humaine enveloppe son propre logos, c’est la seule chose capable
d’apporter aux diverses sciences de I'homme, comme a la culture en
général, non seulement un principe d’intelligence, mais une raison d’étre,
un sens.

A ce propos, les sciences et, plus largement, les différentes formes de
connaissance et d’expression de la realit¢ humaine, dont I’ensemble
constitue la «culture», ne sauraient prétendre s’ouvrir aux individus et
devenir le bien de tous, si elles ne parlent, fiit-ce dans un langage difficile,
de ces individus, de ce qu’ils sont déja en eux-mémes et se découvre a eux
dans le plus humble de leurs actes, avant de prendre une forme consciente
et savante. La culture sans doute doit former les esprits, elle ne saurait étre
plus cependant que le miroir de I’étre. Comment pourrait-elle pénétrer en
nous et devenir une part de notre substance, comment pourrait-elle cesser
de constituer cette superstructure artificielle qu’elle demeure trop souvent
chez les «clercs», si ses formes et ses contenus demeurent étrangers a
notre vie?

L’intuition de la vie humaine comme origine du savoir, I'intuition de sa
préesence et de sa préséance irréductible face a ce dernier, inspire
aujourd’hui, plus ou moins obscurément, certaines recherches. La croyance
inverse dans le pouvoir absolu des méthodes et des systemes en inspire
d’autres. Entre la vie humaine et ses images dans le savoir, entre ces deux
fondements sans statut défini, s’inscrivent a présent, semble-t-il, les diverses
entreprises en sciences humaines. Peut-étre est-ce dans I'effort pour sur-
monter cette alternative, ce flottement, cette dialectique sans fin des idées et
de I'existence, des mots et des choses, que réside la tiche des chercheurs,
philosophes ou savants.






	Sciences humaines et philosophie

