
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 4

Artikel: Sciences humaines et philosophie

Autor: Dufour-Kowalska, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381153

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381153
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 333-341

SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

Pour le philosophe c'est nécessairement sur un fond d'ignorance que
s'ouvre le chemin d'une réflexion sur les sciences humaines, puisqu'il lui est

impossible de prétendre embrasser l'ensemble des entreprises scientifiques
dans ce domaine. Il apparaît cependant que les frontières de ce domaine
débordent le cadre strict réservé au savant. Les sciences humaines pénètrent
largement le monde de la culture en général, au moment où les sciences de
la nature lui échappent de plus en plus. Anthropologie, psychologie, sociologie,

ethnologie, linguistique, science politique et économique sont
revendiquées, à des titres et des degrés divers, par le philosophe, le critique des

arts et des lettres, le théologien, voire l'écrivain et l'artiste. Elles inspirent
toutes sortes de discours qui empruntent parfois simultanément à la science,
à la philosophie et à la littérature. L'ethnologue C. Lévi-Strauss est aussi

philosophe et poète. Enfin, par l'intermédiaire des différents organes de

vulgarisation, qui vont de l'édition populaire aux mass media, les sciences
humaines sont devenues des références culturelles privilégiées pour
l'homme de la rue. L'information ne fait pas que diffuser les productions du
savoir, elle les transforme en objets culturels et leur confère ainsi une portée
immédiatement existentielle. Les sciences humaines sont entrées dans les

mœurs.
Cette métamorphose des théories scientifiques en mythes, en idéologie,

en sagesse, cette pression qu'elles exercent sur la vie des individus, sur leurs

motivations, leurs choix — ce phénomène, pour étranger qu'il paraisse au
travail scientifique proprement dit, n'est pas indifférent au problème que
pose le savoir même mis en œuvre par les sciences humaines. Il soulève en
tout cas une première question relative au prestige dont elles jouissent, en
vertu du privilège qu'on leur reconnaît: élever la connaissance de l'homme
au niveau d'une «science». Il faut demander en effet: ce privilège n'est-il
pas le même que celui depuis toujours reconnu au savoir universel et
abstrait comme forme suprême et exclusive de rationalité? N'est-ce point en
vertu de sa perfection formelle que ce type de .rationalité mérite aussi,

comme le pensait déjà Aristote, le titre de sagesse? Mais alors ce n'est pas
seulement à des courants scientistes et positivistes relativement récents qu'il
faut imputer l'extraordinaire essor que connaissent aujourd'hui les sciences

humaines. Leur invasion dans notre monde culturel, leur tendance à s'assimiler

la diversité du logos humain, à supplanter d'autres modes d'approche



334 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

et d'expression de la réalité humaine, comme si cette réalité s'expliquait tout
entière par le savoir objectif — cette tendance relève d'un type de pensée

que la philosophie connaît bien et qui est déjà à l'œuvre dans le premier
livre de la Métaphysique d'Aristote. Lorsque celui-ci déclare, par exemple:
« En un sens, par cause, nous entendons la substance formelle ou quiddité
(en effet la raison d'être d'une chose se ramène en définitive à la notion (logos)
de cette chose) », il énonce dans une formule claire et radicale ce qui pourrait

bien constituer le présupposé d'une « science » de la réalité humaine. Ce

présupposé peut se traduire comme suit: l'homme trouve dans la connaissance,

non seulement sa forme objective, sa représentation idéale, mais sa

raison d'être, l'accomplissement de son être dans la lumière de la raison. Et
c'est pourquoi cette lumière apparaît comme un bien suprême, elle est à

elle-même, ainsi que le pensait Aristote, sa propre fin et l'homme peut y
puiser comme à une source de sagesse.

On déplore parfois le mésintérêt paradoxal des sciences humaines pour
l'homme et l'on parle volontiers à cet égard de «sciences inhumaines».
Mais ce mésintérêt n'est-il pas inscrit dans la nature d'une science «

désintéressée», n'appartient-il pas à la teleologie d'un savoir dont le philosophe
grec disait déjà qu'il «doit être choisi pour lui-même» et «à seule fin de

savoir»?
La finalité du savoir cependant est fonction de son principe. La question

fondamentale que pose le développement des sciences humaines est le
problème de leur justification sur la base du problème éternel de l'essence de la

rationalité.
L'intelligibilité des phénomènes humains se produit-elle dans les formes

du savoir, ou bien dans sa relation à un monde objectif, ou encore dans sa

référence à un corrélat réel? A quel niveau se produit le devenir rationnel?
Au niveau logique de l'exactitude et de la rigueur et de leur légalité
formelle? Au niveau objectif de la référence empirique? Au niveau ontologique

de la référence à l'être même? Et si tous ces niveaux devaient être mis
hors jeu pour découvrir l'intelligibilité première qui les fonde? Ces questions

classiques doivent être reposées, elles revêtent aujourd'hui un caractère

d'urgence dans la mesure où la science vise maintenant les déterminations

les plus propres à l'être humain, les plus irréductibles au savoir

objectif. En fait, la question du statut rationnel du savoir mis en œuvre par
les sciences humaines enveloppe nécessairement, en raison de la spécificité
de son corrélat, la question de ce corrélat lui-même. C'est ce déplacement
nécessaire, propre à ces sciences, de la question de la rationalité du savoir à

celle de la rationalité de son corrélat, que nous voudrions mettre en
évidence, comme constituant le centre d'une réflexion sur la possibilité d'une
science des phénomènes humains.

Les sciences humaines constituent peut-être le test privilégié qui permet
de vérifier la non-autonomie du savoir, sa dépendance, non seulement à



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 335

l'égard d'une sphère de manifestation empirique, mais à l'égard de la sphère
ontologique de l'existence et de son logos propre. Il peut sembler banal de

rappeler que l'objet du savant est ici un sujet vivant, un objet qui se définit
par ses actes, par la production de ses aspects objectifs. Cette vérité élémentaire

entraîne cependant une conséquence rarement aperçue: l'instauration
d'une science objective de l'homme ne saurait faire l'économie de l'être « en
soi » de son objet, puisque cet être en soi est identique à ses propres phénomènes.

Dans la mesure où l'homme vit en lui-même les divers «phénomènes»

— psychologiques, sociaux, linguistiques, politiques, etc. — qui
existent pour le savant à titre de positivités objectives, la question de

l'intelligibilité de ces phénomènes rencontre nécessairement et en premier lieu —
avant la question de la structure du savoir qui les vise — celle de leur structure

interne, de leur lien avec la subjectivité vivante et par conséquent la

question de l'essence de celle-ci.
Le souci méthodologique qui préside à la mise entre parenthèses du

sujet, parfois à son évacuation au profit des seules apparences repérables
empiriquement ou aux seuls éléments assimilables à un système, ne peut se

justifier ici, dans la mesure où ces « apparences » sont — non pas représentent

— mais sont l'être qu'elles révèlent, dans la mesure où ces «éléments»
constituent des dimensions de l'existence, des modalités de la vie. L'objet
des sciences humaines n'est ni un simple fait, un donné brut, ni un
noumène transcendant. L'alternative: positivisme ou métaphysique, doit être
écartée en ce qui le concerne. Les sciences humaines ne sauraient se

développer dans un horizon d'ignorance, sur le fond indéterminé d'une réalité
subjective inaccessible, puisque cette dernière constitue irréductiblement
leur objet. La question de la rationalité du savoir propre aux sciences

humaines ne peut se passer de l'élucidation de ce fond obscur: elle ne saurait

éluder la question de la rationalité de son corrélat lui-même.
Le problème de l'intelligence des phénomènes humains et leur rationalisation

repose sur celui de leur rationalité propre. C'est cette question,
toujours pendante, souvent implicite, qui explique la démarche incertaine et

mal assurée du savant, le condamne à une perpétuelle remise en cause de

ses méthodes et de ses résultats. C'est la présence dissimulée de cette question

essentielle, l'exigence irrépressible d'une réponse, qui explique aussi et

inversement la tendance aux théories globales, aux systèmes, la tentation
peut-être incontournable qui guette les sciences de l'homme de « faire de la

philosophie». Chassez la philosophie de ce domaine humain, sous des masques

divers, elle revient au galop.
La fondation d'une science empirique de l'homme n'échappe pas à la

question proprement philosophique de l'essence de la vie humaine. Mais il
se trouve que cette question met en cause aussi la philosophie, parce qu'elle
vise le logos de l'être, indépendamment de toute projection idéale,
indépendamment du logos des philosophes et des savants. Ainsi les sciences



336 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

humaines apparaissent-elles solidaires de la philosophie, elles impliquent en

tout cas une référence nécessaire à des problèmes philosophiques, comme le

philosophe est lui-même contraint à une référence plus radicale: celle de

l'essence de la vie humaine en sa préexistence souveraine à l'égard de toute
problématique.

La réalité humaine, cependant, a-t-elle une densité d'être et de sens en
elle-même, mérite-t-elle un statut ontologique, indépendamment de tout
savoir, philosophique ou autre? Telle est la question que nous voudrions
placer au centre de notre réflexion. Ainsi formulée, elle met en cause les

sciences humaines à la fois comme savoir et pouvoir, dans leurs conditions
épistémologiques comme dans leurs effets socio-culturels.

On peut comprendre en effet que les questions d'ordre méthodologique
prendront une direction différente selon que le sujet humain est conçu
comme une réalité intelligible en elle-même, antérieurement à toute
appréhension objective, ou au contraire comme un flux désordonné de vécus où
il serait vain de chercher un ordre et une cohérence quelconque. Il en est de

même en ce qui concerne le statut et la fonction des sciences humaines en
tant qu'elles constituent une des formes de la conscience que l'homme
prend de lui-même. Cette fonction apparaîtra, non plus absolue, mais relative,

toujours référée à l'intelligibilité interne de la subjectivité humaine et

de ses vécus, si cette intelligibilité est reconnue. En fait l'irrationalité ou du
moins l'infra-rationalité de la vie humaine, présupposée par la croyance
dans le devenir rationnel de toute réalité qui est soumise au savoir objectif,
— cette irrationalité demeure le plus souvent à l'état de simple postulat,
sinon de pur préjugé. Il apparaîtrait d'ailleurs bien problématique de l'établir.

Ce qui en revanche peut être établi et se donne comme une vérité
évidente, c'est la rationalité immanente d'une réalité qui se définit par sa capacité

de dire «je» et sa mise en œuvre incessante, qui manifeste dans le

moindre de ses actes la forme d'une compréhension immédiate de soi et qui,
par conséquent, ne se propose jamais à l'observation et à l'analyse comme
un simple contenu. Qu'est-ce que l'homme en effet sinon cette expérience
constante de toutes choses qui s'éprouve sans cesse elle-même, qui sait, d'un
savoir parfait parce qu'il est immédiat et intérieur, ce qu'elle éprouve. Si

l'on admet cela, on doit reconnaître du même coup que l'homme est en
possession d'une science originelle de lui-même supérieure à la représentation
objective, science qui est la subjectivité elle-même et sa vie intérieure,
science identique à l'essence de l'être humain1. Seul ce savoir concret
permet à la science abstraite, à ses interprétations, ses hypothèses et ses thé-

1 Pour l'élaboration rigoureuse du concept de la réalité humaine et de sa rationalité

immanente, nous renvoyons le lecteur à la philosophie de M. Henry, qui nous
semble constituer aujourd'hui une base particulièrement solide pour toute réflexion
sur les problèmes que pose une science des phénomènes humains.



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 337

ories, d'échapper à l'arbitraire et à la gratuité en lui fournissant un principe
absolu d'objectivité. Un tel principe n'a rien de «métaphysique», une
simple analyse phénoménologique le met au jour et le propose à la science
de l'homme comme son objet spécifique. Est-il vraiment contraire aux
exigences d'une science positive de considérer les phénomènes humains, non
point comme des apparences (par définition trompeuses) d'une réalité
obscure (par définition), mais comme l'expression d'une légalité interne,
comme reposant sur une structure vitale antérieure aux structures idéales du
savoir qui les vise? On ne peut s'empêcher d'imaginer le renversement de

perspective qui se produirait à tous les niveaux — au niveau théorique des

recherches d'ordre méthodologique, épistémologique, doctrinal, comme aux
divers niveaux pratiques d'application et enfin sur le plan d'une déontologie

des sciences — si l'élaboration des procédures, des méthodes, des

hypothèses et finalement le comportement de celui qui les élabore — bref si

le regard du savant dans ses différentes visées était chaque fois soumis à cet

autre regard, à cette présence transparente de l'être humain en ses

apparences, comme enveloppant en lui la source de leur compréhension.
L'objectivité authentique est à ce prix, au prix de l'effacement de la science
devant une lumière qui ne lui appartient pas, qui procède de son corrélat
lui-même.

Si les sciences de l'homme ne peuvent pas — bien plus ne doivent pas —
prétendre à l'exactitude parfaite, c'est qu'il leur est interdit, en raison de la
spécificité de leur objet, essentiellement de son intelligibilité interne, d'édifier

le système a priori de leur savoir, sous peine de tomber dans le formalisme

et l'insignifiance. L'homme n'est ni un contenu privé de forme, ni une
forme vide sans substance, il est une raison substantielle, une forme
concrète. A l'égard de cette forme concrète, toute forme abstraite, toute
idée, toute représentation demeure en soi contingente et ne peut revendiquer

aucune validité par elle-même. En fait aucun de nos concepts n'est

pure création de l'esprit. Un Maine de Biran a pu montrer comment les

catégories de l'entendement, loin d'être le produit de la pensée et par suite

l'objet d'une déduction possible à partir de la pensée, s'enracinent dans
l'expérience effective du sujet concret; comment la catégorie de causalité,
par exemple, trouve l'origine de son contenu déterminé dans l'action, de

sorte qu'elle «existe», si l'on peut dire, en premier lieu dans cette modalité
concrète de la vie subjective avant de se représenter sous une forme
abstraite dans la pensée.

Dans la même perspective qui fut celle de Maine de Biran, mais sur un
plan qui intéresse plus directement les sciences humaines, une récente
interprétation de Marx2 a mis au jour dans les concepts fondamentaux de la
pensée marxienne (concept de travail, de division du travail, de classe

2 Cf. M. Henry, Marx, 2 vol., Paris 1976.



338 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

sociale, catégorie de la valeur, etc.) leur référence constante à la praxis
humaine, c'est-à-dire à l'homme lui-même, à sa vie, à l'expérience de ses

besoins et de son action, comme à la source de leur intelligibilité, principe
unique de leur validité. C'est avec le marxisme postérieur à Marx, avec la

substitution de la «science marxiste» à la philosophie marxienne, que la
théorie économique a été elle-même substituée à l'homme et à sa praxis
concrète comme source d'intelligibilité de la réalité historique et sociale,
subordonnant ainsi l'individu, dans un renversement caractéristique, à la
forme abstraite d'un schéma universel. Les marxistes de l'école structuraliste
apparaissent à cet égard comme les fidèles héritiers de la tradition et, par
exemple, L. Althusser qui n'hésite pas à proposer une définition comme
celle-ci: «le réel c'est sa structure connue, ou à connaître»3. Formule symp-
tomatique et qui n'est qu'un avatar moderne d'une métaphysique séculaire,

une forme à peine modernisée de l'indéracinable identification de l'être à la

pensée.

L'extension d'une théorie particulière (par exemple socio-économique) à

d'autres régions du savoir, à titre de théorie universelle, n'est pas un privilège

du marxisme. On sait combien la psychanalyse d'origine freudienne a

joué ce rôle de principe général d'explication, on l'a vue à l'œuvre dans les

domaines les plus divers, de l'histoire à la sociologie, de l'ethnologie à la
littérature.

Lorsque B. Bettelheim dans un livre bien connu4, pour ne citer que cet

exemple limité mais significatif, traduit les Contes de Grimm dans les

termes de la psychologie freudienne, ce qu'il opère, en dépit de nombreuses

protestations de fidélité à l'inspiration poétique de l'illustre conteur, et

malgré des vues pertinentes sur la fonction pédagogique de l'imagination,
c'est cependant la dissolution de celle-ci, on pourrait dire sa dénaturation
au profit d'une essence étrangère d'ordre spéculatif, à savoir, une certaine

représentation globale de l'âme humaine. Ainsi, au processus singulier qui
définit l'activité imaginaire et sa légalité créatrice on substitue le mécanisme
de la psyché freudienne et son fonctionnement conforme au schéma

3 La proposition intégrale, non moins caractéristique de la confusion de pensée
dans laquelle se débat le «matérialisme» de L. Althusser, se lit comme suit: «Pour
nous le «réel» n'est pas un mot d'ordre théorique: le réel est l'objet réel, existant
indépendamment de sa connaissance — mais qui ne peut être défini que par sa
connaissance. Sous ce second rapport, théorique, le réel fait un avec les moyens de sa

connaissance, le réel c'est sa structure connue, ou à connaître, c'est l'objet même de la
théorie marxiste, cet objet balisé par les grandes découvertes théoriques de Marx et
de Lénine, ce champ théorique immense et vivant, en constant développement, où
désormais les événements de l'histoire humaine peuvent être maîtrisés par la
pratique, parce qu'ils sont soumis à leur prise conceptuelle, à leur connaissance. » (Pour
Marx, Paris 1965, p. 257-258, souligné par l'auteur).

4 B. Bettelheim, La psychanalyse des contes defies, Paris 1976.



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 339

rationnel élaboré par le Docteur de Vienne. Le sentiment de malaise (et parfois

de ridicule) que l'on éprouve à la lecture de cette interprétation
procède, non pas précisément de la transposition d'un langage poétique dans

un discours abstrait (toute herméneutique est une traduction dans l'abstrait),
ni même du caractère particulièrement monotone de cette transposition,
mais de la transformation brutale des images et de leur contenu imaginaire
en des contenus proprement conceptuels: ce qui nous est révélé en effet par
l'interprète dans les aventures du Petit Chaperon Rouge ou de Cendrillon,
le sens caché de ces vivantes allégories, n'a plus qu'un rapport lointain avec
le fond de rêverie qu'elles véhiculent, expression inépuisable des multiples
possibilités de l'existence, métaphore de la vie, mais un rapport évident à

une certaine théorie générale de la conscience et finalement s'identifie à

celle-ci. Freud a pris la place de Grimm.
En vérité, si la psychologie freudienne peut être si aisément appliquée à

n'importe quelle modalité de la vie, c'est qu'on l'a rendue d'abord indifférente

à toutes, l'érigeant en principe autonome d'explication, indépendante
de tout donné et n'offrant plus comme tel aucune garantie d'objectivité.
Une interprétation comme celle de Bettelheim apparaît ainsi à chaque page
contestable, parce qu'elle est sans cesse contingente.

Cependant, que le moule théorique, le schéma, le modèle construit par
le savant soit emprunté à la psychologie ou à l'économie ou encore à la
linguistique et à d'autres sciences particulières, dans tous les cas c'est à la
rationalité constitutive de ce modèle, de ce schéma, qu'on demande de
déterminer les phénomènes humains, qu'on attribue la source de leur intelligibilité.

Mais si une structure abstraite peut constituer un principe d'ordre et de
cohérence formel pour le savoir objectif, elle ne saurait pour autant constituer

le principe de l'intelligibilité de l'objet même du savoir ni sa raison

propre.
Nous citerons ici un texte qui nous semble exemplaire du type de

démarche que nous contestons:
Dans Tristes Tropiques, C. Lévi-Strauss écrit: «A la suite de Rousseau,

et sous une forme qui me paraît décisive, Marx a enseigné que la science
sociale ne se bâtit pas plus sur le plan des événements que la physique à

partir des données de la sensibilité: le but est de construire un modèle, d'étudier

ses propriétés et les différentes manières dont il réagit au laboratoire,
pour appliquer ensuite ces observations à l'interprétation de ce qui se passe
empiriquement et qui peut être fort éloigné des prévisions. A un niveau
différent de la réalité, le marxisme me semblait procéder de la même façon
que la géologie et la psychanalyse entendue au sens que lui avait donné son
fondateur: tous trois démontrent que comprendre consiste à réduire un type
de réalité à un autre; que la réalité vraie n'est jamais la plus manifeste; et

que la nature du vrai transparaît déjà dans le soin qu'il met à se dérober.
Dans tous les cas, le même problème se pose, qui est celui du rapport entre



340 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

le sensible et le rationnel et le but cherché est le même: une sorte de super-
rationalisme visant à intégrer le premier au second sans rien sacrifier de ses

propriétés. »5

Eh bien non! le but n'est pas de construire un modèle, parce que le

modèle construit n'est jamais qu'un moyen de connaissance, subordonné à

ce principe et à cette fin primordiale qu'est le donné, modèle original et

originel. Le modèle originel du savoir abstrait, le donné, c'est la vie et son
savoir concret. Et c'est pourquoi, le but n'est pas davantage d'intégrer le
sensible au rationnel, car ce ne sont pas là les termes du rapport constitutif
du savoir en sciences humaines. L'homme n'est pas un donné sensible, un

pur objet empirique; il se propose à la science comme un autre savoir, avec
son logos propre, et c'est là le problème fondamental de la science de

l'homme. Mais nul n'a le droit d'affirmer a priori la primauté du savoir
abstrait sur l'expérience vivante, la primauté du logos des savants sur le logos
de la vie.

En fait le présupposé fondamental que dissimule ce «super-rationalisme»

ou toute autre forme de positivisme rationaliste, n'est rien d'autre

que l'irrationalité de la vie. Un présupposé qui va du simple préjugé à la

reconnaissance explicite comme une conquête de la science. Ainsi peut-on
lire sous la plume d'un E. Fromm: «le résultat le plus fécond et le plus
radical de la théorie freudienne était d'avoir fondé une «science de

l'irrationnel», à savoir la science de l'inconscient.»6
Mais ce n'est point au sein de la conscience et de ses représentations que

s'accomplit le devenir rationnel de la vie. En fait il n'y a pas de devenir
rationnel du tout, car la vie sait à chaque instant ce qu'elle vit; il n'y a que
des devenir objectif qui ne sont rien d'autre que les divers processus de la

conscience, images, notions, concepts, par lesquels la vie s'efforce de se

représenter elle-même.
Bien des problèmes, notamment l'opposition classique du particulier et

du général, du nécessaire et du contingent, qui alimente d'inépuisables
discussions sur la possibilité et les limites d'une connaissance objective de

l'homme, bien des problèmes seraient au moins clarifiés si l'on cessait

d'attribuer à l'objectivité un pouvoir d'intelligibilité suprême, si l'on recon-

5 Paris 1955, p. 50, souligné par nous, sauf: super-rationalisme.
6 La crise de la psychanalyse. Paris 1971, p. 12. Dans ce petit ouvrage, l'auteur fait

une critique analogue à la nôtre lorsqu'il proteste contre l'usage purement théorique
que certains (par exemple H. Marcuse) ont pu faire de la psychanalyse, science
rigoureusement empirique. Nous ajouterons cependant que si tout savoir empirique doit
revêtir une forme théorique rigoureuse pour mériter son titre scientifique, il est

impossible, lorsqu'il s'agit d'une science de l'homme, qu'il n'implique un certain

concept de la nature humaine. E. Fromm sait bien que Freud a été guidé dans ses

découvertes tout autant, sinon plus, par sa philosophie que par son expérience
clinique.



SCIENCES HUMAINES ET PHILOSOPHIE 341

naissait que le monde éternel et nécessaire des idées n'est en effet qu'un
monde idéal. La science ne saurait être pour le sujet humain un haut lieu de
réalisation dans une rationalité supérieure, elle n'est pas non plus, en sa
prétendue transcendance indifférente au vécu, une source d'aliénation, parce
qu'elle n'est jamais qu'une représentation, la reproduction, selon les formes
et les lois de l'idéalité, de l'irréductible réalité de la vie. Et l'on comprend du
même coup pourquoi toute connaissance des phénomènes humains est

limitée, ses résultats fragmentaires, ses hypothèses provisoires, parce qu'elle
n'est qu'un reflet, dans le cadre fini d'un miroir, de la réalité infinie de la vie
et de son pouvoir sans limites d'être et d'éprouver ce qu'elle vit.

A travers ses modalités les plus obscures, les plus dissimulées et

trompeuses, la vérité de l'expérience humaine telle qu'elle se révèle à elle-même
dans la transparence de son vécu, précède, d'une antériorité ontologique,
celle du savoir qui l'interprète. Que cette vérité ne soit pas un vain mot, que
la vie humaine enveloppe son propre logos, c'est la seule chose capable
d'apporter aux diverses sciences de l'homme, comme à la culture en

général, non seulement un principe d'intelligence, mais une raison d'être,
un sens.

A ce propos, les sciences et, plus largement, les différentes formes de
connaissance et d'expression de la réalité humaine, dont l'ensemble
constitue la «culture», ne sauraient prétendre s'ouvrir aux individus et

devenir le bien de tous, si elles ne parlent, fût-ce dans un langage difficile,
de ces individus, de ce qu'ils sont déjà en eux-mêmes et se découvre à eux
dans le plus humble de leurs actes, avant de prendre une forme consciente
et savante. La culture sans doute doit former les esprits, elle ne saurait être

plus cependant que le miroir de l'être. Comment pourrait-elle pénétrer en

nous et devenir une part de notre substance, comment pourrait-elle cesser
de constituer cette superstructure artificielle qu'elle demeure trop souvent
chez les «clercs», si ses formes et ses contenus demeurent étrangers à

notre vie?

L'intuition de la vie humaine comme origine du savoir, l'intuition de sa

présence et de sa préséance irréductible face à ce dernier, inspire
aujourd'hui, plus ou moins obscurément, certaines recherches. La croyance
inverse dans le pouvoir absolu des méthodes et des systèmes en inspire
d'autres. Entre la vie humaine et ses images dans le savoir, entre ces deux
fondements sans statut défini, s'inscrivent à présent, semble-t-il, les diverses

entreprises en sciences humaines. Peut-être est-ce dans l'effort pour
surmonter cette alternative, ce flottement, cette dialectique sans fin des idées et

de l'existence, des mots et des choses, que réside la tâche des chercheurs,

philosophes ou savants.




	Sciences humaines et philosophie

