
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 3

Artikel: Études critiques : un christianisme profane?

Autor: Reymond, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 301-305

ÉTUDES CRITIQUES

UN CHRISTIANISME PROFANE?

BERNARD REYMOND

Les animateurs du christianisme social ont-ils été des précurseurs?
L'étude que vient de publier Jean Baubérot1, le successeur tout récent de

Daniel Robert à l'Ecole Pratique des Hautes Etudes, met en garde contre
tout anachronisme, mais elle oblige à se poser cette question. Voilà un quart
de siècle, on n'aurait pu parler de la modernité théologique de Wilfred
Monod ou d'Elie Gounelle sans susciter des sourires attristés et condescendants.

Baubérot ne peut être soupçonné de passéisme; encore étudiant,
rédacteur du Semeur, il aimait poser des questions désécurisantes et fut l'un
des premiers à développer le thème de la « mort de Dieu »2. Or, il n'hésite

pas maintenant à découvrir d'étonnantes analogies entre les perspectives de

W. Monod et celles de Bonhoeffer. Dans sa dernière page, il se demande
même, dans la foulée de Marquart, si Barth, qui avait cité élogieusement
Monod dans un sermon de 1913, n'a pas été «beaucoup plus dépendant
qu'il n'a voulu le reconnaître de la problématique du premier christianisme
social » (p. 279).

Malgré l'intérêt évident qu'il porte lui-même à ce problème d'un «
christianisme profane», Baubérot s'est toutefois bien gardé de toute extrapolation

hasardeuse et de toute spéculation théologique. Il a voulu faire strictement

œuvre d'historien en dépouillant L'Avant-Garde, une publication bien
oubliée aujourd'hui, mais qui reste un document de premier ordre sur les

débuts du christianisme social. Ce parti d'une étude objective et «scientifique»,

attentive à désamorcer tout parallélisme trop facile avec notre
actualité, contribue paradoxalement à rendre d'autant plus inévitable et

pressante la question par laquelle nous avons ouvert ce compte rendu.
L'Avant-Garde se situe à un moment décisif de l'histoire du christianisme

social: celui de son surgissement. Comme Baubérot le raconte fort
bien, sa création fut décidée en 1899 lors d'une «réunion amicale» d'une
trentaine de pasteurs, jeunes pour la plupart, désireux de partager leurs

1 Un christianisme profane? Royaume de Dieu, socialisme et modernité culturelle
dans le périodique «chrétien-social» L'Avant-garde (1899-1911), Paris, PUF, 1978,
295 p. Préface de Daniel Robert.

2 Le Semeur, Paris, numéro spécial, 1964.



302 BERNARD REYMOND

expériences et leurs réflexions dans le domaine de «l'évangélisation des

masses ouvrières». Parmi eux, trois hommes allaient jouer un rôle de
premier plan: Jean Roth, cheville ouvrière de la nouvelle publication pendant
ses douze ans de parution; Elie Gounelle, alors directeur de la Solidarité de

Roubaix, futur rédacteur et propriétaire de la Revue du Christianisme social
(dès 1909); Wilfred Monod, qui venait de publier la première de ses deux
thèses de doctorat sur l'Espérance chrétienne et qui a joué par la suite le rôle

que l'on sait dans le mouvement du Christianisme pratique.
Limité d'abord à deux cents exemplaires, le tirage de L'Avant-Garde se

stabilisa à près de trois mille exemplaires dès 1907. Baubérot estime que du
tiers à la moitié du corps pastoral français l'a reçue et vraisemblablement
lue (cette publication était gratuite et vivait de dons) à partir de 1904-19053.

C'est dire son audience — une audience d'autant plus attentive que
L A vant-Garde posait des questions nouvelles. Mais surtout, comme le
souligne justement Baubérot, c'est par l'intermédiaire de cette publication que
le mouvement du « christianisme social » prit conscience de lui-même. En
étudiant la manière dont les principaux collaborateurs de L'Avant-Garde
ont développé leur pensée et leur argumentation, Baubérot a ainsi pu saisir
le christianisme social au moment de sa cristallisation la plus significative,
quand ses mentors se cherchaient encore et forçaient en même temps
l'attention. Ce faisant, Baubérot met entre nos mains une étude essentielle

pour la connaissance de la pensée protestante d'expression française dans
les premières années de notre siècle.

Tous les collaborateurs de L'Avant-Garde n'ont pas eu une position
identique. Baubérot a astucieusement réussi à débrouiller cet écheveau par
le biais d'une typologie. Il s'en explique en détail dans son avant-propos.
Après avoir retracé dans une première partie «l'itinéraire de L'Avant-
Garde», c'est-à-dire surtout les aléas de son histoire événementielle, il a
cherché dans sa seconde partie à dégager les différents types de discours qui
s'y sont côtoyés. Deux types y apparaissent aussitôt plus marginaux que les

autres: celui du pasteur libéral belge Arnold Rey4 et celui de Samuel
Delattre dont l'optique était «assez proche de celle du Réveil» (p. 35). Si

l'attitude de Rey n'a pas tardé à «poser des problèmes» (p. 69) pour des

raisons d'ordre théologique, Baubérot montre de manière assez convain-

3Eléments statistiques intéressant la Suisse romande: entre 1906 et 1911, 10,6%
des articles venaient de Suisse; en 1904, proportion à peu près égale d'abonnés (non
payants!) en Suisse (322).

4Une information semble avoir échappé à Baubérot: une plaquette a été consacrée

à Arnold Rey par son fils Jean Rey (du Conseil de l'Europe): La pensée d'un

pasteur libéral, Nancy, Berger-Levrault, 1970. Mais Jean Rey ignore que son père
collabora à L'Avant-Garde.



UN CHRISTIANISME PROFANE? 303

cante que 1'« archaïsme culturel » de Delattre ne fut pas aussi éloigné du
discours dominant de L'Avant-Garde qu'il paraît au premier abord, parce que
lui aussi visait à «mettre en question l'appareil institutionnel et sa routine»
(p. 261). Autre type intéressant: celui des socialistes à affinités chrétiennes,
mais sans être pasteurs ou théologiens. Ainsi le Belge Vandervelde ou le

Genevois Auguste de Morsier5. Ou encore les socialistes qui, comme Jaurès,
ont accepté d'engager le dialogue avec les hommes du christianisme
social.

Le « discours dominant » fut évidemment le fait de Gounelle, de Monod
et de Roth. Baubérot en définit très bien l'enjeu dans le titre de sa seconde

partie : « Profaner le christianisme pour christianiser le profane ». Le
problème n'a pas été seulement pour eux de se demander comment se conjuguent

l'attente socialiste de la «cité juste» et l'attente chrétienne du

Royaume, mais d'*abord de chercher à prendre au sérieux la consistance

propre de la réalité sociale. Sous leur plume, les appréciations d'ordre
moral ou théologique (bien, mal, volonté sociale de Dieu, etc.) menaçaient
sans cesse d'interférer avec une lecture plus résolument sociologique. A leur

propos, Baubérot a d'ailleurs raison de parler de « parasociologie » : leur
désir d'analyse de la réalité sociale comme telle n'a pas toujours pu
s'accomplir, faute d'instruments ou de cadres théoriques adéquats. Seul

Charles Gide leur a fourni parfois les éléments d'analyse qui leur
manquaient. Mais Baubérot montre surtout l'importance de leur option
théorique: ils ont cherché à examiner la vie économique et sociale de manière à

en dégager des lois et à pouvoir agir sur le système social proprement dit (et

non sur l'intériorité des individus seulement) afin de le réformer.
Cette démarche correspondait à une importante prise de conscience:

celle d'une mutation culturelle qui changeait le statut même du christianisme

dans la société. Ils n'ont donc pas tellement cherché à sauver
craintivement ce qui pouvait l'être, comme cherchaient à le faire leurs coreligionnaires

allergiques à d'authentiques révisions sociales, mais ils ont compris
que la mutation sociale des temps modernes exigeait une révision
fondamentale du christianisme lui-même. D'où leur tentative audacieuse, mais

souvent riche d'illusions, pour retrouver intuitivement les exigences évangéliques

dans l'attente douloureuse des masses prolétaires, et surtout pour
redire et vivre l'Evangile dans la profanité d'un monde où le discours «

religieux» a perdu sa crédibilité.

5 Autre information dont Baubérot ne pouvait vraisemblablement avoir connaissance:

un polycopié a été édité à Genève, sans date ni nom d'auteur, mais sauf erreur
en 1977, sous le titre La vie et l'œuvre d'Auguste de Morsier. 1864-1923. Apôtre du
christianisme social. Il est fait essentiellement de citations de ses œuvres.



304 BERNARD REYMOND

On ferait tort à l'étude de Baubérot de chercher à la résumer plus avant.
Ces quelques indications suffisent à en signaler l'intérêt, un intérêt sans

cesse renouvelé au fil de la lecture par le soin qu'il a pris de suivre cette
réflexion en gestation et en débat de plume dans tous les problèmes théologiques

et sociaux auxquels elle s'est trouvée confrontée.
Baubérot n'ignore évidemment pas le contexte de L'Avant-Garde. Mais

sa typologie s'en tient aux seuls matériaux que cette publication lui a

fournis. Il a bien fait. Il a ainsi pu cerner dans une de ses phases essentielles

une recherche qui, dès 1911, du fait des circonstances, s'est diffractée dans
des directions diverses. Son étude devient de ce fait une pièce essentielle

dans l'étude historique du christianisme social. Mais en même temps, elle

devrait appeler une vérification: l'option «parasociologique» qui se dégage
des contributions de Gounelle et de Monod à L'Avant-Garde est-elle

demeurée une articulation essentielle de leur pensée, ou n'a-t-elle été dans
leur œuvre qu'une intuition bientôt refoulée par d'autres préoccupations
plus messianiques ou moralisantes? L'intérêt d'une typologie est de faire
apparaître certains types dans toute leur netteté, mais avec un certain coefficient

d'abstraction. Or Baubérot a très bien repéré qu'après avoir dégagé le

type de l'option «parasociologique», le discours de Monod, par exemple,
l'obligeait à introduire un autre type: celui d'un messianisme qu'il qualifie à

un certain moment d'«utopie théologique».
Par sa rigueur même, l'investigation de Baubérot nous renvoie ainsi

implicitement à d'autres études qui, malheureusement, n'existent pas
encore. Nous ne disposons d'aucune monographie digne de ce nom sur
Gounelle ou sur Monod6. L'ouvrage de Baubérot annonce peut-être à son
insu que le moment est venu de les faire sortir du purgatoire où on les a

laissés sommeiller depuis près d'un demi-siècle. Les questions qu'ils ont
posées au moment de L'Avant-Garde annoncent trop celles d'aujourd'hui
pour que nous ne désirions pas savoir comment elles ont rebondi dans une
réflexion aussi typée que le fut celle de Monod.

Mais le travail de Baubérot ne concourt pas seulement à nous faire
percevoir le travail qui, de ce point de vue, attend encore historiens et théologiens.

La méthode assez originale que cette étude lui a permis de mettre au

point pourrait maintenant servir de modèle à d'autres investigations parallèles

dans les revues protestantes de l'époque. Après avoir lu Baubérot, on
se prend à rêver de recherches semblables sur des publications à l'existence
aussi bien circonscrite que le fut celle de L'Avant-Garde, par exemple les

Mélanges de Samuel Vincent (1820-1825), les Annales de bibliographie
théologique (1888-1896) ou, plus près de son sujet, les actes de Y Association pro-

6Laurent Gagnebin vient d'annoncer le début d'une recherche doctorale sur la
prédication de W. Monod.



UN CHRISTIANISME PROFANE? 305

testante pour l'étude des questions sociales, immédiatement antérieure à

L'Avant-Garde, ...en attendant que des chercheurs aient le courage et les

moyens de dépouiller typologiquement des ensembles aussi importants que
la Revue chrétienne ou la Revue du christianisme social. Rien n'interdit
jamais de rêver, l'avantage des protestants français étant en l'occurrence
d'avoir actuellement à l'œuvre une brochette d'historiens, de théologiens et

de chercheurs dix-neuvièmistes dont l'absence commence à se faire cruellement

sentir en Suisse romande.


	Études critiques : un christianisme profane?

