Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 3

Artikel: La pensée religieuse de Charles Werner
Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1978), P. 271-278

LA PENSEE RELIGIEUSE DE CHARLES WERNER

GABRIEL-PH. WIDMER

En 1949, Charles Werner écrit: «La religion est I’acte essentiel de
’lhomme » !. Quinze ans plus t6t, il s’exprimait dans le méme sens et définis-
sait ainsi la religion: « L’essentiel dans la religion reste 1’élan du cceur, la
charité. Mais la religion n’en implique pas moins une conception générale
de I'univers, une idée de Dieu sur I’'homme, son origine, sa destinée » 2.

La réflexion a la fois critique et constructive sur I’expérience religieuse et
ses composantes occupe une place importante dans la philosophie de Ch.
Werner comme en toute philosophie de I'Esprit, parce qu’elle y est indis-
pensable. Toute philosophie de I’Esprit se propose d’examiner les rapports
entre le fini et I'infini; elle les étudie en particulier dans la religion en tant
qu’elle implique une participation de 'homme a I’Absolu.

L’expérience religieuse est celle de cette participation de ’homme a
Dieu, au cours de laquelle le croyant se tient immédiatement auprés de
Dieu comme s'il avait déja réalisé pleinement sa destinée: « La religion sup-
pose le but atteint, la perfection réalisée. Elle s’installe tout de suite dans
'infini, et, de 1a, se retourne vers les phénomenes pour leur conférer I'infi-
nité» 3.

Cette expérience présente un double aspect. Premiérement, elle est com-
munion avec I’Absolu, c’est-a-dire union avec et dans la plénitude, dont
I’lhomme regoit le mouvement, la vie et I’étre. Sous cet angle, elle détermine
une maniére de vivre, on dirait aujourd’hui une « praxis». Secondement,
I’expérience religieuse implique une certaine connaissance de I’Absolu,
c'est-a-dire une certaine contemplation de la perfection créatrice, que
I’lhomme doit viser en se consacrant aux valeurs les plus hautes. Sous cet
aspect, elle qualifie une maniére de connaitre, une «théorie». L’étude des
systémes philosophiques, de la place qu’ils font a Dieu, au mal, au salut et
au sens de la destinée contribue, a coté de I’étude des religions et de leurs
théologies, a la compréhension de cette expérience; Ch. Werner se référe
aussi, mais avec quelle discrétion, avec quelle pudeur, a sa propre expe-
rience.

I « L’homme et la religion», dans Proceedings of the tenth international Congress
of Philosophy 1948, Amsterdam 1949, p. 51.

2 «Religion et philosophie», dans Actes du huitiéme Congrés international de phi-
losophie 1934, Prague 1936, p. 433.

3 Etudes de philosophie morale, Paris-Genéve 1917, p. 92.



272 GABRIEL-PH. WIDMER

Dans ces conditions, quelle est la philosophie de la religion élaborée
fragmentairement par Werner? En ce qui concerne les rapports entre reli-
gion et philosophie, foi et raison, il ne les oppose ni ne les confond, pas plus
qu’il ne les isole. Il ne cesse d’en montrer la convergence. Il évite aussi bien
le fidéisme que le rationalisme. Pouvait-il en aller autrement pour un philo-
sophe de la participation? Une phrase résume a la fois son point de vue et
I'angle sous lequel il aborde cette question préalable: « L’homme participe
au divin, et cette participation se manifeste par la liberté, dont il a le mer-
veilleux privilege. Hors de cette participation, hors de cette liberté, ’homme
ne vivrait pas, il serait dépossédé de sa propre essence »*

En vertu de cette participation ontologique et axiologique, «la philoso-
phie et la religion ont le méme contenu: c’est la méme vérité qui se trouve
exprimée de deux maniéres différentes. Pour saisir I'éternelle vérité de la
religion, il suffit que la philosophie soit elle-méme, qu’elle soit résolument
une métaphysique, allant droit a I’Absolu, et faisant découler toutes choses
de I'Absolu »>. L’accent synthétique de cette déclaration du jeune Werner se
tempérera par la suite; il n’en demeure pas moins que son auteur, tout au
cours de sa longue carriére, se voulut métaphysicien. Métaphysicien ouvert
aux problémes religieux et particuliérement aux apports du christianisme, il
le fut au sens ou les philosophies de la Greéce et celles de ’éepoque moderne
qui s’en inspirent, furent des philosophies qui posérent et tentérent de
résoudre les problémes de I’étre, de la connaissance et de ’action dans le
cadre des relations entre ’Absolu et le contingent, entre Dieu, le moi et le
monde.

A la différence de ses contemporains qui furent ses collégues ou ses
amis, Arnold Reymond, Henri Reverdin, Henri-L. Miéville, Ch. Werner
n’est pas passé par les etudes de théologie. Tout autant qu’eux, cependant, il
traite des problémes religieux dans la mesure ou ils posent des questions
aux philosophes. Preuve en soient les conférences qu’il prononce lors des
assises des associations chrétiennes d’étudiants et lors des congrés de théo-
logiens®, les communications faites a 'occasion des congrés internatio-
naux de philosophie: « Religion et philosophie» (Prague 1934), « L’homme
et la religion» (Amsterdam, 1948), «Le diable et la nature humaine»
(Montpellier, 1961). 11 étudie ces problémes en métaphysicien et non pas en
historien ou en phénoménologue des religions. De plus, ses grands ouvrages
sont parsemeés d’observations relatives a la convergence entre religion et
philosophie. Méme aujourd’hui, la philosophie ne mérite son nom que si
elle est «une meétaphysique qui comprend I'universelle réalité de I’Esprit, et

4 Le probléme du mal, Lausanne 19462, p. 97.
5 Etudes de philosophie morale, préface, p. VI-VII.

6 Les textes de certaines conférences ont été reproduits in Etudes de philosophie
morale.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE CHARLES WERNER 273

qui saisit toutes choses dans son rapport avec I’Esprit Absolu»’. Cette exi-
gence correspond a ce que la religion vit et exprime a sa maniére.

Selon Werner, la raison ne se réduit pas a I’entendement qui analyse,
décompose et réordonne le «donné» qu’il objective; elle n’est pas seule-
ment la capacité de connaitre le mesurable, le quantifiable. En tant que
raison métaphysique, elle est « une puissance concréte d’harmonie, unie a la
nature qu’elle achéve» 8. Comme telle, elle est universelle. Cest elle qui
conduit I’esprit a I'Esprit, a sa plénitude, en tant qu’elle est activité unifica-
trice. Comme puissance d’harmonie, d’universalisation et d’unification, la
raison conduit a la foi en rendant a la religion ce qui lui est d, la force de
la communion: elle « manifeste la réalité profonde de I'étre, tel qu’il existe
dans sa source créatrice »°. On ne peut que mettre la raison et la foi en per-
spective, puisque l'une et I’autre selon leur voie, visent a manifester la « réa-
lité¢ profonde de I’étre », sa plénitude créatrice a laquelle I'une et I’autre par-
ticipent selon leur propre mode.

Ainsi meétaphysique et religion, raison et foi sont parcourues par une
sorte d’aspiration qui anime ’homme et la nature pour les conduire a leur
achévement qui coincide avec leur perfection, celle aussi de I’Esprit.

Quel est le présupposé de cette convergence de la vérité philosophique et
de la vérité religieuse? Il est d’ordre anthropologique. En effet, «’homme
tire sa valeur non pas de lui-méme et d’'une raison qui lui appartiendrait en
propre, mais de sa relation filiale avec Dieu»!0. Pareil présupposé en
implique a son tour un d’ordre ontologique, car Dieu est « cette activité qui
est 'intérieur de I’étre, I'infini caché dans le fini et dont la force domine tout
le monde des existences finies» !l

Comment passer des énoncés religieux aux propositions métaphysiques?
Par une transposition qui dégage les affirmations religieuses de leur contin-
gence, en y deéchiffrant leur portée universelle. Le métaphysicien dévoile
I’action de I'infini dans le fini; le moraliste montre la voie qui conduit a
I’Absolu. L’homme ne peut se passer ni de I'un, ni de I'autre pour se com-
prendre et connaitre sa destination: «’homme qui s’unit a Dieu fait shre-
ment passer dans son action I'infinité du divin... la source, plus ou moins
cachée, de toute vie morale est la vie religieuse. La liberté et I'infinité qu’il y
a dans la vie morale sont possibles, parce qu’il est possible 4 'homme de
s’unir a I’Esprit en tant que souverainement libre et infini» !2.

7 «Religion et philosophie», p. 435.

8 Etudes de philosophie morale, préface, p. VI.
9 Op. cit., p. 18.

10 « L’homme et la religion», p. 55.

' Etudes de philosophie morale, p. 193.

12 Etudes de philosophie morale p. 34.



274 GABRIEL-PH. WIDMER

Apres ces quelques remarques sur les rapports entre le religieux et la phi-
losophie, je voudrais en faire une sur la maniére dont Werner congoit la
théodicée, ce qui donnera I’occasion de montrer sur le terrain comment il
réinterpréte les dogmes chrétiens.

Si I'auteur du Probléme du mal a, selon moi, critiqué son enthousiasme
pour I'idéalisme du temps de sa jeunesse, il n’a pas, semble-t-il, varié dans
sa conception de Dieu comme Causa sui. En 1917, il écrit: «le fond de cet
infini qui se trouve au cceur de I'étre, c’est la puissance de 1’Absolu, la puis-
sance souveraine de I’étre qui s’engendre lui-méme, et fait exister tout ce qui
existe» 13. Prés de vingt ans plus tard, parlant des tiches de la philosophie, il
remarque qu’elle doit « montrer Dieu comme I’Absolu qui se trouve au
fond de notre pensée et de notre action, et comme la souveraine perfection
a laquelle tous les étres sont suspendus» 4. Dieu est 'unique principe des
choses, parce que «la base de 'essence divine est le Désir, par lequel Dieu
se manifeste comme le principe du mouvement et de la vie» !, En vertu de
son dynamisme, Dieu se dote d’une nature différenciée — on apergoit ici le
commencement de la transposition —, le désir étant en Dieu, comme en
tout, la base organique de la vie; le désir est couronné par l'intelligence et
transfiguré par I'amour. L’intelligence, en Dieu, est le fondement des
valeurs, des idees en tant qu’elles sont formes éternelles comme le suggére la
doctrine du Verbe, deuxiéme Personne de la Trinité dans le christianisme;
I'amour est puissance créatrice a I'instar de cet Esprit Saint, qui, comme troi-
sieme Personne de la divine Triade, constitue le lien d’amour entre le Pére et
le Fils. Voici comment Werner interpréte philosophiquement le dogme tri-
nitaire en philosophie: «la nature divine se compose de trois éléments: la
puissance, l'intelligence, ’'amour. La Puissance est 1’acte éternel par lequel
Dieu crée toutes choses. L’intelligence est le monde des formes, le monde de
la veérité, de la justice, de la beauté. Enfin, 'amour est le lien qui unit Dieu
aux étres qu’il a créés» %, Comme le dogme insiste sur le mouvement de
communion qui unit les Personnes (périchorése), le philosophe poursuit sa
transposition: «Ces trois €léments se pénetrent ['un l'autre au sein de
I’essence divine, dans une parfaite unité» 17,

A la différence des Peres grecs et latins, des docteurs médiévaux et des
Réformateurs qui, pour sauvegarder I’aséité divine, soulignent I'irréductibi-
lité entre I'Incréeé et le crée et refusent le Dieu Causa sui pour éviter les ris-
ques du panthéisme, Werner montre comment le Dieu Causa sui est insépa-
rable d’abord des créatures célestes qui lui donnent sa plénitude, puis du

13 Op. cit., p.90.

14 « Religion et philosophie», p. 435.

15 Le probléme du mal, p. 108.

16 L'dme et la liberté, Paris 1960, p. 139.
17 Ibid.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE CHARLES WERNER 275

monde créé; et cela en vue de la solution qu’il donnera du probléme du
mal: « Dieu produit en lui des étres autres que lui, et C’est sur ces étres que
s’exerce son amour éternel. Par 13, il achéve sa propre nature » '8, Le monde
créé conserve I’empreinte de I’éternité sous la forme du temps. 11 est ainsi
affect¢ d’une limitation qui 'empéche de s’égaler a I'Incréé. Bien plus «la
création semble opérer une décomposition de I’essence divine: la force pri-
mordiale est séparée des €léments supérieurs qui lui donnent en Dieu, son
perpétuel accomplissement. Elle existe dans le monde réduite a elle-méme,
aveugle et brutale, déchainée comme un torrent dévastateur. C’est la puis-
sance formidable du désir, qui dresse les étres les uns contre les autres et
engendre la guerre universelle. Voila, dans la nature, le principe du
mal» 19,

La création laisse apparaitre, dans sa réalisation, un drame au niveau de
I’action divine. Elle manifeste une scission, une rupture comme chez Jacob
Boehme, chez le premier Schelling auxquels se rattache le Charles Secrétan
de la Philosophie de la liberté. Dans cette « gnose », I’ange de lumiére, 'ange
intelligent, Lucifer, joue un role déterminant dans la chute de ’lhomme.

Sous l'influence de I'ange révolté en qui l'intelligence est désormais au
service du mal, sous la puissance du désir débridé et incontrdlé, 'homme se
révolte en se laissant gagner par 'orgueil sans pouvoir y résister: « La chute
n’est pas un accident qui aurait pu se produire: c’est une conséquence
nécessaire de la création. La création devait entrainer I'apparence de cette
rupture, que la théologie a décrite comme la révolte de I'ange » 20.La chute
manifeste la rupture comme une séparation qui, pourtant, ne parvient pas a
briser définitivement I'unité primordiale et originelle; elle ne peut évacuer
I’exigence de réconciliation qui la parcourt. Il existe une possibilité pour le
désir déchainé et qui entraine I'intelligence au mal, d’étre transformé en un
désir a nouveau surveillé par une intelligence réorientée vers le bien. Pour-
quoi? Parce que la chute résulte d’'une perversion d’une liberté incapable de
déployer ses virtualités, quand elle se laisse captiver par ce qui lui est infé-
rieur; la réconciliation désigne la reconquéte de la liberté sur elle-méme
avec le secours de la griace. En termes plus religieux, on pourrait exprimer
ainsi ce double mouvement: la chute inaugure le régne du péché, celui de la
rupture entre Dieu et sa création; ’homme objective Dieu et s’aliene; mais
Dieu pardonne, sa grace agit dans la nature pour le transformer en mobili-
sant la liberté.

Dans un de ses derniers écrits, « Le Diable et la nature humaine»,
Werner précise: « L'existence de I’homme a impliqué des I'origine une puis-

18 Le probléme du mal, p. 108.

19 Essai d’une nouvelle monadologie, Torino s.d., p. 13, republié dans L'dme et la
liberté, p. 172; cf. Le probléme du mal, p. 109.

20 Le probléme du mal p. 111.



276 GABRIEL-PH. WIDMER

sance obscure, qui s’est élevée contre la tendance universelle des étres vers
le Bien... I'existence de I'homme a impliqué dés l'origine, I'existence du
Diable» 2!, 1l critique la doctrine du péché originel et celle du péché hérédi-
taire, parce qu’elles insistent trop sur le genre humain aux dépens de I'indi-
vidu. La réconciliation a, en effet, pour condition de possibilité I’existence
de la personne dans sa singularité avec sa liberté. La grace ne peut étre
recue que librement; ’homme ne peut étre sauvé que s’il y consent.

La réconciliation débouche sur la transfiguration: « L’homme tient son
étre de Dieu »; si nous vivons pour lui, il nous est permis d’espérer que «la
grice toute puissante ne nous abandonnera pas, mais nous ressuscitera
d’entre les morts, pour nous associer, dans la lumiére, a la gloire éter-
nelle» 22, Déja la grace affranchit de 'entrave de la liberté qu’est le désir
laissé a lui-méme; elle apaise les passions et elle éléve ’homme; elle trans-
forme les relations entre I’dme et le corps; et, « c’est seulement une fois que
I'union de I’dme et du corps aura été bien comprise que I’on pourra mon-
trer, par la considération de I'infini qu’elle renferme, que I’ame surmontera
la destruction de son enveloppe matérielle» 2>,

La transfiguration donne a I’lhomme d’accéder a la vie éternelle, a la ple-
nitude, a la joie des nouveaux cieux et de la nouvelle terre. Elle est le don
d’un Dieu qui n’est pas seulement celui qui vient, mais celui qui est de toute
éternité. Ce Dieu fait de I'histoire la condition de la réconciliation et de la
transfiguration 24, Sa toute-puissance, son amour et sa justice font que «de
I’excés du mal sortira la délivrance... le Diable ne saurait prévaloir contre
I'irrésistible tendance des étres a I'unité..., la victoire du Bien est inscrite
dans le fondement éternel de toute réalité»25. Charles Werner évoque
méme a ce sujet la possibilité d’'une réconciliation du Diable avec Dieu.

A la suite de cette esquisse de quelques thémes de la philosophie de la
religion de Ch. Werner et de sa méthode de transposition, je voudrais, en
maniére de conclusion, dire encore quelques mots sur la maniere dont il
comprend le christianisme.

Selon lui, le Christ est le plus grand des prophétes. Jésus a su exprimer
pour tous ce que les philosophes et les plus grands parmi eux ont réservé a
quelques initiés: par exemple, le rapport immédiat qui relie et unit le Pere,
le Créateur, a I’homme, sa créature, la valeur suréminente de I’Ame par rap-
port au monde, les exigences essentielles de la vie morale et sociale, la

2l « Le Diable et la nature humaine » dans Cahiers protestants, 42 (1961), p. 229.
22 Le probléme du mal, p. 115.

23 « Religion et philosophie», p. 437.

24 Cf. Le probléme du mal, p. 73.

25 « Le Diable et la ;nature humaine», p. 236.



LA PENSEE RELIGIEUSE DE CHARLES WERNER 2717

valeur de la justice et de I'amour, le fait enfin que ’homme en tant que per-
sonne est le fils de Dieu appelé a I'éternité dans I'exercice de sa liberté.
Werner laisse parler Jésus-Christ et s’interdit de construire une christologie
qui ferait écran entre le héraut de I’Evangile et son auditeur. Il mentionne
ses reserves a I’égard de toutes les théories de la rédemption. D’ou ses criti-
ques a ’égard de Saint Paul qu’il admire par ailleurs; car tout en voulant se
libérer du judaisme, du légalisme, du formalisme, I'apétre emprunte a
I’Ancien Testament ses dogmes du péché originel, de I’expiation, de la pré-
destination, il met en danger la nouveauté de I'Evangile et menace I'union
intime entre le Pere et ’homme. Certes, Werner constate que le paulinisme
est a 'origine de toutes les réformes de I'Eglise; mais il souligne aussi les
différences théologiques de ces rénovations, par exemple entre celle
d’Augustin et celle de Saint Thomas d’Aquin: « Saint Augustin avait pensé
surtout a ’homme, au péché et au salut de '’homme, a son absolue dépen-
dance a I'égard de Dieu. Saint Thomas, revenant au point de vue de la phi-
losophie grecque, a voulu donner une conception générale de I'univers, ou
’homme apparait comme le représentant sur la terre de [lintelli-
gence » 20,

Si la théologie chrétienne oscille entre un retour exclusif au paulinisme
et un réemploi de I'hellénisme, elle enseigne constamment que ’homme
doit se situer au-dessus de 'univers s’il veut s’attacher a Dieu et le connaitre
dans sa vérité spirituelle. Le christianisme inscrit le principe de la subjecti-
vité dans I’histoire, c’est-a-dire la reconnaissance de la dignité et de la
valeur insurpassable de 'homme.

Nous retrouvons cette convergence de la religion et de la philosophie
dont jai laissé entendre qu’elle est le leitmotiv de la pensée de Ch. Werner.
Le christianisme, en effet, dit quelque chose de fondamental sur Dieu, le
monde et "homme, que la philosophie ne peut ignorer. La tache de la philo-
sophie consiste «a dépouiller la foi religieuse des formes qui la recou-
vraient» 27, Elle doit reconnaitre que le «christianisme a montré dans
I’lhomme un infini, qui domine le monde entier. Par la religion chrétienne,
I’homme apprend & se connaitre lui-méme dans son infinité » 28,

Dans une civilisation et une culture ou prime la connaissance quantita-
tive, celle qu'impliquent les mathématiques, la physique, la chimie ou la
biologie, le christianisme met en relief I'importance de la connaissance qua-
litative, qui, d’ailleurs dans une intention voisine de celles du platonisme et
de I'aristotélisme, justifie I'exemplarité inscrite en chaque étre et sa finalité:

26 Histoire de la philosophie moderne, Paris 1954, p. 65.
27 « Religion et philosophie», p. 434.
28 « L’homme et la religion », p. 56.



278 GABRIEL-PH. WIDMER

« L’univers tend a produire ’homme a la ressemblance de Dieu... Lorsqu’il
vit conformément a sa destinée, ’homme exauce le veeu de la nature... C’est
a I’homme ainsi congu, dans la plénitude de son essence, de son lien avec
Dieu et de son lien avec 'univers, — intermédiaire entre 'univers et Dieu
— c’est cet homme-la qui sera véritablement et enfin la mesure de toutes
choses »%.

Aussi le christianisme est-il 'une des conditions de cet humanisme
renouvelé auquel aspire notre contemporain. Héritier des humanismes
gréco-latin et judéo-chrétien, cet humanisme tiendra compte de I’esprit
scientifique et de I'esprit religieux qui donnent, en tant qu’esprit, 4 ’lhomme
de poursuivre son ascension. Religion de I’Esprit, le christianisme est la reli-
gion de I'avenir: « Nous allons au devant d’un réveil du christianisme qui
portera ’homme au-dessus de lui-méme et lui donnera de marcher humble-
ment avec Dieu. L’homme fera I’expérience que sa liberté, bien loin de le
séparer de Dieu, I'unit du fond de I'ame a I’Esprit Créateur » 3.

29 Ibid. p. 60.
30 L'dme et la liberté, p. 157.



	La pensée religieuse de Charles Werner

