
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 3

Artikel: La connaissance spirituelle selon Jonathan Edwards

Autor: Vetö, Miklos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 233-251

LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE
SELON JONATHAN EDWARDS

MIKLOS VETO

«Tu crois qu'il y a un seul Dieu?... Les diables le croient aussi et ils
tremblent...» Ce célèbre verset de l'Epître de saint Jacques évoque d'une
manière concise et dramatique le vieux problème du discernement entre un
savoir simplement théorique des choses de la religion et leur compréhension
profonde, illuminée par la grâce, nourrie par l'amour. Les écrivains chrétiens

ne cessèrent de s'interroger avec un intérêt passionné sur les
«critères» de ce discernement et leur recherche devint une préoccupation
majeure de la théologie de l'orthodoxie protestante dominée par le dogme
de l'élection personnelle au salut ou à la damnation. Or cette tâche se

complique considérablement par la nécessité où l'on se trouve d'éviter le double
écueil de la justice par les œuvres et d'une expérience seulement subjective
de la conversion. Autrement dit: en cherchant à analyser, à peser, à mesurer
sa foi et celle des autres, le chrétien ne peut se fier ni au témoignage extérieur

de ses œuvres ni à l'assurance intérieure de ses expériences. Ce sont les

sermons et les traités des puritains anglais et américains qui abordent cette

problématique avec le plus de passion et de vigueur, mais la méfiance à

l'égard de toute spéculation en matière de théologie réduit leurs travaux à

n'être que d'excellentes descriptions empiriques de la vie spirituelle, des
collections de conseils et d'observations pour distinguer les «saints» des

« hypocrites ». Or la question du discernement entre le savoir spirituel et le
savoir seulement « notionnel » dans le domaine religieux n'est qu'une
subdivision, un cas particulier de la distinction plus générale entre une connaissance

spéculative, théorique et conceptuelle d'une part, et une connaissance

intuitive, pratique ou réelle d'autre part. Par conséquent, l'élaboration d'une
théorie intégrale des rapports entre la connaissance notionnelle et la
connaissance spirituelle ne sera possible qu'en fonction d'une analyse de
leurs fondements métaphysiques. Celle-ci sera l'œuvre du seul grand
théologien-philosophe qu'ait produit le puritanisme anglo-américain, Jonathan
Edwards1.

Jonathan Edwards naît en 1703. Etudiant puis tutor à Yale, ensuite pasteur à

Northampton et missionnaire parmi les Indiens à Stockbridge. Il meurt comme
président de Princeton College en 1758. Sur la vie d'Edwards, O. E. Winslow: Jonathan
Edwards, 1703-1758: A Biography, New York 1940.



234 MIKLOS VETO

Jonathan Edwards a été pasteur d'une des plus importantes congrégations

protestantes de la Nouvelle-Angleterre, Northampton au Massachusetts;

et toute son œuvre n'est qu'une synthèse profonde et originelle entre
son expérience pastorale et sa théologie, calviniste dans son contenu
dogmatique, néo-platonicienne dans son inspiration philosophique2. Edwards
a eu affaire constamment à des âmes désireuses d'être assurées de leur
«élection», se débattant contre des inspirations inauthentiques, impures, et

contre des machinations cachées du diable. Un des plus grands mystères de

la vie chrétienne est ce mélange inextricable du bien et du mal, ou plutôt
cette manière subtile dont le mal imite le bien, dont le diable « se déguise en

un ange de lumière», cette similitude, voire cette identité troublante entre
les connaissances, la foi et les affections des élus et des réprouvés. Pour

pouvoir frapper davantage l'imagination de ses auditeurs, Edwards choisit
l'exemple du diable lui-même. Le diable, explique-t-il dans son sermon True

grace distinguished from the experience of the devils, a une très grande
connaissance spéculative en matière de théologie; après tout, il a été éduqué
dans la meilleure école de théologie de l'univers, le septième ciel Il connaît
fort bien Jésus-Christ en tant qu'il est le Sauveur des hommes, ainsi que
l'ordre et le système de la Rédemption. Il est très bien informé des choses de

l'autre monde et il est également un exégète remarquable des Saintes

Ecritures; il dispose même d'une «grande connaissance spéculative en matière
de religion expérimentale»3. Evidemment, tous ces développements ne sont

que des conjectures du prédicateur; et saint Jacques, dont le verset cité au
début de cet article sert comme exergue du sermon, ne parle pas de la
connaissance des diables mais de leur foi. Le diable est croyant. Il donne un
«consentement spéculatif» aux dogmes de la vraie religion. «Le diable»,
dit Edwards, «est orthodoxe dans sa foi; il croit au vrai système des

doctrines; il n'est pas déiste ou socinien, ni pélagien, arminien ou antinomien;
tous les articles de sa foi sont solides et il se trouve établi en eux ferme-

2 Parmi les diverses éditions des œuvres d'Edwards, la plus accessible est Works

of President Edwards, London 1817, Edinburgh 1847, réimprimée en 1968 par B.

Franklin, New York. Une édition critique est entreprise par Yale University Press:

Works of Jonathan Edwards, 1957. Jusqu'alors cinq volumes sont parus. Sur la

pensée d'Edwards, A. V. G. Allen: Jonathan Edwards, Boston 1889; P. Miller:
Jonathan Edwards, New York 1949; J. Carse: Jonathan Edwards and the visibility of
God, New York 1967; C. Cherry: The Theology ofJonathan Edwards. A reappraisal.
Gloucester 1974; R. Delattre: Beauty and Sensibility in the thought of Jonathan
Edwards, New Haven 1968. En français, on n'a que G. Lyon: L'idéalisme en Angleterre

au XVIIIe siècle, Paris 1888, p. 406-443 et M. Veto: « La mauvaise volonté selon

Jonathan Edwards», Les Etudes Philosophiques(1919), p. 39-54.
3 Works ofPresident Edwards, 8, 102 s. (désormais les volumes et la pagination de

cette édition seront indiqués par des chiffres arabes).



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 235

ment»4. Qui plus est, en dehors de sa connaissance et de sa foi, il possède
aussi un « sens » aigu des choses divines. Il apprécie fortement tout ce qui se

rapporte au salut, et il se trouve profondément affecté par «la redoutable
grandeur et majesté de Dieu »5. Le diable a donc la même connaissance, la
même foi et les mêmes «affections» que les élus; Edwards insistera même
sur le fait que diables et damnés disposent d'une connaissance plus étendue
et plus claire de la religion et qu'ils éprouvent des remords plus vifs que les

hommes in via6. «On ne va pas somnoler dans l'enfer», s'écriera
Edwards7.

Du point de vue de leur contenu, de leur matière, la connaissance
spirituelle et la connaissance naturelle des choses divines n'accusent guère de

différence. Parlant de certains de ses paroissiens de Northampton,
«convertis» pendant l'Eveil de 1735, Edwards remarque qu'ils «ont reçu
les premières convictions salvifiques à partir des raisonnements qu'ils ont
entendus » dans des sermons et des « arguments qu'ils ont entendus des
centaines de fois» auparavant8. Connues depuis l'enfance, les doctrines
religieuses ont servi de détonateurs à une mutation spirituelle, une nouvelle
création. Sans doute, il y a une immense différence entre une lecture seulement

«notionnelle» ou «historique» de l'Ecriture9, fondée simplement sur
la tradition et l'éducation10, et sa lecture spirituelle; mais si l'Esprit ouvre
les yeux qui furent auparavant aveugles à maintes vérités fulgurantes de la
Bible11, c'est que ces vérités s'y sont toujours trouvées12. Or, d'un point de

vue métaphysique, si la matière de la connaissance théorique est la doctrine,
celle de la connaissance «expérimentale» est le sentiment ou l'affection
qu'on ressent; dès lors, l'identité matérielle entre la connaissance spirituelle
et la connaissance naturelle ne vaut plus seulement pour la doctrine théologique,

mais se vérifie également dans le « sens » pour les choses religieuses
et morales. L'homme naturel n'étudie pas les choses spirituelles avec sa
seule intelligence; il leur donne aussi le consentement de sa volonté et il
éprouve à leur égard de puissantes affections. Autrement dit: pas plus

4 8, 104.
5 8, 114.

6 8, 116.
7 8, 106.

8 The Works ofJonathan Edwards, IV (édition de Yale; désormais les volumes de
cette édition seront indiqués par des chiffres romains), 180.

9 Voir note 21.
10 7, 391.
11 « Il n'y a que ceux qui sont illuminés par le Saint Esprit qui aient des yeux pour

voir ce qui doit être clair et visible à l'œil, et toutefois n'est visible qu'aux élus».
Calvin: Commentaire II, Timothée III. 16.

12 Cf. II. 280 s.



236 MIKLOS VETO

qu'une excellente connaissance doctrinale des mystères de la religion, une
vigoureuse expérience religieuse n'est interdite à l'homme naturel.

Le sentiment du bien et du mal et le sens des choses morales et surnaturelles

restent aigus chez les réprouvés; et Edwards décrit avec profondeur
les phénomènes d'une gratitude et d'une compassion seulement naturelles,
d'une affection pour ses enfants et son conjoint qui, tout en étant sincères et

hautement effectives, ne relèvent pas encore de la charité car elles ne sont
pas motivées par l'amour de la bienveillance pure13. Autrement dit, l'âme
humaine possède une conscience naturelle qui «n'implique pas un sens
vraiment spirituel ou un goût vertueux, mais qui néanmoins doit approuver
et condamner les mêmes choses qu'approuvent ou condamnent un sens
spirituel et un goût vertueux »14. Or la conscience naturelle n'inspire pas seulement

à l'homme un discernement immédiat du bien et du mal; elle lui
inculque également le sentiment qu'une juste rétribution doit suivre ses

actes. Les méchants ont un sens aigu de la grandeur de la divinité, et par
conséquent du caractère odieux de leur transgression contre elle. Ils
comprendront donc naturellement qu'ils méritent la condamnation, ils seront
convaincus du bien-fondé et de la justice de leur jugement15. Sans doute, ils
voient la grandeur infinie de Dieu; mais il ne faut pas oublier que même la
méchante congrégation d'Israël a pu contempler la gloire extérieure de

Dieu au Mont Sinaï'6! «Un homme méchant tout en restant un homme
méchant peut être rendu sensible à la terrible grandeur et majesté de Dieu
qui furent découvertes lors de la promulgation de la Loin. On n'a donc

qu'à répéter: en ce qui concerne leur «matière», c'est-à-dire la doctrine
spéculative et l'affection ou le sentiment, une surprenante similitude s'observe

entre l'esprit des saints et l'esprit des réprouvés. Et pourtant il y a une
différence très grande entre saints et hypocrites; on peut même dire que rien
n'est plus différent au monde que ces deux sortes d'êtres humains18. Mais
où trouver les critères pour discerner leurs sentiments et leurs expériences?

L'identité matérielle qu'on constate entre les contenus des actes mentaux
des saints et des réprouvés semble renvoyer l'analyse vers la considération
des facteurs purement subjectifs pour articuler les modalités propres à une
connaissance vraiment spirituelle. Au lieu de s'évertuer à distinguer la

matière des actes, on essaie plutôt de mettre en valeur la spécificité de leur
forme, c'est-à-dire la façon dont ils s'accomplissent; car — comme le

disait un théologien du XVIIe siècle — un homme naturel « peut aller aussi

13 2, 54 s.

14 2, 51.

15 10, 157.

16 II, 214.
17 10, 158.

18 cf. II, 205.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 237

loin pour la substance qu'un homme spirituel, mais non pas de la manière
correcte»19. C'est la manière d'agir et de sentir qui importe; et c'est précisément

parce que dans une connaissance purement théorique il ne peut pas y
avoir de différences véritables entre les actes des saints et ceux des

réprouvés, que les prédicateurs et les écrivains puritains ne cessent de

condamner une connaissance purement théorique dans le domaine
religieux. Comme le dit la Déclaration de Savoy des églises congrégationalistes
(les puritains de la Nouvelle-Angleterre étaient de strictes congrégationalistes):

il ne suffit pas de «professer» une foi seulement «doctrinale»
fondée sur «une connaissance purement notionnelle et traditionnelle»20,
sur un savoir qui ne fait qu'analyser les concepts et réciter les événements.
La véritable religion est un consentement actif et efficace de l'esprit tout
entier, tandis qu'un savoir purement notionnel n'est qu'une «ombre de la
connaissance»21 qui considère Dieu «comme s'il n'appartenait pas proprement

au système de l'existence réelle mais comme s'il était une espèce d'être

vague, imaginaire»22. Une connaissance seulement conceptuelle manque
de force et de vigueur; c'est pour cela d'ailleurs qu'après l'expérience de la
conversion «les hommes sont d'habitude convaincus des mêmes
choses» qu'auparavant, «mais à un plus haut degré»23. Il y a donc une
intensification de la connaissance, qui cependant ne prouve pas encore une
transformation réelle, un véritable changement de cœur. L'intensification de

la conviction n'est en dernière instance qu'un phénomène d'ordre psychologique,

et qui relève de facteurs purement matériels, la « matière » étant ici le

sentiment et l'affection.
La connaissance spirituelle est propre à l'état de la régénération dont le

Seigneur fait don à des élus. Elle est une nouvelle naissance où l'on devient

une nouvelle créature, où l'on acquiert un «nouveau sens» permettant à

l'esprit «de ne plus rien voir comme il voyait auparavant»24. Une simple
intensification de sensation spirituelle, bien qu'accompagnée par de
violentes émotions, ne relève guère que d'une modification naturelle de nos

perceptions; tandis que le «nouveau» sens doit effectuer une véritable
révolution dans le régime mental de tout notre être. Il s'agit d'une connaissance

«intuitive» de «la gloire transcendante des choses divines»25,

19 P. Miller: 77><? New England Mind, I, Boston 1953, p. 283.
20 The Savoy Declaration. W. Walker: Creeds and Patterns of Congregationalism,

Boston 1969, p. 361.
21 II, 274.
22 2, 61.
23 10, 186.

24II, 275.

25II, 298.



238 MIKLOS VETO

d'une appréhension «réelle» du Christ26. Il s'agit ici d'une puissante
lumière qui ne met pas seulement en valeur les contenus épars de notre
esprit, mais qui, en illuminant chacun d'eux, fait aussi ressortir leur ordre à

tous27. Mais en quoi consiste en fait ce nouvel exercice de mes perceptions
qui en modifie le régime d'une manière qualitative? Comment rendre

compte de ce nouveau sens qui nous permet d'embrasser de notre regard ce

qui fut auparavant de la dispersion, et qui investit la perception d'une sensibilité

accrue? C'est le regard qui se modifie; il nous faut donc entreprendre
une recherche pour ainsi dire épistémologique.

Réprouvés et élus connaissent également Dieu, mais ils ne le connaissent

pas de la même manière; on pourrait dire qu'ils connaissent même un Dieu
différent. Incapables de voir l'amabilité de la sainteté28, les méchants ne

contemplent pas les mêmes attributs divins que les saints; ou, plus exactement,

Dieu ne leur apparaît pas sous un aspect identique. Dieu est présent
«selon son essence» aux méchants et aux élus mais il ne se montre
«gracieusement» qu'à ses élus29. La contemplation de cette gracieuse présence,
opposée à la faible appréhension d'un Dieu ombre et aux terreurs qu'inspire

un Dieu juge et vengeur, reçoit son expression consacrée dans la
doctrine du sens spirituel qu'Edwards développe dans la meilleure tradition de

la théologie calviniste, mais avec une profondeur métaphysique jusqu'alors
inconnue. Comme le disait la Déclaration de Savoy: « la conversion à Dieu

est une application savoureuse et aimante de toutes les vérités
nécessaires qui les fait pénétrer grâce à une lumière et une vie spirituelles
jusqu'au fond même du cœur», de vérités «dont chacune a été admise dès

avant la conversion mais seulement d'une manière notionnelle en vertu
d'une éducation et tradition communes»30. A travers toute son œuvre
Edwards ne cesse d'exulter sur les sens des saints, sur le goût et la saveur
qu'ils ressentent à l'égard des choses divines. « Voir Dieu », dira-t-il dans un
de ses sermons, « c'est avoir une compréhension immédiate, sensible et
certaine de l'excellence glorieuse et de l'amour de Dieu»31. La compréhension
spirituelle « n'est pas seulement une simple présence des idées dans l'esprit

26II, 292.
27 Cf. Miscellany 408. 77ie Philosophy ofJonathan Edwards, éd. H. G. Townsend,

Greenwood Press, 1974, p. 249. Les miscellanies sont des notes qu'Edwards avait
écrites sa vie durant dans ses carnets. Elles vont de remarques de deux ou trois lignes
jusqu'à de courts traités. La majeure partie de ces textes est publiée dans les Œuvres

et dans le volume édité par Townsend. Une publication intégrale est prévue dans le

cadre de l'édition de Yale.
28 Miscellany 123. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 245.

29 10, 361.

30 The Savoy Declaration in W. Walker: Creeds and Patterns of Congregationalism,

p. 356.
31 10,361.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 239

mais le sens qu'a l'esprit de leur caractère excellent, glorieux et
délicieux»32. Et ce sens de Dieu est à entendre dans l'acception la plus forte:
« les idées douces de la nature glorieuse et aimable des choses de Dieu
plaisent d'une manière inexprimable à l'esprit des vrais saints c'est la

source de toutes leurs délices et la crème de tous leurs plaisirs; c'est la joie
de leur joie ». Elles ne cessent de lui offrir un « sweet and ravishing entertain-
ment»^; et la justice originelle elle-même, que l'homme avait perdue en

conséquence de la chute, consistait dans le fait d'éprouver de la joie à la vue
des choses divines, de ressentir «une suprême saveur dans les choses qui
étaient les plus belles et les plus excellentes, d'avoir une disposition à

trouver le plaisir le plus haut et le plus aigu dans les choses qui en étaient les

plus dignes »34. Quelle est cependant la signification exacte de ce sens spirituel,

comment expliquer tous ces épithètes sensibles? Dans une de ses
miscellanies35 Edwards expose la manière dont l'esprit se sert des signes pour
penser les idées des choses. Les signes ne représentent pas le contenu réel
des idées, ils permettent simplement à l'esprit de penser les idées, de s'en
servir dans ses raisonnements sans pour autant les avoir actuellement
présentes. Les signes sont le plus souvent soit les idées des noms que nous
attribuons aux choses, soit celles de certaines ressemblances ou accidents sensibles

qui s'y rapportent. Ils sont d'habitude abstraits et manquent de

vigueur; mais tant qu'il ne s'agit que de la description des réalités
matérielles, ils peuvent satisfaire aux exigences de l'esprit36. Il en va cependant
autrement dès qu'on en arrive aux réalités spirituelles et morales. Ces
dernières appartiennent à ce qu'Edwards appelle « les idées de la réflexion » ou
«idées des actes mentaux»37. Ces idées ne relevant pas de l'ordre figuratif
concret, elles ne peuvent pas être représentées dans leur intégralité. Pensant
à des réalités qui ne relèvent pas de la volonté ou des affections, l'esprit se

contente de se servir d'un signe qu'il substitue à l'idée elle-même; mais

quand il a affaire à des choses spirituelles, il ne peut en former des idées-

signes car « il n'existe pas d'idée actuelle de ces choses, si ce n'est l'existence
effective de ces mêmes choses dans notre esprit»38. Ou encore: «on ne

peut pas avoir des idées actuelles des choses mentales sans avoir ces mêmes
choses présentes à l'esprit»39: Mais alors les idées spirituelles ne sont pas
vraiment des idées proprement dites, elles sont plutôt des « répétitions » des

32 Miscellany 397. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 249.

33II, 250.
34 III, 231.
35 Voir note 27.
36 Miscellany 782. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 113 s.

37 Miscellany 238, p. 247.
38 Miscellany 782, p. 115.

39 Miscellany 782, p. 119.



240 MIKLOS VETO

réalités mentales40. Or les conditions de cette répétition ne relèvent pas de

la simple ratiocination mais d'un état d'âme particulier, d'une certaine
disposition de l'esprit. La description correcte et détaillée de l'idée de la
bienveillance ne traduit encore aucunement le sentiment lui-même, et je ne peux
pas avoir une véritable idée de la bienveillance dans mon esprit si je ne
possède pas une disposition à l'action bienveillante41. Si les idées d'ordre
théorique permettent une compréhension indirecte, en ce qui concerne les

idées morales et spirituelles, une disposition « sympathique » et connaturelle
est requise.

A partir de ce moment on est en mesure de comprendre les distinctions
edwardiennes qui conduisent à la doctrine du sens spirituel ou du sens du

cœur. Il y a, d'une part, une simple « cogitation » où les idées ne sont
présentes qu'à travers la médiation des signes et, d'autre part, une appréhension

où l'esprit a une vue idéale, immédiate de la chose pensée. Parmi les

choses appréhendées de cette manière «idéale» celles qui relèvent de la
volonté et lui plaisent ou déplaisent sont objets du sens du cœur. Dès lors
on pourra procéder à une autre distinction qui, elle, se trouve entre le savoir
spéculatif et le savoir sensible. Le savoir spéculatif englobe en son sein toute
compréhension immédiate, indirecte, ainsi que toute appréhension immédiate

des choses purement intellectuelles. Par contre, nous entendons par le

sens du cœur toute compréhension qui implique un sens ou un sentiment:
« Telle est toute appréhension idéale de la beauté et de la difformité ou de

tout ce qui est aimable ou haïssable, et toutes les idées de délice ou de

soulagement et toute appréhension idéale des désirs et des aspirations et

toute vue idéale de dignité et d'excellence de toute sorte; et aussi toute idée
de grandeur terrible ou de majesté redoutable»42. Et on appelle cette
connaissance sensible «en raison de cette sorte de goût intérieur ou
sentiment de douceur ou de plaisir, d'amertume ou de peine qui s'y trouvent
impliqués ou qui en naissent»43.

En opposition flagrante avec les préjugés vulgaires sur les puritains
sévères, sombres, ennemis de tous plaisirs et de toute nature, Edwards ne
cesse d'insister et d'exulter sur le caractère sensible de la véritable connaissance

spirituelle, sur ses joies débordantes, ses délices et ses douceurs44.

40 Miscellany 238, p. 247.
41 Miscellany 123, p. 245.

42 Miscellany 782, p. 118 s.

43 Miscellany 782, p. 120.

44 Au Paradis « every part of the saints' refined bodies shall be as full ofpleasure as
they can hold «Miscellany 95.10, 44. Quant à la nature» When we are
delighted with flowery meadows, and gentle breezes of wind, we may consider that we
see only the emanation of the sweet benevolence of Jesus Christ. When we behold the



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 241

Dans une observation ou plutôt une définition de base, il écrit que l'homme
«naturel» est aussi peu capable d'avoir une véritable compréhension des

réalités spirituelles qu'une personne privée du sens du goût, de concevoir la
douceur du miel, celle sans ouïe, la mélodie d'un air ou bien l'aveugle-né, la
beauté lumineuse de l'arc-en-ciel45. Le goût du miel, la mélodie d'un air ou
la beauté des couleurs de l'arc-en-ciel ne sont perceptibles que pour ceux
qui ont l'usage du goût, de l'ouïe et de la vue. Et la raison démonstrative ou
la faculté de ratiocination ne pourraient remplacer les sens. « La raison peut
déterminer que le miel est doux pour les autres mais ne me donnera pas une
perception de sa douceur»46. C'est grâce à nos sens que nous percevons les

beautés diverses de ce monde sensible, et au lieu de disparaître ou de

s'effacer nos sens deviendront plus purs, plus intenses, plus parfaits dans
l'autre monde47. Comme le disait John Smith, le platonicien de Cambridge
qu'Edwards avait connu48: au ciel «la raison devient sens»49. Si la raison
se transforme au ciel en sens, c'est que là on verra face à face, et la connaissance

démonstrative se métamorphosera en une appréhension directe. Au
ciel Dieu « se découvrira lui-même » devant les saints qui l'appréhenderont
avec «certitude» et seront rendus «sensibles» à sa présence50. Cette
appréhension céleste des bienheureux est pour ainsi dire anticipée dès ici-bas par
les saints. Pour désigner leur manière de connaître, Edwards se sert de

termes comme « sensation spirituelle », « sens surnaturel » « sens nouveau »

ou «vue spirituelle». Mais s'il souscrit encore à l'évaluation traditionnelle
de la vue comme le sens supérieur51, il choisit néanmoins le goût comme
véhicule terminologique par excellence de sa théorie. Le goût a toutes les

connotations d'immédiateté de la vue; mais il possède encore la vertu
supplémentaire d'une immédiateté quasi charnelle et, comme on le verra plus
tard, c'est grâce à son ordination au beau que se parachèvera son rôle
d'instrument conceptuel privilégié de l'epistemologie métaphysique edwar-

fragrant rose and lily, we see His love and purity. So the green trees, andjields, and
singing of birds are the emanations of His infinite joy and benignity. The easiness and
naturalness of trees and vines are shadows of His beauty and loveliness. The crystal
rivers and murmuring streams are the footsteps of His favor, grace and beauty». Miscellany

108. Observations concerning the scripture oeconomy of the Trinity. Appendix, ed.
E. C. Smith, New york 1880, p. 95.

45II, 208.
46 8, 18.

47 Voir sur cela de magnifiques extraits de miscellanies en 10,41 s. et 10,68 s.

48 Cf. 11,65.
49 J. Smith: Select Discourses, London 1821, p. 19.

50 10, 362 s.

51 II, 275.



242 MIKLOS VETO

dienne. Le goût se rapporte à la saveur52, et la saveur, c'est la présence la

plus immédiate d'une chose au palais humain; or, comme le disait un
théologien puritain, « l'entendement, en tant que devenu spirituel, est le palais
de l'âme »53. D'autre part, le goût comporte aussi l'élément essentiel d'une
appréhension et d'un jugement immédiats et infaillibles. C'est la synthèse

— sous le signe de l'immédiateté — de la saveur et du jugement qui place la
notion du goût à la charnière des investigations philosophiques du XVIIIe
siècle54, et Edwards lui-même se servira d'une définition puisée à une

source purement philosophique pour élaborer sa doctrine d'un goût surnaturel.

« Avoir du goût — et il cite la Cyclopèdie de Chambers — c'est rendre

aux choses leur vraie valeur, être affecté par le bien, choqué par le mal »,
c'est-à-dire «juger d'une manière saine». Toutefois le goût n'est pas la
même chose que le jugement. Ce dernier donne raison de ses décisions
tandis que le goût, « avant même d'avoir eu le temps de se consulter, a déjà
pris parti (...); c'est le premier coup d'œil qui découvre dans un instant la

nature et les relations des choses (..,)»55.

Synthèse d'une sensation immédiate et d'un jugement instantané, le goût
a son usage éthique et surnaturel. Il discerne le bien et le mal, le saint et

l'impie «sans s'embarrasser d'un train d'arguments»56, et ceci avec une
exactitude plus grande que ne saurait fournir un raisonnement précis et

prolongé57. Ce jugement immédiat que rend le goût spirituel concernant la

nature de ses objets n'est aucunement l'acte d'une intelligence neutre
théorique; il nous permet d'éprouver «une sainte délice» de tout ce qui est

vraiment bon et saint, de savourer la douceur des choses divines58. Car ne
l'oublions pas: pour les saints, «les idées douces de la nature glorieuse et
aimable des choses divines (...)» sont « la source de toutes leurs délices et la
crème de tous leurs plaisirs (...)»59! Edwards décrit avec de magnifiques
expressions la douce saveur des choses surnaturelles; mais il veille également

à ne jamais réduire le nouveau sens à une activité infra-rationnelle. Le

52 Sur sapienta et sapere voir A. Kraus : Der Begriffder Dummheit bei Thomas von
Aquin und seine Spiegelung in Sprache und Kultur, Münster 1971, p. 28 s. Remarquons

que, selon St.-Grégoire le Grand, «les orgueilleux s'ils ont la science des
secrets divins, n'en ont pas la saveur». Moralia 23, cité par St.-Thomas d'Aquin: La
Somme Théologique II-II. 162. 3 ad primum.

53 T. Goodwin: Works VII, London 1863, p. 143.

54 Voir pour cela, entre autres, E. Cassirer: La philosophie des lumières, Paris
1966.

55 E. Chambers: Taste. Cyclopedia, London 1738, II, cité II, 280 s.

56 II, 281.

57II, 284.
58 II, 281.

59 II, 250.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 243

nouveau sens qui se traduit dans un goût sensible et aigu de la beauté des

choses divines contribue aussi à nos connaissances purement naturelles, les

renforce et les illumine60; il nous fournit une vision exacte et non pas seulement

une simple «opinion» concernant l'Evangile61. De la même manière
qu'« un homme au palais sûr juge de chaque bouchée particulière par son
goût et pourtant son palais lui-même doit être jugé par certaines règles et

raisons pour savoir s'il est sûr ou non... », les saints, jugeant par un goût
spirituel, ne doivent pas avoir chaque fois « recours aux règles expresses de la
Parole de Dieu par rapport à chaque acte et à chaque action Mais

pourtant leur goût en général demeure sujet à la règle de la Parole de Dieu
et doit être jugé par elle (...)62.

L'insistance edwardienne sur l'immédiateté du goût surnaturel ne

signifie aucunement que le nouveau sens soit fonction de la seule subjectivité

des saints, et le problème de l'objectivité revient, mais cette fois-ci à un
niveau plus profond. La différence entre la connaissance des saints et celle
de l'homme naturel ne relève pas simplement de leur manière de juger mais
aussi du contenu de leur perception. Si le fait d'une émotion puissante ou
d'une immédiateté particulière ne rendent pas encore nos sensations

authentiquement spirituelles, c'est que les idées que nous recevons par elles

ne sont que des idées naturelles. Dans la perception intérieure propre à la
sensation surnaturelle on a affaire — Edwards parle ici le langage de Locke

— à «une nouvelle idée simple»63, à «certaines sortes d'idées qui sont
simplement différentes de tout ce qui se trouve dans l'esprit de l'homme
naturel»64. Le pécheur, écrit Edwards dans ses carnets, se trouve privé
«jusqu'aux idées mêmes des choses spirituelles»65; et si le méchant est

incapable d'apercevoir le caractère aimable de la sainteté, c'est qu'il ne
possède aucune idée correspondant à ce mot66. C'est donc au niveau même des

idées, c'est-à-dire des contenus, que la connaissance spirituelle se distingue
de la connaissance naturelle; et on dirait même que les idées nouvelles que
perçoit le sens spirituel ont une objectivité accrue. Le nouveau sens a

comme contenu Dieu et les choses spirituelles non pas en tant qu'ils
apparaissent à l'homme, mais en tant qu'ils sont en eux-mêmes. Les bienheureux,
écrit Edwards, voient Dieu au ciel comme il est67, et dès ce monde la
connaissance spirituelle appréhende «la beauté, la gloire et le bien

60 Cf. II, 307 s.

61 II, 306, cf. 8, 9.

62 II, 284.

63II, 205.
64 II, 271.
65 Miscellany 239. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 248.
66 Miscellany 123. Ibid., p. 246.
67 10, 362.



244 MIKLOS VETO

suprême» en Dieu comme il est en lui-même68. On aime Dieu pour ce qu'il
est en lui-même69, on se réjouit en lui «en tant que glorieux et excellent en
lui-même70. Ce n'est qu'à travers cette nouvelle et profonde objectivité
qu'on saura concevoir et contempler «les saints comme saints»71, ce n'est

que dans cette condition qu'on «trouve le cœur... de traiter Dieu comme
Dieu»72. C'est donc par les nouvelles idées simples que l'âme voit Dieu

comme Dieu; mais en quoi consiste la divinité de Dieu, quels sont les attributs

qui le représentent comme il est lui-même, par opposition aux notions
superficielles que forment de lui les méchants et les hypocrites?

C'est la distinction entre les attributs moraux et les attributs naturels de

Dieu qui se trouve au centre des analyses edwardiennes. Par « naturel », il
entend ce qui concerne l'être; par «moral», ce qui relève du bien —, c'est

pour cela d'ailleurs qu'il remarque dans ses carnets que si les anges sont
naturellement plus forts et plus grands, les saints, eux, sont supérieurs en
bonté73. Etres spirituels, les anges ont une supériorité donnée, ontologique;
tandis que les hommes régénérés — les saints —jouissent par rapport à eux
d'une primauté advenue, morale. Quant à Dieu, ses attributs naturels sont
sa force, son entendement, etc., tandis que ses attributs moraux se concentrent

dans sa sainteté74. Cette division est des plus traditionnelles, mais

Edwards l'enrichit d'une nouvelle dimension. Dans la description des attributs

moraux de nouvelles épithètes se précipitent sous sa plume, épithètes
qui convergent autour de la notion d'excellence, ou plutôt de celle de
beauté. Dans le Traité sur les affections religieuses, il déclare que, privé du

sens de la beauté morale des choses divines, notre savoir ne se distinguerait
guère de celui que peuvent obtenir les diables75. Autrement dit: il ne suffit
pas de contempler « la redoutable majesté de Dieu », il faut aussi pouvoir
tenir devant ses yeux «sa sainte majesté aimable»76. La nature même des

diverses créatures se distingue selon les choses dont elles jouissent comme
leurs bien propres77 et ce bien propre pour les saints est l'excellence même
des choses saintes et divines78. L'âme de l'homme déchu est aveugle à cette

6» II, 241.

69 II, 247.
70 II, 250.
71 II, 275.

72II, 452. Par contre, les méchants ne veulent pas accepter Dieu comme il est: 10,

399 s.

73 Miscellany 824 in R. Delattre: Beauty and Sensibility in the thought of Jonathan

Edwards, p. 202.
74 II, 256.

75II, 273.
76 II, 265.

77II, 262.
78 II, 277.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 245

sainte beauté79 dont le sens faisait partie de lajustice que l'homme a perdue

par la chute80, et que Dieu «restaure» dans ses élus81. Cette «beauté de la
sainteté»82, ou le vrai bien moral, est la chose la plus importante au monde;
et c'est en elle que consiste la sainteté des saints et la divinité de Dieu. Sans

cette beauté transcendante «le monde entier est vide, il n'est pas meilleur

que le néant, voire pire que le néant Si on ne voit pas cela, on ne voit
rien qui soit digne d'être vu Ceci est la beauté de Dieu et la divinité de
la Divinité sans laquelle Dieu lui-même serait du mal infini et sans

laquelle il aurait mieux valu que l'être ne fût point»83.
La sainteté, la gloire, la plénitude, l'excellence sont des notions qui, pour

ainsi dire, culminent dans celle de la beauté, cette dernière permettant à

Edwards de formuler sa théorie de la connaissance spirituelle dans les

termes d'une synthèse subtile des facteurs objectifs et subjectifs. Déjà Henri
More, confronté à la même problématique, a ébauché l'idée d'une «faculté
boniforme dans l'âme » qui ne nous permet pas seulement de distinguer ce

qui est simplement et absolument le meilleur, mais aussi d'en jouir84.
Edwards, lui aussi, a besoin d'une notion exprimant l'état où l'appréhension

produit immédiatement la jouissance, l'état où la compréhension et la

délectation naissent ensemble; et s'il choisit le beau, c'est parce que «le
beau est le modèle de ce qu'on ne peut pas connaître sans en jouir»85.
Toutefois cet aspect subjectif de l'appréhension du beau, qui en fait eo ipso de la

jouissance, ne saurait pas encore rendre compte de l'option qui érige le

beau en catégorie centrale de la pensée de Jonathan Edwards. Si la beauté

est effectivement la catégorie centrale de la métaphysique edwardienne —
c'est la thèse du remarquable ouvrage de R. Deiattre86 —, c'est que dans la
meilleure tradition néo-platonicienne ce pasteur calviniste la conçoit en une
profonde solidarité organique avec le bien. Influencé par Schaftesbury (« la
beauté la plus naturelle au monde est la vérité morale»87) et par Hut-
cheson («l'auteur de la nature... a fait de la vertu une forme aimable»88),

79 II, 276.
80 III, 231.
81 11,301.
82 «Beauty of holiness», une célèbre fausse traduction de Ps. 29,2. Elle revient

constamment dans les écrits religieux des XVIIe et XVIIIe siècles.
83 II, 274.
84 H. More: Enchiridium Ethicum, London 1667, I. ii. 5.

85 R. Delattre: Beauty and theology: a reappraisal of Jonathan Edwards, Soundings

II, 1968. p. 66.
86 R. Delattre: Beauty and sensibility in the thought ofJonathan Edwards.
87 A. Shaftesbury: Characteristics I, ed. J. Robertson, Indianapolis 1964, p. 94.
88 F. Hutcheson: An inquiry concerning beauty, order, harmony and design, The

Hague, 1973, p. 25.



246 MIKLOS VETO

mais transcendant infiniment ces moralistes, Edwards s'engage résolument
dans la voie d'une présentation proprement métaphysique du beau. La
beauté ou l'excellence, écrit-il, consiste dans l'égalité ou la proportion, c'est-
à-dire dans l'accord entre les êtres. Or rien ne plaît davantage à l'esprit que
l'être, et l'accord entre plusieurs êtres lui présente une quantité accrue d'être.
Par contre, l'inégalité et la disproportion qui sont la laideur elle-même

déplaisent à l'âme car elles manifestent un désaccord entre les êtres, c'est-à-
dire une diminution d'être89. S'il en est ainsi, alors la définition de l'excellence

sera « le consentement de l'être à l'être Plus il y a du consentement

et plus il est étendu, plus grande est l'excellence m90. Or l'être véritable
— et dont le corps n'est qu'une ombre — est l'esprit91, et le consentement
entre les êtres spirituels prend la forme de l'amour. Donc la forme la plus
haute de l'excellence ou de la beauté est l'amour92. Si dans les écrits de

jeunesse il y a encore une apparente continuité entre beauté naturelle et

amour93, la dissertation sur La nature de la vraie vertu précisera les choses

et distinguera entre beauté première et beauté seconde. Par beauté première,
Edwards entend un accord de pure bienveillance entre les êtres spirituels; et

par beauté seconde, simple image de la première, il entend les proportions
et les rapports de convenance dans les choses matérielles et dans les

comportements humains motivés par la seule justice naturelle94. Si Edwards
étend le champ d'application de la notion du beau à la sphère de l'amour,
c'est qu'il veut insister sur le plaisir immédiat qu'éprouve l'esprit devant la

contemplation de l'excellence morale et religieuse. Le beau nous plaît
immédiatement par une sorte d'instinct qu'implante en nous la Providence
divine95, et cette immédiateté doit se retrouver dans le véritable amour. La
jouissance du beau n'exige pas un long raisonnement, son idée nous affecte

par sa simple présence et notre affection « ne dépend que de la constitution

de nos esprits grâce à laquelle dès que nous possédons une telle
idée elle apparaît belle »96. Toutefois cette immédiateté et cette absence

apparente de l'élément rationnel ne renvoient pas encore à un sentiment

purement arbitraire — et ceci est particulièrement vrai dans l'amour
éprouvé pour la beauté première, c'est-à-dire dans l'amour proprement
dit97. L'immédiateté de l'amour pour la beauté première signifie moins

89 77ie Mind 1. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 25.
90 Ibid.
91 The Mind 1. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 24, 26.
92 The Mind L Op. cit., p. 26 s.

93 The Mind 62. Op. cit., p. 63.

94 2, 25 s.

95 Cf. 2, 73.

96 2, 72 s.

97 2, 73.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 247

l'absence du raisonnement ou le débordement irrationnel que l'immédiateté

propre à la vraie vertu. Cette vraie vertu consiste dans une ferme disposition

à opter toujours pour le bien, dans un habitus quasi infaillible pour
effectuer le bon choix. La vertu — comme le suggère la République — est

pour ainsi dire imprégnée dans le tissu même de notre être d'une manière
telle qu'elle interdit l'hésitation, le délai, toute attitude dilatoire. Elle est la
traduction au niveau du comportement de l'option profonde qu'on avait
prise auparavant pour le bien. L'immédiateté d'un agir vertueux exprime le

fait que notre volonté veut directement le bien, seulement pour lui-même,
au lieu de ne vouloir ce qu'elle veut que comme autant de moyens ou de

chaînons de son amour-propre, de son vouloir égoïste.
L'immédiateté du sentiment du beau exprime l'attachement «désintéressé

» de l'âme à la proportion et à l'égalité. On ne fait pas retour sur soi

avant d'éprouver une jouissance vive à la perception du beau. Autrement
dit: on jouit du beau pour lui-même. Ce désintéressement, cet amour sans

retour sur soi est le propre de toute vraie affection religieuse et morale98. Ils

expriment une profonde affinité, une véritable conformité du sujet affecté à

l'objet de son affection. Le sentiment du beau correspond à une situation où

aucun facteur étranger, aucun troisième terme ne s'interpose entre le sujet et

l'objet; et on retrouve cette même immédiateté dans l'amour de pure
bienveillance. Si l'amour peut être désintéressé c'est que l'amant est devenu,

pour ainsi dire, similaire à l'aimé. Autrement dit: le plus haut amour a

comme objet un être qui aime. L'amour suprême est amour pour
l'amour.

Le consentement entre des êtres qui est la véritable beauté morale ne
peut avoir lieu qu'entre plusieurs êtres, mais Dieu a la particularité d'avoir
la beauté en lui-même99 et c'est par cette «beauté divine» qu'il se distingue
surtout des autres êtres100. Ces idées reçoivent leur sens plénier dans les

développements edwardiens sur la Trinité, sur un être auquel le consentement

entre êtres est intrinsèque et intérieur101; mais ici l'essentiel c'est que
Dieu ayant la beauté en lui-même, Dieu étant la beauté elle-même, il est

l'amour pur et comme tel il sert d'exemple et d'archétype à tout autre
amour. Dans le véritable amour l'objet et le sujet pour ainsi dire coïncident;
or si cette coïncidence est l'essence même de la Trinité, elle n'est possible

pour l'homme qu'au terme d'un apprentissage, c'est-à-dire d'une transfor-

98 Cf. II, 241 s.

99 The Mind 45. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 49.

100 II, 298.
101 Voir surtout Observations concerning the scripture oeconomy of the Trinity, ed.

E. C. Smyth, New York; An unpublished essay of Edwards on the Trinity, éd. G. P.

Fischer, New York 1903; Miscellany 117. The Philosophy of Jonathan Edwards, p.
258, etc.



248 MIKLOS VETO

mation et surtout en vertu seulement d'une opération surnaturelle. « Un
amour saint », écrit Edwards, « a un objet saint », il est l'amour de ce qui est

saint en tant que saint. Rien ne s'accorde mieux avec la nature sainte que la
sainteté car « rien ne peut être plus agréable à une nature qu'elle-même »102.

C'est une vieille maxime philosophique que le récepteur doit être similaire
au reçu, et elle vaut très particulièrement pour la connaissance spirituelle où
l'intervention divine par la grâce «assimile» l'âme à Dieu. Dans une veine

apparemment panthéisante Edwards distingue entre «le bien objectif» et

«le bien inhérent» des saints. Par bien objectif on entend l'objet extrinsèque

dont la possession nous rend heureux, tandis que le bien inhérent est

cette excellence ou plaisir qui est dans l'âme elle-même. Or pour les rédimés
les deux biens sont la même chose. Dieu, « leur portion », est le bien objectif
qui les remplit de délectation; mais leur excellence, c'est-à-dire leur bien
inhérent, est également Dieu: c'est par la participation à Dieu, par la
communication de l'excellence divine qu'il y a en eux de l'excellence et de la
joie103. Quelques années plus tard, Edwards identifiera cette excellence avec
« la sagesse spirituelle » qui est un don immédiat de la divinité à la créature,
ou plutôt «une sorte d'émanation de la beauté de Dieu»104; l'aspect pan-
théisant de la doctrine disparaît aussitôt qu'on comprend: on se meut ici
dans le contexte protestant de la souveraineté et de la primauté absolues de la

grâce qui, seule, peut conférer de la sagesse spirituelle à un homme, une
appréhension véritable, intérieure de Dieu. On rencontre d'ailleurs en

creux, dans toute cette problématique, la doctrine traditionnelle de la
double opération du Saint-Esprit qui inspire, d'une part, les paroles de

l'Ecriture et infuse, d'autre part, un sens dans les saints pour pouvoir les

comprendre. La présence pour ainsi dire objective du Saint-Esprit dans

l'Ecriture a sa contrepartie dans sa présence subjective au cœur du
régénéré; et si l'Esprit ne rend pas sensible « la douceur de la Parole la Bible
demeure tout à fait lettre morte, une chose sèche, inanimée et sans goût»105.
Il y a donc une ordination primitive de l'esprit régénéré à la Parole, une
sorte d'accord préétabli entre le sens spirituel des saints et la signification
authentique de l'Ecriture. Autrement dit, le goût surnaturel « fait que le vrai
sens vient le plus naturellement à l'esprit en vertu de l'harmonie qui prévaut
entre la disposition et le goût d'une âme sanctifiée et le sens véritable des

règles de la Parole de Dieu»106.

S'il y a une affinité entre le sujet et l'objet du connaître des saints, elle se

retrouve également dans les affections et les connaissances des méchants et

102II, 261.
103 6, 442 s.

104 8, 117.

105II, 274.
106 II, 285.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 249

c'est elle qui explique en dernière instance les différents régimes de perception.

L'exergue du sermon True Grace distinguished from the experience of
the devils est le verset de saint Jacques; et à la fin de son texte Edwards
revient à l'Epître pour en compléter la citation: «Tu crois qu'il y a un seul

Dieu?... Les diables le croient aussi et ils tremblent. Veux-tu savoir, homme
insensé, que la foi sans les œuvres est stérile »107. C'est donc la présence des

œuvres qui permet de distinguer la foi des élus et celle des réprouvés. Or,
évidemment, il ne s'agit pas ici du constat objectif des résultats extérieurs
d'un certain état d'âme. Ce ne sont pas les œuvres, séparées de leur sujet, en

elles-mêmes, qui témoignent de la vraie foi mais ce sont « des exercices de la

grâce l'amour, la joie, la paix, la patience la douceur qui montrent

avec évidence l'appartenance au Christ, et la vie dans l'Esprit»108. Ces

«fruits de l'Esprit» ne sont pas des choses, des actes ou des comportements
particuliers, mais des qualités générales de la personne régénérée; et si

Edwards commence — après Y Epître aux Galatiens — son enumeration
avec l'amour, c'est que l'amour est la source, la quintessence et la somme de

toutes les «affections gracieuses» 109. Toutefois — et c'est ici l'essentiel —
pour Edwards l'amour n'est pas simplement une catégorie théologique ou
morale, mais une notion proprement métaphysique. Il est égalité, proportion

et surtout consentement, et c'est en tant que tel qu'il rend compte des

structures de l'affinité entre les deux pôles de la perception.
Les saints, lit-on dans le Traité sur les affections religieuses, trouvent leur

joie en Dieu, les hypocrites en eux-mêmes110. Les uns pratiquent le consentement,

les autres le retour sur soi. Or le retour sur soi rompt la proportion
et brise l'égalité; donc les saints seront beaux en eux-mêmes et les méchants

seront laids111. Qu'on soit beau ou laid, on dispose du même savoir spéculatif;

car celui-ci ne concerne que les choses naturelles, c'est-à-dire l'être

simple qui n'est ni beau ni laid, donc n'exige pas de beauté morale dans

l'esprit qui le perçoit. Il en va cependant autrement pour toute perception
qui dépasse le simple domaine spéculatif, celui des faits naturels. En ce qui
concerne l'excellence, la sainteté ou la beauté, c'est-à-dire les réalités

morales, les hypocrites ne voient pas les mêmes choses que les saints, ou

107 Jac. 2, 19-20 in 8, 124. L'italique est de nous.
108 8, 111.

109 Cf. II, 108.
110 II, 249.
1 ' ' Cf. The Mind 1. The Philosophy ofJonathan Edwards, p. 27. Selon les paroles

d'Edwards, les premiers seront «lovely», les seconds «unlovely»; cf. Charily and Us

fruits, éd. T. Edwards, London 1969, p. 328. Remarquons qu'en anglais le terme
« lovely » est une heureuse synthèse du moral et de l'esthétique au niveau même du
langage.



250 MIKLOS VETO

plutôt ils les voient autrement. Le méchant, écrit Edwards dans ses carnets,
ne voit pas l'amabilité de la vertu112. Les méchants et les diables verront
tous les attributs naturels de Dieu, sa majesté, sa force, sa grandeur, et ils
connaîtront également ses attributs moraux. Mais ils verront ces derniers
autrement que les saints. Ils vont voir et connaître tout ce qui appartient
aux attributs moraux de Dieu, sauf leur beauté et leur amabilité113. Ils
sauront décrire ces attributs moraux, mais ils ne seront pas capables d'en
discerner les éléments proprement moraux qui, eux, ne sont objets que du
nouveau sens spirituel. Autrement dit: ils disposent d'une connaissance
théorique de la réalité morale des choses divines, mais ils n'en possèdent pas
une connaissance pratique, immédiate. Il se trouve «une amabilité
inhérente, douce, rafraîchissante dans les choses décrites par l'Evangile»"4,
mais qui demeure cachée devant leurs yeux. « La redoutable grandeur » de

Dieu peut «vaincre» leurs forces, mais sa gloire morale ou spirituelle ne
fera pas fondre leur cœur '15. Et c'est le point où gît l'essentiel de la doctrine
edwardienne.

Avant l'opération régénératrice de la grâce l'âme voit et sait que son
péché s'oppose à la volonté divine, mais elle ne comprend pas encore combien

horrible et haïssable le péché est en lui-même116. Or il y a plus ici
qu'une simple cécité à l'égard des choses divines, on y rencontre du refus et
du ressentiment. « Les diables », prêche Edwards, « connaissent la distance

qui les sépare de Dieu mais ils ne lui sont pas réconciliés» "7. Ils voient très
bien tout ce qui les sépare de Dieu, ils comprennent leur infériorité, leur
éloignement et la grandeur de Dieu, mais ils n'y consentent pas. Or, c'est le

consentement d'un être à un autre qui suscite la beauté morale et c'est en lui
que consiste l'amour véritable. Le refus du consentement est la haine et si le

sommet de l'amour, c'est le consentement à un être en tant qu'il est lui-
même consentement, le paroxysme de la haine c'est le refus du consentement

à un être précisément parce qu'il est consentement. La beauté de Dieu,
qui est essentiellement sa sainteté, exerce une puissante répulsion sur le

diable qui hait Dieu à cause de sa sainteté elle-même118. La véritable haine,
la haine à l'état pur, c'est la haine de l'amour! L'amour de l'amour et la
haine de l'amour distinguent en dernière instance la vraie grâce de l'expé-

112 Miscellany 123. 77ie Philosophy of Jonathan Edwards, p. 245.

113II, 264.

114 II, 251.

115II, 264 s.

116 II, 363 s.

117 Charity and its fruits, p. 148.

118 8, 120.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 251

rience des diables. Si toute l'attitude humble, reverente, adorante du diable
dans l'Evangile (Luc 8,25) ne témoigne pas encore d'une piété authentique,
c'est qu'il lui manque l'Amour119. Refusant le consentement au pur consentement

qu'est Dieu dans le sacrifice de son Fils, les hypocrites ne peuvent
pas contempler la beauté transcendante des choses divines qui leur apparaît
plutôt laide et haïssable120; et «la bonne odeur» même du Christ (2 Co 2,

15) est «une odeur mortelle» dont «les méchants» crèvent et
«étouffent»121.

119 Treatise on Grace, Selections from the unpublished writings of Jonathan
Edwards, ed. A. B. Grossart, 1865, p. 35.

120 8, 120.

121 J. Calvin: Serm. Deut. 2, 24 s. Opera XXVI, 38.



A l'occasion du dixième anniversaire de la mort du philosophe genevois Charles
Werner, la Faculté des Lettres de l'Université de Genève a organisé une séance

commémorative au cours de laquelle les trois exposés qui suivent ont été prononcés.


	La connaissance spirituelle selon Jonathan Edwards

