Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 3

Artikel: La connaissance spirituelle selon Jonathan Edwards
Autor: Veto, Miklos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381145

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 233-251

LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE
SELON JONATHAN EDWARDS

MIKLOS VETO

«Tu crois qu’il y a un seul Dieu?... Les diables le croient aussi et ils trem-
blent...» Ce celébre verset de I'Epitre de saint Jacques évoque d’une
maniere concise et dramatique le vieux probléme du discernement entre un
savoir simplement théorique des choses de la religion et leur compréhension
profonde, illuminée par la grace, nourrie par I'amour. Les écrivains chré-
tiens ne cessérent de s’interroger avec un intérét passionné sur les «cri-
teres» de ce discernement et leur recherche devint une préoccupation
majeure de la théologie de I'orthodoxie protestante dominée par le dogme
de I’¢lection personnelle au salut ou a la damnation. Or cette tiche se com-
plique considérablement par la nécessité ou ’on se trouve d’éviter le double
écueil de la justice par les ceuvres et d’une expérience seulement subjective
de la conversion. Autrement dit: en cherchant a analyser, 4 peser, a mesurer
sa foi et celle des autres, le chrétien ne peut se fier ni au témoignage exté-
rieur de ses ceuvres ni a 1’assurance intérieure de ses expériences. Ce sont les
sermons et les traités des puritains anglais et américains qui abordent cette
problématique avec le plus de passion et de vigueur, mais la méfiance a
I'égard de toute spéculation en matiére de théologie réduit leurs travaux a
n’étre que d’excellentes descriptions empiriques de la vie spirituelle, des col-
lections de conseils et d’observations pour distinguer les «saints» des
«hypocrites». Or la question du discernement entre le savoir spirituel et le
savoir seulement « notionnel » dans le domaine religieux n’est qu’une subdi-
vision, un cas particulier de la distinction plus générale entre une connais-
sance spéculative, théorique et conceptuelle d'une part, et une connaissance
intuitive, pratique ou réelle d’autre part. Par conséquent, I’élaboration d’une
théorie intégrale des rapports entre la connaissance notionnelle et la
~connaissance spirituelle ne sera possible qu’en fonction d’une analyse de
leurs fondements métaphysiques. Celle-ci sera I’ceuvre du seul grand théolo-
gien-philosophe qu’ait produit le puritanisme anglo-américain, Jonathan
Edwards!.

' Jonathan Edwards nait en 1703. Etudiant puis tutor a Yale, ensuite pasteur a
Northampton et missionnaire parmi les Indiens a Stockbridge. Il meurt comme preé-
sident de Princeton College en 1758. Sur la vie d’Edwards, O. E. WiNnsLow: Jonathan
Edwards, 1703-1758: A Biography, New York 1940.



234 MIKLOS VETO

Jonathan Edwards a été pasteur d’'une des plus importantes congréga-
tions protestantes de la Nouvelle-Angleterre, Northampton au Massachus-
setts; et toute son ceuvre n’est qu’'une synthése profonde et originelle entre
son expérience pastorale et sa théologie, calviniste dans son contenu dog-
matique, néo-platonicienne dans son inspiration philosophique?. Edwards
a eu affaire constamment a des ames désireuses d’étre assurées de leur
«election », se débattant contre des inspirations inauthentiques, impures, et
contre des machinations cachées du diable. Un des plus grands mystéres de
la vie chrétienne est ce mélange inextricable du bien et du mal, ou plutot
cette maniére subtile dont le mal imite le bien, dont le diable «se déguise en
un ange de lumiere», cette similitude, voire cette identité troublante entre
les connaissances, la foi et les affections des ¢€lus et des réprouvés. Pour
pouvoir frapper davantage I'imagination de ses auditeurs, Edwards choisit
I’exemple du diable lui-méme. Le diable, explique-t-il dans son sermon True
grace distinguished from the experience of the devils, a une trés grande
connaissance spéculative en matiére de théologie; aprés tout, il a été éduque
dans la meilleure école de théologie de 'univers, le septieme ciel! Il connait
fort bien Jésus-Christ en tant qu’il est le Sauveur des hommes, ainsi que
I'ordre et le systéme de la Rédemption. Il est trés bien informé des choses de
I'autre monde et il est également un exégete remarquable des Saintes Ecri-
tures; il dispose méme d’une « grande connaissance spéculative en matiere
de religion expérimentale » 3. Evidemment, tous ces développements ne sont
que des conjectures du prédicateur; et saint Jacques, dont le verset cité au
début de cet article sert comme exergue du sermon, ne parle pas de la
connaissance des diabies mais de leur foi. Le diable est croyant. Il donne un
«consentement spéculatif » aux dogmes de la vraie religion. « Le diable»,
dit Edwards, «est orthodoxe dans sa foi; il croit au vrai systéme des doc-
trines; il n’est pas déiste ou socinien, ni pélagien, arminien ou antinomien;
tous les articles de sa foi sont solides et il se trouve établi en eux ferme-

2 Parmi les diverses éditions des ceuvres d’Edwards, la plus accessible est Works
of President Edwards, London 1817, Edinburgh 1847, réimprimée en 1968 par B.
FrRANKLIN, New York. Une édition critique est entreprise par Yale University Press:
Works of Jonathan Edwards, 1957. Jusqu’alors cinq volumes sont parus. Sur la
pensée d’Edwards, A. V. G. ALLEN: Jonathan Edwards, Boston 1889; P. MILLER:
Jonathan Edwards, New York 1949; J. CARst: Jonathan Edwards and the visibility of
God, New York 1967; C. CHERRY: The Theology of Jonathan Edwards. A reappraisal,
Gloucester 1974; R. DELATTRE: Beauty and Sensibility in the thought of Jonathan
Edwards, New Haven 1968. En francais, on n’a que G. LyoN: L'idéalisme en Angle-
terre au XVIIIe siécle, Paris 1888, p. 406-443 et M. VETO: « La mauvaise volonté selon
Jonathan Edwards», Les Etudes Philosophiques (1979), p. 39-54.

3 Works of President Edwards, 8, 102 s. (désormais les volumes et la pagination de
cette eédition seront indiqués par des chiffres arabes).



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 235

ment»*. Qui plus est, en dehors de sa connaissance et de sa foi, il posséde
aussi un «sens» aigu des choses divines. Il apprécie fortement tout ce qui se
rapporte au salut, et il se trouve profondément affecté par «la redoutable
grandeur et majesté de Dieu»?. Le diable a donc la méme connaissance, la
meéme foi et les mémes «affections» que les élus; Edwards insistera méme
sur le fait que diables et damnés disposent d’une connaissance plus étendue
et plus claire de la religion et qu’ils éprouvent des remords plus vifs que les
hommes in via®. «On ne va pas somnoler dans I'enfer», s’écriera
Edwards’.

Du point de vue de leur contenu, de leur mati€re, la connaissance spiri-
tuelle et la connaissance naturelle des choses divines n’accusent guére de
différence. Parlant de certains de ses paroissiens de Northampton,
«convertis» pendant 1’ Eveil de 1735, Edwards remarque qu’ils «ont regu
les premiéres convictions salvifiques a partir des raisonnements qu’ils ont
entendus » dans des sermons et des « arguments qu’ils ont entendus des cen-
taines de fois» auparavant® Connues depuis I’enfance, les doctrines reli-
gieuses ont servi de détonateurs a4 une mutation spirituelle, une nouvelle
création. Sans doute, il y a une immense différence entre une lecture seule-
ment «notionnelle» ou «historique» de I'Ecriture®, fondée simplement sur
la tradition et I’éducation !9, et sa lecture spirituelle; mais si I’Esprit ouvre
les yeux qui furent auparavant aveugles a maintes vérités fulgurantes de la
Bible !, c’est que ces vérités s’y sont toujours trouvées 2. Or, d’un point de
vue métaphysique, si la matiere de la connaissance théorique est la doctrine,
celle de la connaissance «expérimentale» est le sentiment ou I’affection
qu’on ressent; dés lors, I'identité matérielle entre la connaissance spirituelle
et la connaissance naturelle ne vaut plus seulement pour la doctrine théolo-
gique, mais se vérifie également dans le «sens» pour les choses religieuses
et morales. L’homme naturel n’étudie pas les choses spirituelles avec sa
seule intelligence; il leur donne aussi le consentement de sa volonté et il
eprouve a leur égard de puissantes affections. Autrement dit: pas plus

48, 104.

58, 114,

68, 116.

78, 106.

8 The Works of Jonathan Edwards, IV (édition de Yale; désormais les volumes de
cette édition seront indiqués par des chiffres romains), 180.

? Voir note 21.
107, 391.

" «Iln’y a que ceux qui sont illuminés par le Saint Esprit qui aient des yeux pour
voir ce qui doit étre clair et visible a I'ceil, et toutefois n’est visible qu’aux élus».
CaLvIN: Commentaire 11, Timothée 111. 16.

12Cf. 11. 280 s.



236 MIKLOS VETO

qu’une excellente connaissance doctrinale des mystéres de la religion, une
vigoureuse expérience religieuse n’est interdite a ’homme naturel.

Le sentiment du bien et du mal et le sens des choses morales et surnatu-
relles restent aigus chez les réprouvés; et Edwards décrit avec profondeur
les phénomenes d’une gratitude et d’'une compassion seulement naturelles,
d’une affection pour ses enfants et son conjoint qui, tout en étant sincéres et
hautement effectives, ne relévent pas encore de la charité car elles ne sont
pas motivées par 'amour de la bienveillance pure!3. Autrement dit, ’Ame
humaine posséde une conscience naturelle qui «n’implique pas un sens
vraiment spirituel ou un gout vertueux, mais qui néanmoins doit approuver
et condamner les mémes choses qu’approuvent ou condamnent un sens spi-
rituel et un gout vertueux » 4. Or la conscience naturelle n’inspire pas seule-
ment 4 ’homme un discernement immeédiat du bien et du mal; elle lui
inculque également le sentiment qu’une juste rétribution doit suivre ses
actes. Les méchants ont un sens aigu de la grandeur de la divinité, et par
conséquent du caractere odieux de leur transgression contre elle. Ils com-
prendront donc naturellement qu’ils méritent la condamnation, ils seront
convaincus du bien-fondé et de la justice de leur jugement !°. Sans doute, ils
voient la grandeur infinie de Dieu; mais il ne faut pas oublier que méme la
méchante congrégation d’Israél a pu contempler la gloire extérieure de
Dieu au Mont Sinai’®! « Un homme méchant tout en restant un homme
meéchant peut étre rendu sensible a la terrible grandeur et majesté de Dieu
qui furent découvertes lors de la promulgation de la Loi!”. On n’a donc
qu’a répéter: en ce qui concerne leur « matiére », c’est-a-dire la doctrine spé-
culative et I’affection ou le sentiment, une surprenante similitude s’observe
entre I’esprit des saints et I’esprit des réprouvés. Et pourtant il y a une diffe-
rence trés grande entre saints et hypocrites; on peut méme dire que rien
n’est plus différent au monde que ces deux sortes d’étres humains '8. Mais
ou trouver les critéres pour discerner leurs sentiments et leurs expériences?

L’identité matérielle qu’on constate entre les contenus des actes mentaux
des saints et des réprouvés semble renvoyer I’analyse vers la considération
des facteurs purement subjectifs pour articuler les modalités propres a une
connaissance vraiment spirituelle. Au lieu de s’évertuer a distinguer la
matiére des actes, on essaie plutdt de mettre en valeur la spécificité de leur
forme, c’est-a-dire la fagon dont ils s’accomplissent; car — comme le
disait un théologien du XVII¢ siécle — un homme naturel « peut aller aussi

132 54s.
142 51,
1510, 157.

16 11, 214.
1710, 158.

18 cf. 11, 205.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 237

loin pour la substance qu'un homme spirituel, mais non pas de la maniére
correcte »!1%. C’est la maniére d’agir et de sentir qui importe; et c’est précisé-
ment parce que dans une connaissance purement théorique il ne peut pas y
avoir de différences véritables entre les actes des saints et ceux des
réeprouvés, que les prédicateurs et les écrivains puritains ne cessent de
condamner une connaissance purement théorique dans le domaine reli-
gieux. Comme le dit la Déclaration de Savoy des églises congrégationalistes
(les puritains de la Nouvelle-Angleterre étaient de strictes congrégationa-
listes): il ne suffit pas de «professer» une foi seulement «doctrinale»
fondée sur «une connaissance purement notionnelle et traditionnelle » 20,
sur un savoir qui ne fait qu’analyser les concepts et réciter les événements.
La véritable religion est un consentement actif et efficace de I'esprit tout
entier, tandis qu’'un savoir purement notionnel n’est qu'une «ombre de la
connaissance » 2! qui considére Dieu « comme s’il n’appartenait pas propre-
ment au systéeme de I’existence réelle mais comme s’il était une espece d’étre
vague, imaginaire» 22, Une connaissance seulement conceptuelle manque
de force et de vigueur; c’est pour cela d’ailleurs qu’apreés 'expérience de la
conversion «les hommes sont d’habitude (...) convaincus des (...) mémes
choses» qu’auparavant, «mais a un plus haut degré» 2. Il y a donc une
intensification de la connaissance, qui cependant ne prouve pas encore une
transformation réelle, un véritable changement de cceur. L’intensification de
la conviction n’est en derniére instance qu'un phénoméne d’ordre psycholo-
gique, et qui reléve de facteurs purement materiels, la « matiére » étant ici le
sentiment et I’affection.

La connaissance spirituelle est propre a 1’état de la régénération dont le
Seigneur fait don a des élus. Elle est une nouvelle naissance ou I’on devient
une nouvelle créature, ou I'on acquiert un «nouveau sens» permettant a
I'esprit «de ne plus rien voir comme il voyait auparavant» 24, Une simple
intensification de sensation spirituelle, bien qu’accompagnée par de vio-
lentes émotions, ne reléve guére que d’'une modification naturelle de nos
perceptions; tandis que le «nouveau» sens doit effectuer une véritable
révolution dans le régime mental de tout notre étre. Il s’agit d’une connais-
sance «intuitive» de «la gloire transcendante (...) des choses divines»Z3,

19P. MiLLER: The New England Mind, 1, Boston 1953, p. 283.

20 The Savoy Declaration, W. WALKER: Creeds and Patterns of Congregationalism,
Boston 1969, p. 361.

2111, 274.
27 61,

23 10, 186.
2411, 275.
25 11, 298.



238 MIKLOS VETO

d’une appréhension «réelle» du Christ2, Il s’agit ici d’une puissante
lumiére qui ne met pas seulement en valeur les contenus épars de notre
esprit, mais qui, en illuminant chacun d’eux, fait aussi ressortir leur ordre a
tous?’, Mais en quoi consiste en fait ce nouvel exercice de mes perceptions
qui en modifie le régime d’'une maniére qualitative? Comment rendre
compte de ce nouveau sens qui nous permet d’embrasser de notre regard ce
qui fut auparavant de la dispersion, et qui investit la perception d’une sensi-
bilité accrue? C’est le regard qui se modifie; il nous faut donc entreprendre
une recherche pour ainsi dire épistémologique.

Réprouves et €lus connaissent également Dieu, mais ils ne le connaissent
pas de la méme maniére; on pourrait dire qu’ils connaissent méme un Dieu
différent. Incapables de voir I'amabilité de la sainteté?®, les méchants ne
contemplent pas les mémes attributs divins que les saints; ou, plus exacte-
ment, Dieu ne leur apparait pas sous un aspect identique. Dieu est présent
«selon son essence» aux meéchants et aux €lus mais il ne se montre «gra-
cieusement » qu’a ses élus?®. La contemplation de cette gracieuse présence,
opposée a la faible appréhension d’'un Dieu ombre et aux terreurs qu’ins-
pire un Dieu juge et vengeur, recgoit son expression consacrée dans la doc-
trine du sens spirituel qu’Edwards développe dans la meilleure tradition de
la théologie calviniste, mais avec une profondeur métaphysique jusqu’alors
inconnue. Comme le disait la Déclaration de Savoy: « la conversion a Dieu
(...) est (...) une application savoureuse et aimante (...) de toutes les vérités
nécessaires qui les fait pénétrer grace a une lumiére et une vie spirituelles
jusqu’au fond méme du cceur », de vérités « dont chacune a été admise dés
avant la conversion mais seulement d’'une maniére notionnelle en vertu
d’une éducation et tradition communes»30. A travers toute son ceuvre
Edwards ne cesse d’exulter sur les sens des saints, sur le gotit et la saveur
qu’ils ressentent a I’égard des choses divines. « Voir Dieu », dira-t-il dans un
de ses sermons, « c’est avoir une compréhension immeédiate, sensible et cer-
taine de I’excellence glorieuse et de 'amour de Dieu» 3!, La compréhension
spirituelle « n’est pas seulement une simple présence des idées dans I'esprit

26 11, 292.

21 Cf. Miscellany 408. The Philosophy of Jonathan Edwards, ed. H. G. TOWNSEND,
Greenwood Press, 1974, p. 249. Les miscellanies sont des notes qu'Edwards avait
écrites sa vie durant dans ses carnets. Elles vont de remarques de deux ou trois lignes
jusqu’a de courts traités. La majeure partie de ces textes est publiée dans les (Euvres
et dans le volume édité par TowNsenD. Une publication intégrale est prévue dans le
cadre de I’édition de Yale.

28 Miscellany 123. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 245.

29 10, 361.

30 The Savoy Declaration in W. WALKER: Creeds and Patterns of Congregationa-
lism, p. 356.

3110, 361.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 239

(...) mais le sens qu’a I'esprit de leur caractére excellent, glorieux et déli-
cieux » 32. Et ce sens de Dieu est a entendre dans I’acception la plus forte:
«les idées douces de la nature glorieuse et aimable des choses de Dieu (...)
plaisent d’'une maniére inexprimable a I'esprit des vrais saints (...), C’est la
source de toutes leurs délices et la créme de tous leurs plaisirs; c’est la joie
de leur joie». Elles ne cessent de lui offrir un « sweet and ravishing entertain-
ment»33; et la justice originelle elle-méme, que I'homme avait perdue en
conséquence de la chute, consistait dans le fait d’éprouver de la joie a la vue
des choses divines, de ressentir «une supréme saveur dans les choses qui
étaient les plus belles et les plus excellentes, d’avoir une disposition a
trouver le plaisir le plus haut et le plus aigu dans les choses qui en étaient les
plus dignes» 4. Quelle est cependant la signification exacte de ce sens spiri-
tuel, comment expliquer tous ces épithétes sensibles? Dans une de ses mis-
cellanies3> Edwards expose la maniére dont I’esprit se sert des signes pour
penser les idées des choses. Les signes ne représentent pas le contenu reel
des idées, ils permettent simplement a I'esprit de penser les idees, de s’en
servir dans ses raisonnements sans pour autant les avoir actuellement preé-
sentes. Les signes sont le plus souvent soit les idées des noms que nous attri-
buons aux choses, soit celles de certaines ressemblances ou accidents sensi-
bles qui s’y rapportent. Ils sont d’habitude abstraits et manquent de
vigueur; mais tant qu’il ne s’agit que de la description des réalités mateé-
rielles, ils peuvent satisfaire aux exigences de I'esprit3. Il en va cependant
autrement dés qu’on en arrive aux réalités spirituelles et morales. Ces der-
nieres appartiennent a ce qu’Edwards appelle «les idées de la réflexion » ou
«idées des actes mentaux » 7. Ces idées ne relevant pas de I'ordre figuratif
concret, elles ne peuvent pas étre représentées dans leur intégralité. Pensant
a des realités qui ne relévent pas de la volonté ou des affections, I'esprit se
contente de se servir d'un signe qu’il substitue a I'idée elle-méme; mais
quand il a affaire a des choses spirituelles, il ne peut en former des idées-
signes car «il n’existe pas d’idée actuelle de ces choses, si ce n’est I’existence
effective de ces mémes choses (...) dans notre esprit»3%. Ou encore: «on ne
peut pas avoir des idées actuelles des choses mentales sans avoir ces mémes
choses présentes a I'esprit»3°: Mais alors les idées spirituelles ne sont pas
vraiment des idées proprement dites, elles sont plutdt des « répétitions» des

32 Miscellany 397. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 249.
311, 250.

34111, 231.

35 Voir note 27.

36 Miscellany 782. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 113 s.
37 Miscellany 238, p. 247.

38 Miscellany 782, p. 115.

39 Miscellany 782, p. 119.



240 MIKLOS VETO

réalités mentales%’. Or les conditions de cette répétition ne relévent pas de
la simple ratiocination mais d’un état d’ame particulier, d’'une certaine dis-
position de 'esprit. La description correcte et détaillée de I'idée de la bien-
veillance ne traduit encore aucunement le sentiment lui-méme, et je ne peux
pas avoir une véritable idée de la bienveillance dans mon esprit si je ne pos-
sede pas une disposition a I'action bienveillante#!. Si les idées d’ordre thé-
orique permettent une compréhension indirecte, en ce qui concerne les
idées morales et spirituelles, une disposition « sympathique » et connaturelle
est requise.

A partir de ce moment on est en mesure de comprendre les distinctions
edwardiennes qui conduisent a la doctrine du sens spirituel ou du sens du
ceeur. 11 y a, d’'une part, une simple «cogitation» ou les idées ne sont preé-
sentes qu’a travers la médiation des signes et, d’autre part, une appréhen-
sion ou I’esprit a une vue idéale, immédiate de la chose pensée. Parmi les
choses appréhendées de cette maniére «idéale» celles qui reléevent de la
volonté et lui plaisent ou déplaisent sont objets du sens du cceur. Dés lors
on pourra procéder a une autre distinction qui, elle, se trouve entre le savoir
speculatif et le savoir sensible. Le savoir spéculatif englobe en son sein toute
compréhension immeédiate, indirecte, ainsi que toute appréhension imme-
diate des choses purement intellectuelles. Par contre, nous entendons par le
sens du cceur toute compréhension qui implique un sens ou un sentiment:
« Telle est toute appréhension idéale de la beauté et de la difformité ou de
tout ce qui est aimable ou haissable, et toutes les idees de délice ou de soula-
gement (...) et toute appréhension idéale des deésirs et des aspirations (...) et
toute vue idéale de dignité et d’excellence de toute sorte; et aussi toute idée
de grandeur terrible ou de majesté redoutable»“2, Et on appelle cette
connaissance sensible « en raison (...) de cette sorte de goiit intérieur ou sen-
timent de douceur ou de plaisir, d’amertume ou de peine qui s’y trouvent
impliqués ou qui en naissent »*3,

En opposition flagrante avec les préjugés vulgaires sur les puritains
séveres, sombres, ennemis de tous plaisirs et de toute nature, Edwards ne
cesse d’insister et d’exulter sur le caractére sensible de la véritable connais-
sance spirituelle, sur ses joies débordantes, ses délices et ses douceurs#,

40 Miscellany 238, p. 247.
41 Miscellany 123, p. 245.
42 Miscellany 782, p. 118 s.
43 Miscellany 782, p. 120.

44 Au Paradis « every part of the saints’ refined bodies shall be as full of pleasure as
they can hold (...). « Miscellany 95.10, 44. Quant a la nature» (...). When we are
delighted with flowery meadows, and gentle breezes of wind, we may consider that we
see only the emanation of the sweet benevolence of Jesus Christ. When we behold the



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 241

Dans une observation ou plutdt une définition de base, il écrit que I’homme
«naturel » est aussi peu capable d’avoir une véritable compréhension des
realités spirituelles qu’une personne privée du sens du gott, de concevoir la
douceur du miel, celle sans ouie, la mélodie d’un air ou bien I'aveugle-né, la
beauté lumineuse de I'arc-en-ciel®. Le gotlt du miel, la mélodie d’un air ou
la beauté des couleurs de I'arc-en-ciel ne sont perceptibles que pour ceux
qui ont I'usage du gott, de I'ouie et de la vue. Et la raison démonstrative ou
la faculte de ratiocination ne pourraient remplacer les sens. « La raison peut
déterminer que le miel est doux pour les autres mais ne me donnera pas une
perception de sa douceur» 4. C’est grace a nos sens que nous percevons les
beautés diverses de ce monde sensible, et au lieu de disparaitre ou de
s’effacer nos sens deviendront plus purs, plus intenses, plus parfaits dans
I'autre monde*’. Comme le disait John Smith, le platonicien de Cambridge
qu’Edwards avait connu®3: au ciel «la raison devient sens»*%. Si la raison
se transforme au ciel en sens, c’est que la on verra face a face, et la connais-
sance démonstrative se métamorphosera en une appréhension directe. Au
ciel Dieu «se découvrira lui-méme» devant les saints qui ’appréhenderont
avec «certitude» et seront rendus «sensibles» a sa présence’’. Cette appré-
hension céleste des bienheureux est pour ainsi dire anticipée deés ici-bas par
les saints. Pour désigner leur maniére de connaitre, Edwards se sert de
termes comme «sensation spirituelle », «sens surnaturel » «sens nouveau »
ou «vue spirituelle». Mais s’il souscrit encore a I’évaluation traditionnelle
de la vue comme le sens supérieur?!, il choisit néanmoins le goiit comme
véhicule terminologique par excellence de sa théorie. Le gott a toutes les
connotations d’immeédiateté de la vue; mais il posséde encore la vertu sup-
plémentaire d’'une immédiateté quasi charnelle et, comme on le verra plus
tard, c’est grace a son ordination au beau que se parachévera son role d’ins-
trument conceptuel privilégié de I'épistémologie meétaphysique edwar-

Sfragrant rose and lily, we see His love and purity. So the green trees, and fields, and sin-
ging of birds are the emanations of His infinite joy and benignity. The easiness and
naturalness of trees and vines are shadows of His beauty and loveliness. The crystal
rivers and murmuring streams are the footsteps of His favor, grace and beauty ». Miscel-
lany 108. Observations concerning the scripture oeconomy of the Trinity. Appendix, ed.
E. C. SmMiTH, New york 1880, p. 95.

43 11, 208.

468, 18.

47 Voir sur cela de magnifiques extraits de miscellanies en 10,41 s. et 10,68 s.
4.Cf. 11, 65.

49 J. SmiTH: Select Discourses, London 1821, p. 19.

5010, 362 s.

x IL, 275.



242 MIKLOS VETO

dienne. Le goiit se rapporte a la saveur’2, et la saveur, C’est la présence la
plus immédiate d’une chose au palais humain; or, comme le disait un the-
ologien puritain, «I’entendement, en tant que devenu spirituel, est le palais
de I’ame » >3, D’autre part, le golit comporte aussi I’élément essentiel d’'une
appréhension et d’un jugement immeédiats et infaillibles. C’est la synthese
— sous le signe de 'immeédiateté — de la saveur et du jugement qui place la
notion du gout a la charniére des investigations philosophiques du XVIII¢
siecle>, et Edwards lui-méme se servira d’une définition puisée a une
source purement philosophique pour élaborer sa doctrine d’un gofit surna-
turel. « Avoir du goat — et il cite la Cyclopédie de Chambers — c’est rendre
aux choses leur vraie valeur, étre affecté par le bien, choqué par le mal»,
c’est-a-dire «juger d’une maniére saine». Toutefois le gout n’est pas la
méme chose que le jugement. Ce dernier donne raison de ses décisions
tandis que le gout, « avant méme d’avoir eu le temps de se consulter, a dé¢ja
pris parti (...); c’est le premier coup d’ceil qui découvre dans un instant la
nature et les relations des choses (...)»%°.

Synthése d’'une sensation immeédiate et d’un jugement instantané, le gout
a son usage éthique et surnaturel. Il discerne le bien et le mal, le saint et
I'impie «sans s’embarrasser d’un train d’arguments»’%, et ceci avec une
exactitude plus grande que ne saurait fournir un raisonnement précis et
prolongé?®’. Ce jugement immédiat que rend le goit spirituel concernant la
nature de ses objets n’est aucunement I’acte d’une intelligence neutre théo-
rique; il nous permet d’éprouver «une sainte délice» de tout ce qui est
vraiment bon et saint, de savourer la douceur des choses divines8. Car ne
I'oublions pas: pour les saints, «les idées douces de la nature glorieuse et
aimable des choses divines (...)» sont «la source de toutes leurs délices et la
créme de tous leurs plaisirs (...)» ! Edwards décrit avec de magnifiques
expressions la douce saveur des choses surnaturelles; mais il veille égale-
ment a ne jamais réduire le nouveau sens a une activité infra-rationnelle. Le

32 Sur sapienta et sapere voir A. KRAUS: Der Begriff der Dummbheit bei Thomas von
Aquin und seine Spiegelung in Sprache und Kultur, Miinster 1971, p. 28 s. Remar-
quons que, selon St.-Grégoire le Grand, «les orgueilleux (...), s’ils ont la science des
secrets divins, n’en ont pas la saveur». Moralia 23, cité par St.-Thomas d’Aquin: La
Somme Théologique 11-11. 162. 3 ad primum.

3 T. GoobwiN: Works V11, London 1863, p. 143.

34 Voir pour cela, entre autres, E. CASSIRER: La philosophie des lumiéres, Paris
1966.

55 E. CHAMBERS: Taste. Cyclopedia, London 1738, 11, cité 11, 280 s.
5611, 281.
5711, 284.
S8 11, 281.
59 11, 250.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 243

nouveau sens qui se traduit dans un gott sensible et aigu de la beauté des
choses divines contribue aussi a nos connaissances purement naturelles, les
renforce et les illumine®; il nous fournit une vision exacte et non pas seule-
ment une simple «opinion» concernant I’Evangile®'. De la méme maniére
qu’«un homme au palais sir juge de chaque bouchée particuliére par son
gout et pourtant son palais lui-méme doit étre jugé par certaines regles et
raisons pour savoir s’il est sir ou non... », les saints, jugeant par un got spi-
rituel, ne doivent pas avoir chaque fois « recours aux régles expresses de la
Parole de Dieu par rapport a chaque acte et a chaque action (...). Mais
pourtant leur gout en géneéral demeure sujet a la régle de la Parole de Dieu
et doit étre jugé par elle (...) .

L’insistance edwardienne sur I'immeédiatet¢é du gout surnaturel ne
signifie aucunement que le nouveau sens soit fonction de la seule subjecti-
vité des saints, et le probléme de I'objectivité revient, mais cette fois-ci a un
niveau plus profond. La différence entre la connaissance des saints et celle
de ’homme naturel ne reléve pas simplement de leur maniére de juger mais
aussi du contenu de leur perception. Si le fait d’'une émotion puissante ou
d’'une immédiateté particuliére ne rendent pas encore nos sensations
authentiquement spirituelles, c’est que les idées que nous recevons par elles
ne sont que des idées naturelles. Dans la perception intérieure propre a la
sensation surnaturelle on a affaire — Edwards parle ici le langage de Locke
— a «une nouvelle idée simple» 93, 4 « certaines sortes d’idées qui sont sim-
plement différentes de tout ce qui se trouve dans I’esprit de ’homme
naturel »%. Le pécheur, écrit Edwards dans ses carnets, se trouve privé
«jusqu’aux idées mémes des choses spirituelles»; et si le méchant est
incapable d’apercevoir le caractére aimable de la sainteté, c’est qu'il ne pos-
sede aucune idée correspondant a ce mot %, C’est donc au niveau méme des
idées, c’est-a-dire des contenus, que la connaissance spirituelle se distingue
de la connaissance naturelle; et on dirait méme que les idées nouvelles que
percoit le sens spirituel ont une objectivité accrue. Le nouveau sens a
comme contenu Dieu et les choses spirituelles non pas en tant qu’ils appa-
raissent a4 ’homme, mais en tant qu’ils sont en eux-mémes. Les bienheureux,
écrit Edwards, voient Dieu au ciel comme il est®’, et dés ce monde la
connaissance spirituelle appréhende «la beauté, la gloire et le bien

80 Cf. 11, 307 s.

611, 306, cf. 8, 9.

6211, 284.

63 11, 205.

6411, 271.

65 Miscellany 239. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 248.
6 Miscellany 123. Ibid., p. 246.

67 10, 362.



244 MIKLOS VETO

supréme» en Dieu comme il est en lui-méme®. On aime Dieu pour ce qu’il
est en lui-méme®%?, on se réjouit en lui «en tant que glorieux et excellent en
lui-méme’0, Ce n’est qu’a travers cette nouvelle et profonde objectivité
qu’on saura concevoir et contempler «les saints comme saints»’!, ce n’est
que dans cette condition qu’on «trouve le cceur... de traiter Dieu comme
Dieu»’2. C’est donc par les nouvelles idées simples que I'ame voit Dieu
comme Dieu; mais en quoi consiste la divinité de Dieu, quels sont les attri-
buts qui le représentent comme il est lui-méme, par opposition aux notions
superficielles que forment de lui les méchants et les hypocrites?

C’est la distinction entre les attributs moraux et les attributs naturels de
Dieu qui se trouve au centre des analyses edwardiennes. Par «naturel », il
entend ce qui concerne I'étre; par « moral», ce qui reléve du bien —, C’est
pour cela d’ailleurs qu’il remarque dans ses carnets que si les anges sont
naturellement plus forts et plus grands, les saints, eux, sont supérieurs en
bonté’3. Etres spirituels, les anges ont une supériorité donnée, ontologique;
tandis que les hommes régénérés — les saints — jouissent par rapport a eux
d’une primauté advenue, morale. Quant a Dieu, ses attributs naturels sont
sa force, son entendement, etc., tandis que ses attributs moraux se concen-
trent dans sa sainteté’. Cette division est des plus traditionnelles, mais
Edwards I’enrichit d’'une nouvelle dimension. Dans la description des attri-
buts moraux de nouvelles épithétes se précipitent sous sa plume, épithétes
qui convergent autour de la notion d’excellence, ou plutét de celle de
beauté. Dans le Traité sur les affections religieuses, il déclare que, privé du
sens de la beauté morale des choses divines, notre savoir ne se distinguerait
guére de celui que peuvent obtenir les diables’5. Autrement dit: il ne suffit
pas de contempler «la redoutable majesté de Dieu», il faut aussi pouvoir
tenir devant ses yeux «sa sainte majesté aimable» 7. La nature méme des
diverses creatures se distingue selon les choses dont elles jouissent comme
leurs bien propres’’ et ce bien propre pour les saints est I’excellence méme
des choses saintes et divines’8. L’ame de 'hnomme déchu est aveugle a cette

68 11, 241.
69 11, 247.
7011, 250.
711, 275.

7211, 452. Par contre, les méchants ne veulent pas accepter Dieu comme il est: 10,
399 s.

73 Miscellany 824 in R. DELATTRE: Beauty and Sensibility in the thought of Jona-
than Edwards, p. 202.

7411, 256.
7511, 273.
76 11, 265.
711, 262.
811, 277.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 245

sainte beauté’? dont le sens faisait partie de la justice que I’homme a perdue
par la chute®’, et que Dieu «restaure» dans ses élus8!. Cette «beauté de la
sainteté »32, ou le vrai bien moral, est la chose la plus importante au monde;
et C’est en elle que consiste la sainteté des saints et la divinité de Dieu. Sans
cette beauté transcendante «le monde entier est vide, il n’est pas meilleur
que le néant, voire pire que le néant (...). Si on ne voit pas cela, on ne voit
rien qui soit digne d’étre vu (...). Ceci est la beauté de Dieu et la divinité de
la Divinité sans laquelle Dieu lui-méme serait (...) du mal infini (...) et sans
laquelle il aurait mieux valu que I’étre ne fit point »83,

La sainteté, la gloire, la plénitude, I'excellence sont des notions qui, pour
ainsi dire, culminent dans celle de la beauté, cette derniére permettant a
Edwards de formuler sa théorie de la connaissance spirituelle dans les
termes d’une synthése subtile des facteurs objectifs et subjectifs. Déja Henri
More, confronté a la méme problématique, a ébauché I'idée d’une « faculté
boniforme dans I’ame» qui ne nous permet pas seulement de distinguer ce
qui est simplement et absolument le meilleur, mais aussi d’en jouir34.
Edwards, lui aussi, a besoin d’une notion exprimant I’état ou I'appréhen-
sion produit immédiatement la jouissance, I’état ou la compréhension et la
délectation naissent ensemble; et s’il choisit le beau, c’est parce que «le
beau est le modéle de ce qu'on ne peut pas connaitre sans en jouir » 8. Tou-
tefois cet aspect subjectif de I'appréhension du beau, qui en fait eo ipso de la
jouissance, ne saurait pas encore rendre compte de I'option qui érige le
beau en catégorie centrale de la pensée de Jonathan Edwards. Si la beauté
est effectivement la catégorie centrale de la métaphysique edwardienne —
c’est la thése du remarquable ouvrage de R. Delattre® —, c’est que dans la
meilleure tradition néo-platonicienne ce pasteur calviniste la congoit en une
profonde solidarité organique avec le bien. Influencé par Schaftesbury («la
beauté la plus naturelle au monde (...) est la vérité morale»87) et par Hut-
cheson («l’auteur de la nature... a fait de la vertu une forme aimable »88),

7911, 276.
80 111, 231.
8111, 301.

82 « Beauty of holiness », une célébre fausse traduction de Ps. 29,2. Elle revient
constamment dans les écrits religieux des XVII¢ et XVIII¢ siecles.

83 11, 274.
84 H. MoRe: Enchiridium Ethicum, London 1667, L. ii. 5.

85 R. DELATTRE: Beauty and theology: a reappraisal of Jonathan Edwards, Soun-
dings 11, 1968. p. 66.

86 R. DELATTRE: Beauty and sensibility in the thought of Jonathan Edwards.
87 A. SHAFTESBURY: Characteristics I, ed. J. ROBERTSON, Indianapolis 1964, p. 94.

8 F. HUTCHESON: An inquiry concerning beauty, order, harmony and design, The
Hague, 1973, p. 25.



246 MIKLOS VETO

mais transcendant infiniment ces moralistes, Edwards s’engage résolument
dans la voie d’une présentation proprement métaphysique du beau. La
beauté ou I'excellence, écrit-il, consiste dans I’égalité ou la proportion, c’est-
a-dire dans I’'accord entre les étres. Or rien ne plait davantage a 'esprit que
I’étre, et I'accord entre plusieurs étres lui présente une quantité accrue d’étre.
Par contre, I'inégalité et la disproportion qui sont la laideur elle-méme
déplaisent a I'ame car elles manifestent un désaccord entre les étres, c’est-a-
dire une diminution d’étre®%. S’il en est ainsi, alors la définition de ’excel-
lence sera «le consentement de I’étre a I'étre (...). Plus il y a du consente-
ment et plus il est étendu, plus grande est I'excellence » %, Or I'étre véritable
— et dont le corps n’est qu'une ombre — est ’esprit®!, et le consentement
entre les étres spirituels prend la forme de I'amour. Donc la forme la plus
haute de I’excellence ou de la beauté est I'amour??. Si dans les écrits de jeu-
nesse il y a encore une apparente continuité entre beauté naturelle et
amour?3, la dissertation sur La nature de la vraie vertu précisera les choses
et distinguera entre beauté premiére et beauté seconde. Par beauté premicre,
Edwards entend un accord de pure bienveillance entre les étres spirituels; et
par beauté seconde, simple image de la premieére, il entend les proportions
et les rapports de convenance dans les choses matérielles et dans les com-
portements humains motivés par la seule justice naturelle®. Si Edwards
etend le champ d’application de la notion du beau a la sphere de 'amour,
c’est qu’il veut insister sur le plaisir immeédiat qu’éprouve ’esprit devant la
contemplation de I'excellence morale et religieuse. Le beau nous plait
immeédiatement par une sorte d’instinct qu’implante en nous la Providence
divine®, et cette immédiateté doit se retrouver dans le véritable amour. La
jouissance du beau n’exige pas un long raisonnement, son idée nous affecte
par sa simple présence et notre affection « ne dépend que (...) de la constitu-
tion de nos esprits grace a laquelle (...) dés que nous possédons une telle
idée (...) elle apparait belle »%. Toutefois cette immédiateté et cette absence
apparente de I’élément rationnel ne renvoient pas encore a un sentiment
purement arbitraire — et ceci est particuliérement vrai dans I'amour
eprouvé pour la beauté premiére, c’est-a-dire dans I'amour proprement
dit?’. L'immédiateté de I'amour pour la beauté premiére signifie moins

89 The Mind 1. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 25.

%0 Ibid.

o1 The Mind 1. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 24, 26.
92 The Mind 1. Op. cit., p. 26 s.

93 The Mind 62. Op. cit., p. 63.

942, 25s.

9 Cf. 2, 73.

9%2,72s.

972, 73.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 247

I’absence du raisonnement ou le débordement irrationnel que I'immédiateté
propre a la vraie vertu. Cette vraie vertu consiste dans une ferme disposi-
tion a opter toujours pour le bien, dans un habitus quasi infaillible pour
effectuer le bon choix. La vertu — comme le suggere la République — est
pour ainsi dire imprégnée dans le tissu méme de notre étre d’'une maniére
telle qu’elle interdit I’hésitation, le délai, toute attitude dilatoire. Elle est la
traduction au niveau du comportement de 'option profonde qu’on avait
prise auparavant pour le bien. L'immédiateté d’un agir vertueux exprime le
fait que notre volonté veut directement le bien, seulement pour lui-méme,
au lieu de ne vouloir ce qu’elle veut que comme autant de moyens ou de
chainons de son amour-propre, de son vouloir égoiste.

L’'immeédiateté du sentiment du beau exprime 'attachement «désinté-
ressé » de ’ame a la proportion et a I’égalite. On ne fait pas retour sur soi
avant d’éprouver une jouissance vive a la perception du beau. Autrement
dit: on jouit du beau pour lui-méme. Ce désintéressement, cet amour sans
retour sur soi est le propre de toute vraie affection religieuse et morale 8. Ils
expriment une profonde affinité, une véritable conformité du sujet affecté a
’objet de son affection. Le sentiment du beau correspond a une situation ou
aucun facteur étranger, aucun troisiéme terme ne s’interpose entre le sujet et
I’objet; et on retrouve cette méme immediateté dans I'amour de pure bien-
veillance. Si 'amour peut étre désintéressé c’est que I'amant est devenu,
pour ainsi dire, similaire a I'aimé. Autrement dit: le plus haut amour a
comme objet un étre qui aime. L’amour supréme est amour pour
I’amour.

Le consentement entre des étres qui est la véritable beauté morale ne
peut avoir lieu qu’entre plusieurs étres, mais Dieu a la particularité d’avoir
la beauté en lui-méme? et c’est par cette «beauté divine» qu’ll se distingue
surtout des autres étres!%. Ces idées regoivent leur sens plénier dans les
développements edwardiens sur la Trinité, sur un étre auquel le consente-
ment entre étres est intrinséque et intérieur !1°!; mais ici I'essentiel c’est que
Dieu ayant la beauté en lui-méme, Dieu érant la beauté elle-méme, il est
'amour pur et comme tel il sert d’exemple et d’archétype a tout autre
amour. Dans le véritable amour I’objet et le sujet pour ainsi dire coincident;
or si cette coincidence est I’essence méme de la Trinite, elle n’est possible
pour ’homme qu’au terme d'un apprentissage, c’est-a-dire d’une transfor-

98 Cf. 11, 241 s.
9 The Mind 45. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 49.
100 11, 298.

101 Voir surtout Observations concerning the scripture oeconomy of the Trinity, ed.
E. C. SMYTH, New York; An unpublished essay of Edwards on the Trinity, ed. G. P.
FiscHER, New York 1903; Miscellany 117. The Philosophy of Jonathan Edwards, p.
258, etc.



248 MIKLOS VETO

mation et surtout en vertu seulement d’une opération surnaturelle. « Un
amour saint », écrit Edwards, «a un objet saint », il est I'amour de ce qui est
saint en tant que saint. Rien ne s’accorde mieux avec la nature sainte que la
sainteté car « rien ne peut étre plus agréable a une nature qu’elle-méme » 192,
C’est une vieille maxime philosophique que le récepteur doit étre similaire
au regu, et elle vaut trés particuliérement pour la connaissance spirituelle ou
'intervention divine par la grace «assimile» I’ame a Dieu. Dans une veine
apparemment panthéisante Edwards distingue entre «le bien objectif» et
«le bien inhérent» des saints. Par bien objectif on entend I'objet extrin-
séque dont la possession nous rend heureux, tandis que le bien inhérent est
cette excellence ou plaisir qui est dans ’ame elle-méme. Or pour les rédimeés
les deux biens sont la méme chose. Dieu, « leur portion », est le bien objectif
qui les remplit de délectation; mais leur excellence, c’est-a-dire leur bien
inhérent, est également Dieu: c’est par la participation a Dieu, par la com-
munication de I'excellence divine qu’il y a en eux de I'excellence et de la
joie !9, Quelques années plus tard, Edwards identifiera cette excellence avec
«la sagesse spirituelle » qui est un don immeédiat de la divinité a la créature,
ou plutdt «une sorte d’émanation de la beauté de Dieu» '%; I’aspect pan-
théisant de la doctrine disparait aussitot qu'on comprend: on se meut ici
dans le contexte protestant de la souveraineté et de la primauté absolues de la
grace qui, seule, peut conférer de la sagesse spirituelle a un homme, une
appréhension véritable, intérieure de Dieu. On rencontre d’ailleurs en
creux, dans toute cette problématique, la doctrine traditionnelle de la
double opération du Saint-Esprit qui inspire, d’'une part, les paroles de
IEcriture et infuse, d’autre part, un sens dans les saints pour pouvoir les
comprendre. La présence pour ainsi dire objective du Saint-Esprit dans
I’Ecriture a sa contrepartie dans sa présence subjective au cceur du rege-
néré; et si ’Esprit ne rend pas sensible «la douceur de la Parole (...) la Bible
demeure tout a fait lettre morte, une chose séche, inanimée et sans gott» 195,
Il y a donc une ordination primitive de I'esprit régénéré a la Parole, une
sorte d’accord préeétabli entre le sens spirituel des saints et la signification
authentique de I’Ecriture. Autrement dit, le goiit surnaturel «fait que le vrai
sens vient le plus naturellement a I'esprit en vertu de [’harmonie qui prévaut
entre la disposition et le goit d’'une dme sanctifiée et le sens véritable des
régles de la Parole de Dieu»!%,

S’il y a une affinité entre le sujet et I’'objet du connaitre des saints, elle se
retrouve également dans les affections et les connaissances des méchants et

10211, 261.
103 6, 442 s,
1048 117.

105 11, 274.
106 11, 285.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 249

c’est elle qui explique en derniére instance les différents régimes de percep-
tion. L’exergue du sermon True Grace distinguished from the experience of
the devils est le verset de saint Jacques; et a la fin de son texte Edwards
revient a |’ Epitre pour en compléter la citation: « Tu crois qu’il y a un seul
Dieu?... Les diables le croient aussi et ils tremblent. Veux-tu savoir, homme
insensé, que la foi sans les ceuvres est stérile » V7. C’est donc la présence des
ceuvres qui permet de distinguer la foi des élus et celle des réprouvés. Or,
evidemment, il ne s’agit pas ici du constat objectif des résultats extérieurs
d’un certain état d’Ame. Ce ne sont pas les ceuvres, séparées de leur sujet, en
elles-mémes, qui témoignent de la vraie foi mais ce sont « des exercices de la
grace (...), 'amour, la joie, la paix, la patience (...), la douceur (...) qui mon-
trent avec évidence I'appartenance au Christ, et la vie dans I’Esprit » 108, Ces
«fruits de ’Esprit » ne sont pas des choses, des actes ou des comportements
particuliers, mais des qualités générales de la personne régénérée; et si
Edwards commence — apres |’ Epitre aux Galatiens — son énumeération
avec I'amour, c’est que 'amour est la source, la quintessence et la somme de
toutes les «affections gracieuses » 1%, Toutefois — et c’est ici I'essentiel —
pour Edwards I’amour n’est pas simplement une catégorie théologique ou
morale, mais une notion proprement metaphysique. Il est égalité, propor-
tion et surtout consentement, et c’est en tant que tel qu’il rend compte des
structures de I’affinité entre les deux pdles de la perception.

Les saints, lit-on dans le Traité sur les affections religieuses, trouvent leur
joie en Dieu, les hypocrites en eux-mémes ', Les uns pratiquent le consen-
tement, les autres le retour sur soi. Or le retour sur soi rompt la proportion
et brise I’égalité; donc les saints seront beaux en eux-mémes et les méchants
seront laids!!!. Qu’on soit beau ou laid, on dispose du méme savoir spécu-
latif; car celui-ci ne concerne que les choses naturelles, c’est-a-dire I’étre
simple qui n’est ni beau ni laid, donc n’exige pas de beauté morale dans
I’esprit qui le pergoit. Il en va cependant autrement pour toute perception
qui dépasse le simple domaine spéculatif, celui des faits naturels. En ce qui
concerne l’excellence, la sainteté ou la beauté, c’est-a-dire les reéalités
morales, les hypocrites ne voient pas les mémes choses que les saints, ou

107 Jac. 2, 19-20 in 8, 124. L'italique est de nous.
1088 111.

109 Cf. 11, 108.

HO T, 249,

W Cf. The Mind 1. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 27. Selon les paroles
d’Edwards, les premiers seront «lovely », les seconds «unlovely »; cf. Charity and its
Sruits, ed. T. EDWARDS, London 1969, p. 328. Remarquons qu’en anglais le terme
«lovely» est une heureuse synthése du moral et de I'esthétique au niveau méme du
langage.



250 MIKLOS VETO

plutdt ils les voient autrement. Le méchant, écrit Edwards dans ses carnets,
ne voit pas I'amabilité de la vertu!!2, Les méchants et les diables verront
tous les attributs naturels de Dieu, sa majeste, sa force, sa grandeur, et ils
connaitront également ses attributs moraux. Mais ils verront ces derniers
autrement que les saints. Ils vont voir et connaitre tout ce qui appartient
aux attributs moraux de Dieu, sauf leur beauté et leur amabilité!13. Ils sau-
ront décrire ces attributs moraux, mais ils ne seront pas capables d’en dis-
cerner les ¢léments proprement moraux qui, eux, ne sont objets que du nou-
veau sens spirituel. Autrement dit: ils disposent d’'une connaissance théo-
rique de la réalité morale des choses divines, mais ils n’en possédent pas
une connaissance pratique, immédiate. Il se trouve «une amabilité inhé-
rente, douce, rafraichissante dans les choses décrites par I’Evangile» 114,
mais qui demeure cachée devant leurs yeux. « La redoutable grandeur» de
Dieu peut «vaincre» leurs forces, mais sa gloire morale ou spirituelle ne
fera pas fondre leur ceeur !13. Et c’est le point ou git I’essentiel de la doctrine
edwardienne.

Avant 'opération régénératrice de la grace I’ame voit et sait que son
pécheé s’oppose a la volonté divine, mais elle ne comprend pas encore com-
bien horrible et haissable le péché est en lui-méme!!®. Or il y a plus ici
qu’une simple cécité a I’égard des choses divines, on y rencontre du refus et
du ressentiment. « Les diables», préche Edwards, « connaissent la distance
qui les sépare de Dieu mais ils ne lui sont pas réconciliés » 7. Ils voient trés
bien tout ce qui les sépare de Dieu, ils comprennent leur infériorité, leur
¢loignement et la grandeur de Dieu, mais ils n’y consentent pas. Or, C’est le
consentement d’un étre a un autre qui suscite la beauté morale et c’est en lui
que consiste 'amour véritable. Le refus du consentement est la haine et si le
sommet de I’amour, c’est le consentement a un étre en tant qu’il est lui-
méme consentement, le paroxysme de la haine c’est le refus du consente-
ment a un étre précisément parce qu’il est consentement. La beauté de Dieu,
qui est essentiellement sa sainteté, exerce une puissante répulsion sur le
diable qui hait Dieu a cause de sa sainteté elle-méme 8. La véritable haine,
la haine a I’état pur, c’est la haine de 'amour! L’amour de "amour et la
haine de 'amour distinguent en derniére instance la vraie grace de I'expé-

12 Miscellany 123. The Philosophy of Jonathan Edwards, p. 245.
1311, 264.

Ha gy, 251.

HS 1, 264 s.

H6 1, 363 s.

17 Charity and its fruits, p. 148.

1188 120.



LA CONNAISSANCE SPIRITUELLE SELON J. EDWARDS 251

rience des diables. Si toute ’attitude humble, révérente, adorante du diable
dans I’Evangile (Luc 8,25) ne témoigne pas encore d’une piété authentique,
c’est qu’il lui manque I’Amour!!®. Refusant le consentement au pur consen-
tement qu’est Dieu dans le sacrifice de son Fils, les hypocrites ne peuvent
pas contempler la beauté transcendante des choses divines qui leur apparait
plutdt laide et haissable!29; et «la bonne odeur» méme du Christ (2 Co 2,
15) est «une odeur mortelle» dont «les méchants» crévent et «étouf-
fent» 121,

119 Treatise on Grace, Selections from the unpublished writings of Jonathan
Edwards, ed. A. B. GROSSART, 1865, p. 35.

120 8. 120.
121 J, CALVIN: Serm. Deut. 2, 24 s. Opera XXVI, 38.



A l'occasion du dixiéme anniversaire de la mort du philosophe genevois Charles
Werner, la Faculté des Lettres de ['Université de Genéve a organisé une séance comme-
morative au cours de laquelle les trois exposés qui suivent ont été prononces.



	La connaissance spirituelle selon Jonathan Edwards

