Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: Débats : plaidoyer pout un scepticisme fidéiste
Autor: Verdan, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEBATS

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 185-190

PLAIDOYER POUR
UN SCEPTICISME FIDEISTE

ANDRE VERDAN

Le scepticisme semble, depuis quelques années, étre I'objet d'un regain
d’intérét. Deux ouvrages ont été consacrés au phénomisme sceptique: Pyr-
rhon et I'apparence, de Marcel Conche! et la thése de Jean-Paul Dumont sur
Le scepticisme et le phénoméne?. Récemment, on a pu lire dans cette Revue
une importante étude de M™¢ Frangoise Caujolle-Zaslawsky, intitulée
« L’interprétation du scepticisme comme philosophie du doute religieux:
analyse d'un malentendu »?.

Comme l'auteur de ce pénétrant article adopte des vues partiellement
divergentes de celles que j’ai développées naguére sous le titre « Scepticisme
et fidéisme » 4, le comité de rédaction de la RThPh, d’entente avec M™¢ Cau-
jolle, m’a demandé de formuler ici quelques réflexions que m’a suggérees
la lecture de « L'interpreétation du scepticisme».

La thése de l'auteur peut se résumer en termes assez simples. Le scepti-
cisme, dont on sait qu'il a, paradoxalement, fourni une base d’argumenta-
tion tour a tour a des défenseurs de la foi chrétienne et a des rationalistes
athées, ne se laisse en fait interpréter ni dans un sens fidéiste, ni dans un
sens athée. Ces deux maniéres opposées de solliciter le scepticisme sont, et
ont été, pour Frangoise Caujolle, également «tendancieuses» et abusives.
L'une et l'autre trahissent, ou travestissent, le scepticisme authentique, tel
qu'il a été inauguré par Pyrrhon, développé par un Enésidéme et un
Agrippa, résumeé par Sextus Empiricus.

I Editions de Mégare, Villers-sur-Mer 1973.

2 Vrin, Paris 1972.

3RThPh, 1977, 11, p. 81-112. Citons encore, du méme auteur, « Hegel et le scepti-
cisme», in Revue philosophique, oct.-déc. 1973, ainsi que larticle d’Andre-Jean
Voelke, « L'incommunicabilité du savoir dans le scepticisme grec», in Zésésis, De
Nederlandsche Boekhandel, Antwerpen/Utrecht 1973.

4 RThPh, 1973, VI.



186 ANDRE VERDAN

I

Nous ne pouvons, bien entendu, qu'abonder dans le sens de M™¢ Cau-
jolle, lorsqu’elle montre qu'il y a incompatibilité entre le rationalisme athée
et le veritable scepticisme. Dévoiler I'incapacité de la raison a prouver d’'une
maniere décisive l'existence de la Divinité (aussi bien, dailleurs, que son
inexistence) n'équivaut nullement a nier «dogmatiquement» son existence.
Le glissement du scepticisme a I'athéisme qui s’est effectivement produit au
tournant du XVII¢ et du XVIII¢ siécle ne peut étre que I'effet d'un malen-
tendu, ou alors d'une distorsion dé¢libérée procédant d’une intention strateé-
gique (I'un n’excluant pas I'autre).

A ce scepticisme rationaliste — qu’il soit athée ou déiste importe peu en
I'occurrence — nous n’accorderons méme pas le mérite d’une certaine
logique, du moins apparente, comme le fait 'auteur (p. 91). Car enfin on ne
peut, sans inconséquence, se réclamer de la raison, I'invoquer comme une
instance supréme, et, simultanément, étre tenu pour I’héritier d’'une pensée
qui la met radicalement en question! Cette contradiction apparait frequem-
ment chez un Voltaire ou un Diderot, partagés entre leur conscience des
limites de la raison (c’est leur coté «kantien») et ce qu’il est convenu
d’appeler leur « optimisme rationaliste »>. Le cas de Voltaire est, a cet égard,
typique: il reproche volontiers a la métaphysique cartésienne d’outrepasser
les capacités de nos « lumiéres naturelles »... mais il enrage en lisant, sous la
plume de Pascal, « qu’on ne peut connaitre par la raison si Dieu est»©,

Aussi bien, s’il fallait a tout prix parler de scepticisme a propos de Vol-
taire et des Encyclopédistes, nous proposerions de qualifier ce scepticisme
d’hybride ou de batard. Mieux vaudrzit au reste, pour éviter toute équi-
voque, lui substituer le terme d’incroyance ou celui d’incrédulite.

I1

Qu’en est-il maintenant de I'interprétation dite fidéiste du scepticisme,
qui, en raison du soupgon que cette philosophie suscite a propos de toutes
les doctrines humaines, tend a la considérer comme une voie d’accés a la
révélation chrétienne, ou du moins comme une attitude intellectuelle auxi-
liaire et corollaire de la foi? Il s’agit, rappelons-le, d’'un courant qui prend
naissance chez une minorité d’apologistes paléo-chrétiens, réapparait a la
fin du Moyen Age, s’explicite chez des auteurs de la Renaissance, Mon-
taigne en particulier, grace a la diffusion des ouvrages de Sextus Empiricus,
et trouve son expression la plus magistrale chez Pascal.

5 Nous avons souligné ce paradoxe dans Le scepticisme philosphique, Paris-Mont-
réal 1971, p. 103-105, 127-134.
6 Lettres philosophiques, appendice a la lettre 25.



PLAIDOYER POUR UN SCEPTICISME FIDEISTE 187

Frangoise Caujolle, nous I'avons dit, conteste la valeur et la consistance
de cet «usage» du scepticisme aussi catégoriquement qu’elle le fait de
I'interprétation athée. Son argumentation, qui a le mérite de serrer de preés
le développement historique du fidéisme au XVI¢ et au XVII® siécle, est trop
complexe et nuancée pour que nous puissions en suivre ici tous les détours.
Nos observations ne concerneront donc que quelques points, quelques
moments importants de cette argumentation.

Et tout d’abord, il nous semble indispensable de dissiper un malentendu
qui risque d’oblitérer le dialogue entre tenants et adversaires d’'un scepti-
cisme fidéiste. Il ne saurait étre question, pour les premiers, de «baptiser»
rétrospectivement les sceptiques grecs, de les considérer a posteriori comme
des chrétiens avant la lettre, des croyants en puissance (ce que Clément
d’Alexandrie, par exemple, tend a faire de Platon). La tentation de se livrer
a pareille « récupération » est néanmoins réelle, puisque les sceptiques grecs,
a commencer par Pyrrhon, loin de critiquer la religion de leur temps, ont
toujours préconisé et manifesté une attitude de respect et de soumission a
I’égard des traditions cultuelles en honneur dans les cités ou ils vivaient.
Mais il est bien clair qu’il serait abusif d’identifier a la foi chrétienne ce
simple conformisme religieux. La notion méme de foi — qu’on la considere
comme un don surnaturel, comme une décision existentielle, ou, dialecti-
quement, comme ['un et 'autre — était étrangére a Pyrrhon, Enésidéme,
Sextus, et I'on ignore comment ces philosophes se seraient situés par rap-
port a elle. Cela dit, et en vertu méme de cette précision, nous ne pouvons
suivre Frangoise Caujolle lorsqu’elle affirme, arbitrairement selon nous,
que, pour le sceptique, « renoncer a la raison, ou méme la limiter pour faire
une place «a la foi», «au ceeur» et autres choses semblables ne saurait
signifier (...) qu'une absurde régression» (p. 90). Nous ne voyons, pour
notre part, aucun motif d’attribuer au sceptique «le présupposé implicite
que tout ce qui n’est pas la raison est a fortiori encore bien pire qu’'elle»
(ibidem).

Dés lors, I'objection selon laquelle une lecture fidéiste du scepticisme
trahirait I'esprit de cette philosophie, serait franchement contraire a son
intention profonde nous parait dénuée de fondement. Un usage fidéiste du
scepticisme n’est pas plus abusif que I'usage que saint Augustin a fait de
Platon, saint Thomas d’Aristote, et Kierkegaard ou Georges Gusdorf de
Socrate.

11 nous faut pénétrer maintenant dans ce qui nous parait étre le cceur
méme de ’argumentation invoquée par notre interlocutrice contre la cohe-
rence et la consistance d’un scepticisme fidéiste.

Paradoxalement, M™¢ Caujolle souligne le caractére éminemment ratio-
naliste, «hyperrationaliste» du scepticisme grec. Elle est amenée a en
déduire que les défenseurs fidéistes du christianisme ont choisi un bien
mauvais allié pour soutenir leur cause: un allié suspect, menagant dange-



188 ANDRE VERDAN

reusement de se retourner contre le parti qui prétend s’en servir. Et I'auteur
fait remarquer qu’effectivement, au XVII¢ siecle, un glissement s’est produit
de 'usage fideiste a 'usage athée du scepticisme (dans les milieux de liber-
tins érudits), de sorte qu'on voit, sans solution de continuité, une forme de
scepticisme athée se substituer a la forme fidéiste. N'est-ce pas la un signe
évident que le scepticisme fidéiste constituait une association précaire, ins-
table et inconsistante?

Il convient de savoir gre a M™¢ Caujolle d’avoir apporté une précieuse
contribution a I'histoire du scepticisme’. Mais nous ne pouvons que nous
distancer des conclusions auxquelles elle aboutit. Car enfin, si la consis-
tance d’une philosophie devait étre évaluée en fonction des avatars, des
interprétations (éventuellement aberrantes, voire frauduleuses®) que lui font
subir ses epigones, 1l faudrait alors contester la cohérence de la pensée de
Platon (sous prétexte qu’elle est a I'origine de la pensée d’Aristote), ou celle
de I'idéalisme critique de Kant (sous prétexte qu'en est issu l'idéalisme
absolu de Hegel).

Au reste, 'essentiel de I'argumentation développée par Frangoise Cau-
jolle ne réside pas dans ces considérations historiques, mais bien, plus pro-
fondément, dans I'idée que le scepticisme grec, qui est une démarche de
pensée foncierement rationaliste, ne saurait faire bon ménage avec le
fidéisme et lui servir, en quelque sorte, d’«ancilla theologiae ».

La encore, et surtout, nous pensons qu'il y a lieu de dissiper un impor-
tant malentendu. Rationalistes, les sceptiques grecs? Oui, certes, et méme
parfois ratiocineurs, si ’on évoque l'usage rigoureux, méticuleux qu'ils font
de la logique pour combattre les prétendues certitudes des philosophes dog-
matiques. Il n’est que de songer a I'acharnement méthodique avec lequel
Sextus Empiricus énumeére, a propos de chaque probléme philosophique,
les diverses solutions qui ont été proposées, souligne les oppositions qui
apparaissent entre elles, puis démasque leurs contradictions internes, leurs
incohérences et leurs inconséquences, acculant le dogmatique a des
dilemmes, le prenant en flagrant délit de violation du principe de non-
contradiction.

Mais ce qu’il faut ajouter aussitot — et M™¢ Caujolle, a notre gré, n'a
peut-étre pas suffisamment insisté sur ce point — c’est que, chez le scep-
tique grec tel que nous le présente Sextus, la raison, aprés avoir mis en
échec toutes les doctrines philosophiques, finit par se mettre en question
elle-méme d’une maniére radicale, plus radicale a vrai dire qu’'elle ne I'a

7 En comblant, notamment, une lacune de notre étude (op. cit) qui, a propos du
XVIIe siécle, ne parle que de Pascal et de Huet.

8On trouve ¢a et 1a, chez Voltaire, un pseudo-fidéisme de fagade, dont I'ambi-
guité, 'hypocrisie ou I'ironie ne sont pas a demontrer. En voici un échantillon extrait
de la XIlII¢ des Lettres philosophiques: «La raison humaine est si peu capable de
démontrer par elle-méme I'immortalité de I'ame que la religion a été obligée de nous
la réevéler. »



PLAIDOYER POUR UN SCEPTICISME FIDEISTE 189

Jamais fait au cours de toute I'histoire de la philosophie. Il suffit, pour s’en
convaincre, de mesurer I'exacte portée des cinq « modes de la suspension
du jugement » attribués a Agrippa (nous pensons plus particuliérement aux
deuxieme, troisieme et quatrieme modes). En montrant que toute tentative
de démonstration est acculée, soit a la régression a I'infini, soit a la frontiére
du postulat (ne serait-ce que le principe de non-contradiction, fondement
de toute deduction), soit au cercle vicieux, le sceptique enléve a la raison le
droit de s’ériger en instance supréme et absolue. On pourrait d'ailleurs, sans
trahir I'intention du scepticisme grec, appliquer ces trois modes a la défini-
tion du concept et constater que celle-ci, si elle prétend échapper a la régres-
sion ad infinitum, se heurte a I'obstacle du genre supréme indéfinissable
(étre, action, qualité...) ou alors tombe dans le cercle vicieux (par exemple:
etre = chose = réalité = objet = étre).

Cette prise de conscience lucide et précise des limites, ou plus précise-
ment de la finitude, du caractére clos, «tautologique » (dirait Wittgenstein)
de la raison nous parait étre non seulement un aspect capital de la pensée
sceptique (aussi capital que l'aspect « phénomeéniste» plus frequemment
souligne), mais encore un moment trés important dans I'histoire de la philo-
sophie. Il y a la beaucoup plus que dans les sarcasmes voltairiens sur ['obs-
curite de la metaphysique. Pour la premiere fois, la raison, s'examinant
elle-méme, découvre qu'elle est incapable de justifier ses propres exigences,
gu’elle ne peut et ne pourra jamais, comme dit Maurice Clavel, «rendre
compte d’elle-méme»°.

Si I'on peut encore parler d'un «rationalisme sceptique », c'est donc en
un sens dialectique, la raison du pyrrhonien ne s'exer¢ant d'une maniére
aussi hyperbolique, aussi exigeante, que pour déboucher sur la conscience
de son propre néant. C’est peut-étre ce que Pascal a profondément compris
lorsqu’il écrivait que «la derniére démarche de la raison est de reconnaitre
qu'il y a une infinité de choses qui la surpassent » (citation dont les premiers
mots suffiraient a nous dissuader de préter a I'auteur des Pensées un irratio-
nalisme sommaire).

Cette mise au point quant a la position du pyrrhonien a I'égard de la
raison nous permet de comprendre comment une attitude de foi peut s’arti-
culer de maniére cohérente et feconde sur la réflexion sceptique. Celle-ci,
poussée a 'extréme, nous conduit a relativiser non seulement toutes les doc-
trines philosophiques élaborées par la raison, mais encore la raison elle-
méme, qui, une fois soumise au rigoureux examen du sceptique, ne peut
plus étre regardée comme un critére absolu de la vérite!". Or, tout ce qui

9 M. CLAVEL et Ph. SOLLERS, Délivrance, Paris 1977, p. 141.

10 Comme I'écrit Michel Cornu, «si la raison découvre ses propres limites, elle ne
pourra plus juger impérialistement de tout» («Idéologie, philosophie et foi», in
Chantiers, périodique des G.B.U., Lausanne, N© 87, mars 1978, p. 10).



190 ANDRE VERDAN

contribue a «dés-absolutiser» (nous ne disons pas sous-estimer ou mini-
miser) les valeurs humaines (qu'il s’agisse de la raison, mais aussi de la cul-
ture, de la technique, de I'Etat... et finalement de I'homme lui-méme) ne
peut que favoriser par le vide (dans une sorte de kénose) I'accueil d’'un Dieu
qui se présente comme étant la Veérite en personne (Jean, 14, 6).

Dans une telle perspective, les veérités accueillies dans la foi (qui ne sont
que les compléments d'une seule et unique Veérité) n’apparaissent plus
comme étant contre la raison, mais au-dela d’elle, ce qui n’est pas la méme
chose. On voit comme le scepticisme, dans ses conséquences ultimes, loin
de dresser la raison contre la foi en les disjoignant, peut apporter une pré-
cieuse contribution a I'¢lucidation de leurs rapports.

Au reste, on 'aura compris, il ne s'agit pas de déprécier indiment la
raison, et de verser dans un irrationalisme de mauvais aloi, mais bien de
restituer au logos humain son statut véritable. Il existe un fidéisme suspect
qui, confondant simplicité évangelique et simplisme intellectuel, se borne a
croire que la premiere consiste a «ne pas se poser de questions», ou a les
résoudre d’'une maniere abrupte, schématique et sommaire, sans tenir
compte, notamment, de la complexité des données bibliques (ce qui fraie le
chemin au dogmatisme, dans le mauvais sens du terme).

Une foi digne de ce nom est amenée, volens nolens, a poser des questions
et a se laisser questionner elle-méme; elle entretient avec la raison un rap-
port qu'on pourrait qualifier de dialectique.

Abraham, qui obéit a I'ordre apparemment absurde de sacrifier son fils,
est aussi I'’homme qui osa interroger six fois de suite I'Eternel sur le sort des
habitants de Sodome.



	Débats : plaidoyer pout un scepticisme fidéiste

