Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)
Heft: 2
Artikel: Etudes critiques : a propos d'un récent manuel de philosophie du droit :

étude critique sur le Précis de Philosophie du Droit de Michel Villey
Autor: Dufour, Alfred
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES CRITIQUES

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 165-171

A PROPOS D'UN RECENT MANUEL
DE PHILOSOPHIE DU DROIT

Etude critique sur le
Précis de Philosophie du Droit
de Michel VILLEY*

ALFRED DUFOUR

Auteur d’'une ceuvre déja considérable, le professeur Michel Villey vient
d’enrichir de maniere précieuse la philosophie juridique de langue francaise
avec son Précis de Philosophie du Droit. Le genre auquel ressortit I'ouvrage,
dont le premier tome paru en 1975 vient déja de connaitre une réedition
revue et corrigée et dont le deuxiéme tome est annonceé pour 1979, ne doit
pas faire illusion. C’est bien plus qu'un manuel de vulgarisation qu‘a congu
le fondateur des Archives de Philosophie du Droit; c’est une ceuvre de syn-
these, destinee a faire le point, dans la perspective historico-dogmatique qui
lui est propre, de sa philosophie juridique, qui n'est autre que «la philoso-
phie du Droit romaine-aristotélicienne» (p. 101). L'auteur annonce d’ail-
leurs d’emblée la couleur, puisqu'a I'art. 11, qu. 111 de ses Prolégomeénes —
on appreéciera la coquetterie scolastique —, réagissant sous la rubrique De
la mode en philosophie (p. 36 ss.) contre «le préjugé chronolatrique» qui
impregne la pensée occidentale, il marque ostensiblement, a I'encontre de
l'idée de progrés en philosophie, sa préféerence pour I'hypotheése d'«une
regression de la philosophie» (p. 39). « Précisement la plus malade des phi-
losophies semble la philosophie du Droit» (p. 40), poursuit-il, décelant
comme un de ses symptdmes les plus révelateurs la prolifération des philo-
sophies juridiques qui apparente «les congres de I"Association internatio-
nale de philosophie du Droit» a la « pire Tour de Babel» (p. 41). Le mal est
donc grave pour Michel Villey, d’autant plus grave que juristes et philo-
sophes s’ignorent superbement, les premiers s'étant « jetés dans une sorte de
technicisme a I'ameéricaine», qui rend la philosophie inurtile (p. 3-4), les
seconds donnant «dans les sciences sociales a la mode — politique, socio-
logie, histoire scientifique, marxisme...» (p. 3).

* Paris, Dalloz, 17¢ éd., 1975, 242 p.; 2¢ éd., 1978, 238 p. Citations et reférences
sont données d’'aprés la 2¢ édition revue et corrigeée de 1978.



166 ALFRED DUFOUR

Si le mal est grave, il n’est pas désespéré. C’est bien ce qui rend possible
une entreprise comme celle que soutient I'auteur depuis prés d'un quart de
siécle avec ses Archives de Philosophie du Droit; C’est 1a aussi ce qui explique
son Précis, dont le premier tome a pour objet Les définitions et les fins du
Droit.

Introduit more scolastico par trois questions (Pourquoi faire de la philoso-
phie du Droit? Qu'entendons-nous par philosophie? Quels seront nos moyens
d'étude?), elles-mémes subdivisées en autant d’articles, I'ouvrage est articulé
en deux sections principales, dont I'intitulé donne bien a connaitre le parti
de l'auteur: I. De la justice comme finalité du Droit (p. 51-97) — I1. (Des)
autres conceptions de la finalité du Droit (p. 99-199). De fait, tout au long de
ces deux parties, Michel Villey, suivant sa méthode habituelle qui intégre
habilement la démarche dogmatique a I'approche historique, ne cesse
d’exposer la philosophie du Droit classique d’Aristote et de saint Thomas,
dont il aime a trouver le terrain d’élection dans la jurisprudence romaine.
La premiere section n’en est pas moins centrée sur les principales arétes de
«la philosophie du Droit romaine-aristotélicienne » que I'auteur developpe
avec une remarquable clarté en trois chapitres consacrés a la Philosophie de
la Justice du Stagirite (ch. 1, p. 55-67), a la place du Droit dans la Justice (ch.
I1, p. 69-86) et a La fortune de cette philosophie (ch. 111, p. 87-97). Ce lui est
I'occasion de rappeler le merite d’Aristote dans la détermination du concept
(p. 71 ss.), des secteurs (p. 77 ss.) et du lieu (p. 82 ss.) du Droit — proportion
dans le partage des biens entre membres d'une communauté politique. C’est
que «le Droit vise d'abord cet objer, un rapport entre concitoyens dont le
premier office du juriste est de mesurer la consistance » (p. 76); c’est surtout
que «la qualité de Droit au sens plein et parfait du mot» ne revient «qu’au
dikaion politikon..., visant des rapports entre citoyens chefs de famille. Seuls
ils sont suffisamment «autres» et cependant assez « amis», pour que soient
entre eux deéfinis la proportion, le partage de leurs biens extérieurs»
(p- 85-86). « Le seul Droit parfait» est donc «le Droit civil» (ibid.) — et
I'auteur se fait fort de montrer que dans I'histoire les Romains I'ont bien
compris avec leur jus civile (p. 87 ss.), I'essentiel de leur apport a la science
juridique européenne tenant moins dans le quid juris que dans le quid jus
(p. 88-89). Par sa pensée, par son langage, par sa méthode enfin, qui diffe-
rent du tout au tout du systématisme abstrait de la science juridique
moderne, la jurisprudence romaine illustrerait donc de maniére privilégiee
la philosophie d'Aristote. Il est 4 gager que maint romaniste ne suivra pas
I'auteur dans cette appréciation du Droit romain et de son apport dans
I'histoire juridique européenne, ne serait-ce qu'en raison de I'importance de
I'influence matérielle des solutions romaines sur le Droit moderne dont
Michel Villey fait si peu cas (loc. cit.). Ces réserves nous paraissent cepen-
dant d'ordre mineur par rapport a celles qu'appelle la these centrale de
I'auteur, développée depuis plus de quinze ans et qui alimente toute la



UN RECENT MANUEL DE PHILOSOPHIE DU DROIT 167

seconde section de ce Précis. Cette thése, qui sous-tend la mise au jour des
Autres finalités du Droit, tient a ’explication de I’échec de la philosophie du
Droit romaine-aristotélicienne dans I'histoire de la pensée et de la science
juridiques modernes. Pour Michel Villey en effet, si nous pensons et raison-
nons aujourd’hui difféeremment des juristes romains, la faute — et ce n’est
pas, nous y reviendrons, une felix culpa — en revient a «la tradition judéo-
chrétienne» (p. 106). Dénongant en traitant de la Bonne conduite comme
autre finalite du Droit (ch. I, p. 103-130) comme une « premiére hérésie »
(p. 103) I'annexion du Droit a la Morale — due a la funeste influence de la
notion judéo-chrétienne de Justice —, il reléve en effet pour le déplorer —
et nous reviendrons aussi sur ce paradoxe: «ll est probable que notre
actuelle idée du Droit est I'héritage de la pensée judéo-chrétienne plus que
du Droit romain» (p. 106).

A quoi tient cet héritage pour Michel Villey, sinon a la notion de justice
biblique, qui va substituer dans la pensée européenne la Loi au Droit, dans
une regrettable et double confusion des plans: ordonnée au Salut, la justice
biblique implique en effet a la fois une conduite individuelle et une perspec-
tive eschatologique (p. 108-110). « Ce qui en sort», avertit I'auteur, «est un
bouleversement du sens des mots de «justice» et de « Droit» (p. 112) dont
les effets se font toujours sentir». « Aujourd’hui encore, poursuit-il, notre
«justice» se distingue mal de la charité... Notre justice est restée tension
vers un au-dela, un autre monde: monde de future liberte, égalite, fraternite,
prospérité universelles... La justice de réve que sécréte notre idéalisme,
conclut-il, est historiquement un vestige et une mauvaise contrefacon de
I’'ancien message évangéligue du Royaume des Cieux » (p. 113-114). Si cette
notion biblique de justice va triompher dans I'histoire de la pensée juridique
européenne de la notion aristotélicienne, ce sera grace aux théologiens de la
tradition augustiniste, tenants d'une culture sacrale (p. 112-119). Voila
dénoncés les exécuteurs testamentaires du legs judéo-chrétien. Et du méme
coup la tache qui revient au philosophe du Droit pour I'auteur: « Nous atta-
querons le mal a sa source: c’est I'introduction par les clercs de la morale
religieuse dans le Droit qu'il faut passer a la critique» (p. 119). On
s’explique dés lors la profonde admiration de Michel Villey pour saint
Thomas d’Aquin. C’est que, renouvelée aux sources aristotéliciennes, «la
théologie de saint Thomas a libéré les juristes de I'Europe chrétienne de la
soumission aux sources bibliques, détruit le cléricalisme» (p. 123).

Le mérite fondamental de la pensée de saint Thomas tient en effet pour
lauteur dans la distinction opérée entre données de la Révélation —
comme la justice biblique — et données de la raison — comme la justice
aristotélicienne (p. 121) et dans la démonstration «que la Loi de 'Evangile
n’est pas juridique » (p. 123). Attirant a juste titre I'attention sur le fait que la
pensée juridique de saint Thomas n'est pas a chercher dans le Traité des
Lois (Summa Theologica, 1a, I1ae, qu. 90 ss.) mais bien dans le Traité de la



168 ALFRED DUFOUR

Justice (11a, I1ae, qu. 57) (p. 126-127), Michel Villey n’a pas de peine a mon-
trer a cet egard que pour saint Thomas le Droit (jus) s’identifie a une reéalité
concreéte (res justa), a la difference de la Loi, «régle des actions humaines ».
Nous serons plus réserves sur le «profit» que «cette redécouverte de la
notion romaine de jus» a présenté pour les juristes (p. 127). Car force est
bien de constater d’abord que ce « retour aux définitions d’Aristote et aux
principes du Droit romain» (p. 128) n’a guére eu d’impact sur I'histoire de
la science juridique et qu’il n’a pu empécher le triomphe des catégories de la
penseée scientifique moderne jusque dans le domaine des sciences humaines,
science juridique comprise. Ensuite et surtout, il est permis de douter sérieu-
sement qu’il n’existe aucune autre «capacité de dépassement du cléri-
calisme semblable a celle de saint Thomas» (p. 129). Si nous convenons
bien avec I'auteur qu’il ne faut pas 'attendre du « progressisme chrétien »,
dont I'essor procéderait d’'une régression «vers la demi-inculture du haut
Moyen Age» (ibid.), nous ne sommes nullement convaincus que la pensée
de saint Thomas ait réellement dépasseé le cléricalisme, qu’elle ait effective-
ment aboli «la confusion d’origine biblique entre le Droit et la Morale » et
pratiquement permis que « la science du Droit teconquiére son autonomie »
(p. 128). Saint Thomas n’a-t-il pas en définitive bien distingué la sphére
propre du Droit pour mieux en marquer les limites, c’est-a-dire pour mieux
en assurer la subordination aux autres sphéres de la pensée cléricale chré-
tienne? L’auteur a des aveux réveélateurs a cet égard lorsqu’il note en
conclusion de ses développements sur saint Thomas: « Le Droit n’est pas
tout: il peut étre souvent sacrifié aux fins supérieures de la morale chreé-
tienne. Mais mieux vaut le faire consciemment» (p. 130). Comment parler
alors encore sérieusement de 'autonomie de la science juridique?

On s’étonnera moins des lors de I'effacement de la philosophie juridique
«restaurée» par saint Thomas devant la pensée juridique individualiste
moderne qui assigne pour finalité au Droit Le service des hommes. Ce sont
ses différentes composantes que Michel Villey examine sous cette rubrique
en un chapitre (ch. I1, p. 131-167) ou le critique se fait toujours plus virulent
par rapport au philosophe. Passant successivement en revue le role du chris-
tianisme — force de dissolution de la communauté civile a I'eégal du
judaisme (p. 132) —, de I'’humanisme et du nominalisme dans la mise en
place du véritable systéme individualiste qui caractérise la pensée juridique
moderne, le maitre parisien ne s’arréte pas aux « ruptures» qui en résultent
avec le systéme d’Aristote et sa notion du Droit (p. 144); il en met surtout en
relief les principaux moments avec Hobbes, Locke et Bentham et I’aboutis-
sement avec la doctrine des Droits de 'Homme. Ce lui est I'occasion de
souligner d’'une part — du positivisme hobbésien a I'utilitarisme bentha-
mien — les étapes marquantes de I’altération de la philosophie du Droit
romaine-aristotélicienne par les concepts fondamentaux de la pensée theo-
logique, scientifique et philosophique moderne; cela lui permet d’autre part



UN RECENT MANUEL DE PHILOSOPHIE DU DROIT 169

d'instruire en regle le proces des Droits de I'Homme (p. 161 ss.) pour les-
quels il n’a pas de mots assez durs: « Tous ces droits sont contradictoires»,
dit-1l des «droits substantiels, dits sociaux, économiques et culturels»
(p- 162); «immensément ambitieux, mais indéfinis, les Droits de 'Homme
ont un caractére illusoire» (ibid.); relevant d'un «langage spécieux»..., «ils
comportent (enfin) une part d’'imposture» (p. 162-167).

Sévere pour les finalités individualistes du Droit, Michel Villey ne le sera
pas moins pour ses finalités collectives, qu'il aborde sous le titre Le Service
de la Société (ch. 111, p. 169-199). Relatant la Montée des collectivismes
(p. 171 ss.), de I'organicisme romantique au marxisme et au sociologisme, il
ne meénage pas en effet ses critiques a leur égard, qui se résument dans la
meconnaissance de la personne comme telle, aussi sacrifiée a la totalité cor-
porative, nationale ou étatique, .qu'a I'individu abstrait de la philosophie
bourgeoise du Droit (p. 184-185): «C’est toujours la méme erreur qui se
perpéetue dans le collectivisme. On a seulement substitué au service des per-
sonnes physiques celui des « personnes morales», modelées a I'exemple des
personnes physiques, la nation, la corporation, le prolétariat, I'’humanité —
mais la justice n'y a rien gagné» (p. 185). On s’en doute, cette critique,
comme celle des socialismes, est loin d’emporter la conviction, tant il parait
contestable d’assimiler la nation, la corporation, le prolétariat, voire |’ huma-
nité a une « personne morale» modelée «a I'exemple des personnes physi-
ques» et d’excepter de cette assimilation la « polis» aristotélicienne tout
aussi contraignante. L’historien parait s’effacer ici devant le philosophe. On
retiendra par contre I'excellent diagnostic de la mort des fins (p. 187-199)
relatif aux tendances caractéristiques de la philosophie juridique contempo-
raine. Michel Villey y dénonce a juste titre la réduction du Droit 4 une pure
technique de management et de thérapeutique sociale (p. 196-197). 11 s’en
faut de beaucoup cependant que le premier tome de ce Précis se termine sur
une note pessimiste. Car a la « Tour de Babel» des philosophies du Droit
contemporaines, d'inspiration religieuse, morale ou sociologique, toutes
également vouées a disparaitre, s’'oppose toujours I’Arche de la philosophie
juridique aristotélicienne. « Il n’en est qu’une, conclut I'auteur, celle qui sort
de I'ceuvre d’Aristote, mais ne laisse pas d’étre encore vivante, pour avoir
été constituée a partir de I'observation des réalités juridiques» (p. 205). A
ceux qui contesteraient son actualité (p. 208 ss.) ou son utilité (p. 213 ss.), le
philosophe du Droit parisien répond pour terminer que le conflit des
méthodes (p. 214 ss.) et des langages (p. 218 ss.) de la science juridique
contemporaine ne trouvera de solution que par un retour au réalisme de la
doctrine classique des sources, du raisonnement et du langage juridiques,
restaurateur de ’objectivité du Droit, de la démarche dialectique et de la
structuration linguistique (p. 217-219).

Telles sont les théses et les articulations majeures de ce Précis de Philoso-
phie du Droit. Les familiers de la pensée de Michel Villey retrouveront donc



170 ALFRED DUFOUR

sous une forme plus concise les grands thémes développés dans son cours
de doctorat La formation de la pensée juridique moderne, publié en 1968 !,
ou dans ses recueils ultérieurs, comme les Seize essais de Philosophie du
Droi!, parus en 1969-, et les Douze autres essais qui viennent de paraitre
sous le titre de Critique de la pensée juridique moderne3. C’est dire que n’est
pas nouvelle I'insistance du Précis sur la valeur paradigmatique de la philo-
sophie juridique du Stagirite ou sur I'influence déterminante de I'augusti-
nisme et de la scolastique franciscaine dans I'évolution de la pensée juri-
dique européenne, et que ne surprend gueére I'admiration de I'auteur pour le
role exemplaire de I’Aquinate dans I'endiguement du cléricalisme meédiéval
ou inversement sa vindicte a I'égard de I'Ecole du Droit naturel moderne et
de ses fruits, les Droits de 'Homme. Il n'empéche que pour n’étre pas
neuve, cette thematique générale apparait radicalisée dans ce Précis, souvent
au prix de redoutables simplifications. Ainsi celle qui attribue la notion
biblique de justice comme ['individualisme moderne a une «nation»,
«assemblage d’individus, non pas une cite, ...dispersés dans la Diaspora
comme seront ensuite les chrétiens a travers le monde» (p. 132), comme si
le peuple juif n’était pas le Peuple de Dieu et par la plus authentiquement
peuple qu’aucun autre peuple de la terre de par la vocation qui le constitue.
Pareillement, c’est une autre simplification, regrettable elle aussi, que de
donner pour indice révélateur du sillage dans lequel s’insérerait I’enseigne-
ment juridique des professeurs de ’Ecole du Droit naturel moderne le fait
que «Pufendorf a écrit d’abord un Traite des devoirs — De Officiis»
(p. 104), puisque les premiers ouvrages du Fondateur de I’Ecole du Droit
naturel moderne sont précisément de nature spécifiquement juridique, rele-
vant de la méthodologie, comme les Elementa Jurisprudentiae Universalis de
1660, ou du Droit public, comme le De Statu Imperii Germanici de 1667.
D’apparence mineure, de telles simplifications sont significatives par ce
qu’elles laissent dans 'ombre. Car ce n’est pas tant la réalité du Peuple juif a
laquelle Michel Villey parait porter si peu d’intérét, c’est bien la dimension
nouvelle, a la fois universelle et sotériologique qui en découlera pour le
Droit, enrichissant désormais de maniére irréversible la conception aristoté-
licienne, rivée aux limites étroites de la polis en lui donnant un nouveau lieu
a la mesure du monde et de I'Histoire. Et ce n’est pas non plus I'ambition
philosophico-juridique de I'Ecole du Droit naturel moderne qu’il semble
méconnaitre, mais bien la spécificité de son apport, qui tient dans la systé-
matisation more geometrico de tout I'appareil des solutions romaines bien

I Paris, Montchrestien, 1968, 715 p.; 2¢ éd. 1975.
2 Paris, Dalloz, 1969, 370 p.
3 Paris, Dalloz, 1976, 274 p.



UN RECENT MANUEL DE PHILOSOPHIE DU DROIT 171

plus que dans la moralisation ou la subjectivisation du Droit. Ces limites
meémes des perspectives de Michel Villey portent sans doute témoignage de
la cohérence de son entreprise de purification de la jurisprudence moderne,
des altérations qu’a fait subir a la jurisprudence romaine-aristotélicienne la
tradition judéo-chrétienne de moralisme et d’individualisme. On ne peut
s'empécher de s’étonner cependant de certains des présupposés de pareil
dessein. Nous n’en retiendrons que les trois plus frappants. Le premier tient
a I'antinomie que Michel Villey parait voir entre le Droit et la Loi (p. 61 et
surtout p. 107 ss.), qui condamne toute législation a n’étre qu’un ensemble
de régles de conduite d’ordre moral (ibid.). Le second a trait a I'identifi-
cation opérée entre Droit et Droit civil (p. 85-86), qui rend non seulement
problématique la notion de Droit pénal — interférence de la loi morale et de
la justice distributive (p. 61) —, mais surtout caduque la notion méme de
Droit international (p. 84-85), faute d’'une communauté ou «le jeu de la jus-
tice strictement dite » puisse avoir place (ibid.). Troisiéme et dernier présup-
posé de la Philosophie du Droit de Michel Villey: la nocivité de «la tradition
judéo-chrétienne », source des principales altérations de la philosophie réa-
liste du Droit d’Aristote et des juristes romains (p. 105-106 ss. et p. 132-
133 ss.), partant de notre «actuelle idée du Droit» (p. 106).

Pour ce qui est du premier point, de par les notions que Michel Villey
met en opposition dans les mémes termes et avec le méme talent que
Savigny cent soixante ans plus tot, force est de se demander si a I'instar du
célébre romaniste allemand, par-dela 'opposition du Droit et de la Loi, ce
n'est pas le role des jurisprudents que I'éminent philosophe du Droit pari-
sien entend défendre contre I'influence croissante des technocrates dans la
vie juridique (p. 197-199). Plus lourde de conséquences, mais frappée de la
méme marque romaniste, nous parait I'identification du Droit au Droit civil,
qui compromet radicalement I'idée méme de Droit international, dont
'urgence est pourtant explicitement — mais contradictoirement —
reconnue (p. 209). Enfin, quant a la funeste influence de la pensée judéo-
chrétienne par rapport a la pensée aristotélicienne sur I’histoire de la philo-
sophie juridique occidentale, de la Torah aux Déclarations des Droits de
I’Homme, nous ne pouvons nous empécher de déceler dans sa condamna-
tion — paradoxale pour un penseur «traditionaliste » (Critique de la pensée
juridigue moderne, p. 96) — une forme de « chronophobie» qui procede de la
méme source que le « préjugé chronolétrique » si justement dénonce (p. 38):
la difficulté de « penser dans le Temps » sans penser avec son temps.



	Etudes critiques : à propos d'un récent manuel de philosophie du droit : étude critique sur le Précis de Philosophie du Droit de Michel Villey

