
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: Etudes critiques : à propos d'un récent manuel de philosophie du droit :
étude critique sur le Précis de Philosophie du Droit de Michel Villey

Autor: Dufour, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES CRITIQUES

REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 165-171

A PROPOS D'UN RECENT MANUEL
DE PHILOSOPHIE DU DROIT

Etude critique sur le
Précis de Philosophie du Droit

de Michel VILLEY*

ALFRED DLFOL'R

Auteur d'une œuvre déjà considérable, le professeur Michel Villey vient
d'enrichir de manière précieuse la philosophie juridique de langue française
avec son Précis de Philosophie du Droit. Le genre auquel ressortit l'ouvrage,
dont le premier tome paru en 1975 vient déjà de connaître une réédition
revue et corrigée et dont le deuxième tome est annoncé pour 1979, ne doit
pas faire illusion. C'est bien plus qu'un manuel de vulgarisation qu'a conçu
le fondateur des Archives de Philosophie du Droit; c'est une œuvre de
synthèse, destinée à faire le point, dans la perspective historico-dogmatique qui
lui est propre, de sa philosophie juridique, qui n'est autre que «la philosophie

du Droit romaine-aristotélicienne» (p. 101). L'auteur annonce d'ailleurs

d'emblée la couleur, puisqu'à l'art. II, qu. III de ses Prolégomènes —
on appréciera la coquetterie scolastique —, réagissant sous la rubrique De
la mode en philosophie (p. 36 ss.) contre «le préjugé chronolâtrique» qui
imprègne la pensée occidentale, il marque ostensiblement, a l'encontre de

l'idée de progrès en philosophie, sa préférence pour l'hypothèse d'«une
régression de la philosophie» (p. 39). « Précisément la plus malade des

philosophies semble la philosophie du Droit» (p. 40), poursuit-il, décelant

comme un de ses symptômes les plus révélateurs la prolifération des

philosophies juridiques qui apparente «les congrès de l'Association internationale

de philosophie du Droit » à la « pire Tour de Babel » (p. 41 Le mal est

donc grave pour Michel Villey, d'autant plus grave que juristes et

philosophes s'ignorent superbement, les premiers s'étant «jetés dans une sorte de

technicisme à l'américaine», qui rend la philosophie inutile (p. 3-4), les

seconds donnant «dans les sciences sociales à la mode — politique, sociologie,

histoire scientifique, marxisme... » (p. 3).

"Paris, Dalloz, lrc éd., 1975, 242 p.: 2e éd., 1978, 238 p. Citations et références

sont données d'après la 2e édition revue et corrigée de 1978.



166 ALFRED DUFOUR

Si le mal est grave, il n'est pas désespéré. C'est bien ce qui rend possible
une entreprise comme celle que soutient l'auteur depuis près d'un quart de
siècle avec ses Archives de Philosophie du Droit; c'est là aussi ce qui explique
son Précis, dont le premier tome a pour objet Les définitions et les fins du
Droit.

Introduit more scolastico par trois questions Pourquoi faire de la philosophie

du Droit'.' Qu'entendons-nous par philosophie? Quels seront nos moyens
d'étude'.'), elles-mêmes subdivisées en autant d'articles, l'ouvrage est articulé
en deux sections principales, dont l'intitulé donne bien à connaître le parti
de l'auteur: /. De la justice comme finalité du Droit (p. 51-97) — //. (Des)
autres conceptions de la finalité du Droit (p. 99-199). De fait, tout au long de

ces deux parties, Michel Villey, suivant sa méthode habituelle qui intègre
habilement la démarche dogmatique à l'approche historique, ne cesse

d'exposer la philosophie du Droit classique d'Aristote et de saint Thomas,
dont il aime à trouver le terrain d'élection dans la jurisprudence romaine.
La première section n'en est pas moins centrée sur les principales arêtes de

«la philosophie du Droit romaine-aristotélicienne» que l'auteur développe
avec une remarquable clarté en trois chapitres consacrés à la Philosophie de

la Justice du Stagirite (ch. I, p. 55-67), à la place du Droit dans la Justice (ch.

II, p. 69-86) et à La fortune de cette philosophie (ch. III, p. 87-97). Ce lui est

l'occasion de rappeler le mérite d'Aristote dans la détermination du concept
(p. 71 ss.), des secteurs (p. 77 ss.) et du lieu (p. 82 ss.) du Droit — proportion
dans le partage des biens entre membres d'une communauté politique. C'est

que «le Droit vise d'abord cet objet, un rapport entre concitoyens dont le

premier office du juriste est de mesurer la consistance» (p. 76); c'est surtout

que « la qualité de Droit au sens plein et parfait du mot» ne revient «qu'au
dikaion politikon..., visant des rapports entre citoyens chefs de famille. Seuls

ils sont suffisamment «autres» et cependant assez «amis», pour que soient

entre eux définis la proportion, le partage de leurs biens extérieurs»
(p. 85-86). « Le seul Droit parfait » est donc « le Droit civil » (ibid.) — et

l'auteur se fait fort de montrer que dans l'histoire les Romains l'ont bien

compris avec leur jus civile (p. 87 ss.), l'essentiel de leur apport à la science

juridique européenne tenant moins dans le quid juris que dans le quid jus
(p. 88-89). Par sa pensée, par son langage, par sa méthode enfin, qui diffèrent

du tout au tout du systématisme abstrait de la science juridique
moderne, la jurisprudence romaine illustrerait donc de manière privilégiée
la philosophie d'Aristote. Il est à gager que maint romaniste ne suivra pas
l'auteur dans cette appréciation du Droit romain et de son apport dans

l'histoire juridique européenne, ne serait-ce qu'en raison de l'importance de

l'influence matérielle des solutions romaines sur le Droit moderne dont
Michel Villey fait si peu cas (loc. cit.). Ces réserves nous paraissent cependant

d'ordre mineur par rapport à celles qu'appelle la thèse centrale de

l'auteur, développée depuis plus de quinze ans et qui alimente toute la



UN RECENT MANUEL DE PHILOSOPHIE DU DROIT 167

seconde section de ce Précis. Cette thèse, qui sous-tend la mise au jour des

Autres finalités du Droit, tient à l'explication de l'échec de la philosophie du
Droit romaine-aristotélicienne dans l'histoire de la pensée et de la science

juridiques modernes. Pour Michel Villey en effet, si nous pensons et raisonnons

aujourd'hui différemment des juristes romains, la faute — et ce n'est

pas, nous y reviendrons, une felix culpa — en revient à « la tradition judéo-
chrétienne» (p. 106). Dénonçant en traitant de la Bonne conduite comme
autre finalité du Droit (ch. I, p. 103-130) comme une «première hérésie»

(p. 103) l'annexion du Droit à la Morale — due à la funeste influence de la
notion judéo-chrétienne de Justice —, il relève en effet pour le déplorer —
et nous reviendrons aussi sur ce paradoxe: «Il est probable que notre
actuelle idée du Droit est l'héritage de la pensée judéo-chrétienne plus que
du Droit romain» (p. 106).

A quoi tient cet héritage pour Michel Villey, sinon à la notion de justice
biblique, qui va substituer dans la pensée européenne la Loi au Droit, dans

une regrettable et double confusion des plans: ordonnée au Salut, lajustice
biblique implique en effet à la fois une conduite individuelle et une perspective

eschatologique (p. 108-110). «Ce qui en sort», avertit l'auteur, «est un
bouleversement du sens des mots de «justice» et de « Droit» (p. 112) dont
les effets se font toujours sentir». «Aujourd'hui encore, poursuit-il, notre
«justice» se distingue mal de la charité... Notre justice est restée tension
vers un au-delà, un autre monde: monde de future liberté, égalité, fraternité,
prospérité universelles... La justice de rêve que sécrète notre idéalisme,
conclut-il, est historiquement un vestige et une mauvaise contrefaçon de

l'ancien message évangélique du Royaume des Cieux» (p. 113-114). Si cette
notion biblique de justice va triompher dans l'histoire de la pensée juridique
européenne de la notion aristotélicienne, ce sera grâce aux théologiens de la

tradition augustiniste, tenants d'une culture sacrale (p. 112-119). Voilà
dénoncés les exécuteurs testamentaires du legs judéo-chrétien. Et du même

coup la tâche qui revient au philosophe du Droit pour l'auteur: « Nous

attaquerons le mal à sa source: c'est l'introduction par les clercs de la morale

religieuse dans le Droit qu'il faut passer à la critique» (p. 119). On

s'explique dès lors la profonde admiration de Michel Villey pour saint

Thomas d'Aquin. C'est que, renouvelée aux sources aristotéliciennes, «la
théologie de saint Thomas a libéré les juristes de l'Europe chrétienne de la

soumission aux sources bibliques, détruit le cléricalisme» (p. 123).

Le mérite fondamental de la pensée de saint Thomas tient en effet pour
l'auteur dans la distinction opérée entre données de la Révélation —
comme la justice biblique — et données de la raison — comme la justice
aristotélicienne (p. 121) et dans la démonstration «que la Loi de l'Evangile
n'est pas juridique » (p. 123). Attirant à juste titre l'attention sur le fait que la

pensée juridique de saint Thomas n'est pas à chercher dans le Traité des

Lois (Summa Theologica, la, Ilae, qu. 90 ss.) mais bien dans le Traité de la



168 ALFRED DUFOUR

Justice(lla, Ilae, qu. 57) (p. 126-127), Michel Villey n'a pas de peine à montrer

à cet égard que pour saint Thomas le Droit (jus) s'identifie à une réalité
concrète (resjusta), à la différence de la Loi, «règle des actions humaines».
Nous serons plus réservés sur le «profit» que «cette redécouverte de la
notion romaine dey'i«» a présenté pour les juristes (p. 127). Car force est
bien de constater d'abord que ce « retour aux définitions d'Aristote et aux
principes du Droit romain» (p. 128) n'a guère eu d'impact sur l'histoire de

la science juridique et qu'il n'a pu empêcher le triomphe des catégories de la
pensée scientifique moderne jusque dans le domaine des sciences humaines,
science juridique comprise. Ensuite et surtout, il est permis de douter
sérieusement qu'il n'existe aucune autre «capacité de dépassement du
cléricalisme semblable à celle de saint Thomas» (p. 129). Si nous convenons
bien avec l'auteur qu'il ne faut pas l'attendre du « progressisme chrétien »,
dont l'essor procéderait d'une régression «vers la demi-inculture du haut

Moyen Age» (ibid.), nous ne sommes nullement convaincus que la pensée
de saint Thomas ait réellement dépassé le cléricalisme, qu'elle ait effectivement

aboli «la confusion d'origine biblique entre le Droit et la Morale» et

pratiquement permis que «la science du Droit feconquière son autonomie»
(p. 128). Saint Thomas n'a-t-il pas en définitive bien distingué la sphère

propre du Droit pour mieux en marquer les limites, c'est-à-dire pour mieux
en assurer la subordination aux autres sphères de la pensée cléricale
chrétienne? L'auteur a des aveux révélateurs à cet égard lorsqu'il note en
conclusion de ses développements sur saint Thomas: «Le Droit n'est pas
tout: il peut être souvent sacrifié aux fins supérieures de la morale
chrétienne. Mais mieux vaut le faire consciemment» (p. 130). Comment parler
alors encore sérieusement de l'autonomie de la science juridique?

On s'étonnera moins dès lors de l'effacement de la philosophie juridique
«restaurée» par saint Thomas devant la pensée juridique individualiste
moderne qui assigne pour finalité au Droit Le service des hommes. Ce sont
ses différentes composantes que Michel Villey examine sous cette rubrique
en un chapitre (ch. II, p. 131-167) où le critique se fait toujours plus virulent

par rapport au philosophe. Passant successivement en revue le rôle du
christianisme — force de dissolution de la communauté civile à l'égal du

judaïsme (p. 132) —, de l'humanisme et du nominalisme dans la mise en

place du véritable système individualiste qui caractérise la pensée juridique
moderne, le maître parisien ne s'arrête pas aux «ruptures» qui en résultent

avec le système d'Aristote et sa notion du Droit (p. 144); il en met surtout en

relief les principaux moments avec Hobbes, Locke et Bentham et l'aboutissement

avec la doctrine des Droits de l'Homme. Ce lui est l'occasion de

souligner d'une part — du positivisme hobbésien à l'utilitarisme bentha-
mien — les étapes marquantes de l'altération de la philosophie du Droit
romaine-aristotélicienne par les concepts fondamentaux de la pensée
théologique, scientifique et philosophique moderne; cela lui permet d'autre part



UN RECENT MANUEL DE PHILOSOPHIE DU DROIT 169

d'instruire en règle le procès des Droits de l'Homme (p. 161 ss.) pour
lesquels il n'a pas de mots assez durs: «Tous ces droits sont contradictoires»,
dit-il des «droits substantiels, dits sociaux, économiques et culturels»
(p. 162); «immensément ambitieux, mais indéfinis, les Droits de l'Homme
ont un caractère illusoire» (ibid.); relevant d'un «langage spécieux»..., «ils
comportent (enfin) une part d'imposture» (p. 162-167).

Sévère pour les finalités individualistes du Droit, Michel Villey ne le sera

pas moins pour ses finalités collectives, qu'il aborde sous le titre Le Service
de la Société (ch. III, p. 169-199). Relatant la Montée des collectivismes

(p. 171 ss.), de l'organicisme romantique au marxisme et au sociologisme, il
ne ménage pas en effet ses critiques à leur égard, qui se résument dans la

méconnaissance de la personne comme telle, aussi sacrifiée à la totalité
corporative, nationale ou étatique, qu'à l'individu abstrait de la philosophie
bourgeoise du Droit (p. 184-185): «C'est toujours la même erreur qui se

perpétue dans le collectivisme. On a seulement substitué au service des

personnes physiques celui des «personnes morales», modelées à l'exemple des

personnes physiques, la nation, la corporation, le prolétariat, l'humanité —
mais la justice n'y a rien gagné» (p. 185). On s'en doute, cette critique,
comme celie des socialismes, est loin d'emporter la conviction, tant il paraît
contestable d'assimiler la nation, la corporation, le prolétariat, voire l'humanité

à une « personne morale » modelée « à l'exemple des personnes
physiques» et d'excepter de cette assimilation la «polis» aristotélicienne tout
aussi contraignante. L'historien paraît s'effacer ici devant le philosophe. On
retiendra par contre l'excellent diagnostic de la mort des fins (p. 187-199)
relatif aux tendances caractéristiques de la philosophie juridique contemporaine.

Michel Villey y dénonce à juste titre la réduction du Droit à une pure
technique de management et de thérapeutique sociale (p. 196-197). Il s'en

faut de beaucoup cependant que le premier tome de ce Précis se termine sur
une note pessimiste. Car à la «Tour de Babel» des philosophies du Droit
contemporaines, d'inspiration religieuse, morale ou sociologique, toutes

également vouées à disparaître, s'oppose toujours l'Arche de la philosophie
juridique aristotélicienne. « Il n'en est qu'une, conclut l'auteur, celle qui sort
de l'œuvre d'Aristote, mais ne laisse pas d'être encore vivante, pour avoir
été constituée à partir de l'observation des réalités juridiques » (p. 205). A
ceux qui contesteraient son actualité (p. 208 ss.) ou son utilité (p. 213 ss.), le

philosophe du Droit parisien répond pour terminer que le conflit des

méthodes (p. 214 ss.) et des langages (p. 218 ss.) de la science juridique
contemporaine ne trouvera de solution que par un retour au réalisme de la

doctrine classique des sources, du raisonnement et du langage juridiques,
restaurateur de l'objectivité du Droit, de la démarche dialectique et de la

structuration linguistique (p. 217-219).
Telles sont les thèses et les articulations majeures de ce Précis de Philosophie

du Droit. Les familiers de la pensée de Michel Villey retrouveront donc



170 ALFRED DUFOUR

sous une forme plus concise les grands thèmes développés dans son cours
de doctorat La formation de la pensée juridique moderne, publié en 1968',
ou dans ses recueils ultérieurs, comme les Seize essais de Philosophie du
Droit, parus en 19692, et les Douze autres essais qui viennent de paraître
sous le titre de Critique de la pensée juridique moderne^. C'est dire que n'est

pas nouvelle l'insistance du Précis sur la valeur paradigmatique de la

philosophie juridique du Stagirite ou sur l'influence déterminante de l'augustinisme

et de la scolastique franciscaine dans l'évolution de la pensée
juridique européenne, et que ne surprend guère l'admiration de l'auteur pour le

rôle exemplaire de l'Aquinate dans l'endiguement du cléricalisme médiéval
ou inversement sa vindicte à l'égard de l'Ecole du Droit naturel moderne et

de ses fruits, les Droits de l'Homme. Il n'empêche que pour n'être pas

neuve, cette thématique générale apparaît radicalisée dans ce Précis, souvent
au prix de redoutables simplifications. Ainsi celle qui attribue la notion
biblique de justice comme l'individualisme moderne à une «nation»,
«assemblage d'individus, non pas une cité, ...dispersés dans la Diaspora
comme seront ensuite les chrétiens à travers le monde» (p. 132), comme si

le peuple juif n'était pas le Peuple de Dieu et par là plus authentiquement
peuple qu'aucun autre peuple de la terre de par la vocation qui le constitue.
Pareillement, c'est une autre simplification, regrettable elle aussi, que de

donner pour indice révélateur du sillage dans lequel s'insérerait l'enseignement

juridique des professeurs de l'Ecole du Droit naturel moderne le fait

que «Pufendorf a écrit d'abord un Traité des devoirs — De Officiis»
(p. 104), puisque les premiers ouvrages du Fondateur de l'Ecole du Droit
naturel moderne sont précisément de nature spécifiquement juridique,
relevant de la méthodologie, comme les Elementa Jurisprudentiae Universalis de

1660, ou du Droit public, comme le De Statu Imperii Germanici de 1667.

D'apparence mineure, de telles simplifications sont significatives par ce

qu'elles laissent dans l'ombre. Car ce n'est pas tant la réalité du Peuple juifà

laquelle Michel Villey paraît porter si peu d'intérêt, c'est bien la dimension
nouvelle, à la fois universelle et sotériologique qui en découlera pour le

Droit, enrichissant désormais de manière irréversible la conception
aristotélicienne, rivée aux limites étroites de la polis en lui donnant un nouveau lieu
à la mesure du monde et de l'Histoire. Et ce n'est pas non plus l'ambition
philosophico-juridique de l'Ecole du Droit naturel moderne qu'il semble

méconnaître, mais bien la spécificité de son apport, qui tient dans la
systématisation more geometrico de tout l'appareil des solutions romaines bien

'Paris, Montchrestien, 1968, 715 p.; 2e éd. 1975.
2 Paris, Dalloz, 1969,370 p.
3 Paris, Dalloz, 1976, 274 p.



UN RECENT MANUEL DE PHILOSOPHIE DU DROIT 171

plus que dans la moralisation ou la subjectivisation du Droit. Ces limites
mêmes des perspectives de Michel Villey portent sans doute témoignage de
la cohérence de son entreprise de purification de la jurisprudence moderne,
des altérations qu'a fait subir à la jurisprudence romaine-aristotélicienne la
tradition judéo-chrétienne de moralisme et d'individualisme. On ne peut
s'empêcher de s'étonner cependant de certains des présupposés de pareil
dessein. Nous n'en retiendrons que les trois plus frappants. Le premier tient
à l'antinomie que Michel Villey paraît voir entre le Droit et la Loi (p. 61 et

surtout p. 107 ss.), qui condamne toute législation à n'être qu'un ensemble
de règles de conduite d'ordre moral (ibid.). Le second a trait à l'identification

opérée entre Droit et Droit civil (p. 85-86), qui rend non seulement

problématique la notion de Droit pénal— interférence de la loi morale et de
la justice distributive (p. 61) —, mais surtout caduque la notion même de

Droit international (p. 84-85), faute d'une communauté où «le jeu de lajustice

strictement dite » puisse avoir place (ibid.). Troisième et dernier présupposé

de la Philosophie du Droit de Michel Villey : la nocivité de « la tradition
judéo-chrétienne», source des principales altérations de la philosophie
réaliste du Droit d'Aristote et des juristes romains (p. 105-106 ss. et p. 132-

133 ss.), partant de notre «actuelle idée du Droit» (p. 106).

Pour ce qui est du premier point, de par les notions que Michel Villey
met en opposition dans les mêmes termes et avec le même talent que
Savigny cent soixante ans plus tôt, force est de se demander si à l'instar du
célèbre romaniste allemand, par-delà l'opposition du Droit et de la Loi, ce

n'est pas le rôle des jurisprudents que l'éminent philosophe du Droit parisien

entend défendre contre l'influence croissante des technocrates dans la
vie juridique (p. 197-199). Plus lourde de conséquences, mais frappée de la
même marque romaniste, nous paraît l'identification du Droit au Droit civil,

qui compromet radicalement l'idée même de Droit international, dont

l'urgence est pourtant explicitement — mais contradictoirement —
reconnue (p. 209). Enfin, quant à la funeste influence de la pensée judéo-
chrétienne par rapport à la pensée aristotélicienne sur l'histoire de la

philosophie juridique occidentale, de la Torah aux Déclarations des Droits de

l'Homme, nous ne pouvons nous empêcher de déceler dans sa condamnation

— paradoxale pour un penseur «traditionaliste» (Critique de la pensée

juridique moderne, p. 96) — une forme de « chronophobie» qui procède de la
même source que le «préjugé chronolâtrique» si justement dénoncé (p. 38):
la difficulté de « penser dans le Temps » sans penser avec son temps.


	Etudes critiques : à propos d'un récent manuel de philosophie du droit : étude critique sur le Précis de Philosophie du Droit de Michel Villey

