Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: L'enseignement de la logique a I'académie de Genéve entre 1559 et
1565

Autor: Backus, Irena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381139

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 111 (1979), P. 153-163

L’ENSEIGNEMENT DE LA LOGIQUE
A L'ACADEMIE DE GENEVE
ENTRE 1559 ET 1565

IRENA BACKUS

Il ne s’agit pas ici de donner une introduction générale a I'enseignement
de la logique au XVI¢ siecle, ce qui d’ailleurs a été fait recemment par Pierre
Fraenkel-. Notre but est de faire une comparaison entre quelques manuels
de logique qui auraient pu étre employés a I’Académie de Genéve, dans
I'espoir d’éclaircir un peu la notion de «logique» au niveau de I'enseigne-
ment secondaire au XVI¢ si¢cle. Selon les regles etablies dés la fondation de
I’Académie de Geneve en 1559, la logique, autrement dit la dialectique,
c’est-a-dire «disserendi facultas... methodica et expedita thematis cuiusque
explicandi ratio»? commengait a étre enseignée dés la «seconde» — ou
avant-derniére classe du Collége. Calvin recommande?® «qu’on [y] expose
les elemens dialectiques, scavoir la nature des propositions? et les figures
des argumens® sans passer oultre. Qu'on leur explique le plus diligemment

'Cet exposé représente une version revue d'une conférence préparée en vue du
colloque de troisieme cycle, le 31.1.1978, et intitulée « Dogmatique a partir de I'exe-
gese dans les académies réformées, en particulier a Genéve ». Pour cette version, jai
tenu compte des observations concernant I'édition de 1547 des Erotemata Dialectices
de Melanchthon que m’a aimablement communiquées M. O. Fatio. Je remercie aussi
M. D. Zaslawsky de ses remarques sur la logique d’Aristote. Finalement, je remercie
Pierre Lardet d’avoir révisé le style de cet article.

2 Pierre FRAENKEL, De I'Ecriture a la Dispute: le cas de I'Académie de Genéve sous
Théodore de Béze, (Cahiers de la Revue de Théologie et de Philosophie N° 1), Lau-
sanne 1977.

3Conradus NEOBARIUS, Artis Dialecticae Liber Primus de iis rationibus, quibus sim-
plicis quaestionis enarratio continetur, Strasbourg, Rihelius, 1536, A4, relié¢ avec Liber
Secundus de iis rationibus quibus argumentandi facultas continetur publi¢ la méme
annee.

4Le Livre du Recteur de I'Académie de Geneve (1559-1878), Geneve 1959, t. I,
p. 70. La version latine des régles se trouve dans Joannis Calvini Opera Quae Super-
sunt Omnia, éd. G. Baum, E. Cunitz, E. Reuss, Brunswick 1871, t. X/I, col. 69-89.

>Version latine: « propositionum divisiones ».

®Version latine: « argumentationum figurae ».



154 IRENA BACKUS

qu’'il sera possible les propositions et les argumens prenant le patron des
autheurs qui leur seront leus, sus tout des Paradoxes de Cicéron»’. Dans la
« premieére», c’est-a-dire la derniére classe du College, le programme
d’enseignement dépasse ces « rudimens dialectiques » et s’étend aux « predi-
camens?®, catégories, topiques et elenches» qu’on enseigne avec I'assistance
de «quelque abbrégeé bien troussé» dont le titre n'est pas spécifié par
Calvin. C’est aussi dans la premiére classe du Collége que I'on commence
I’enseignement de la rhétorique. Les instructions de Calvin qui la concer-
nent révelent non seulement quelque chose des méthodes contemporaines
d’enseignement, mais aussi les liens entre la logique et la rhétorique:
«Qu’on y monstre aussy les commencemens de rhetorique et principale-
ment ceulx qui appartiennent a bien orner et parer le langage. Que I'usage
de tous les preceptes soit continuellement et soigneusement monstré et
marqué aux Oraisons de Cicéron les plus artificielles. Item aux Olynthia-
ques de Demosthéne et aux Philippiques. Pareillement en Homeére et Ver-
gile et que cela se face en tirant a part les propositions nues et puys expli-
quant 'ornement qui y est, comparant le tout avecq les preceptes»’.
D’apreés ces réglements la rhétorique est un «ornement», un moyen de
communiquer les propositions dialectiques d’'une fagon convenable et
attrayante. Ce n’est pas une discipline en elle-méme mais plutoét un appui
pour la dialectique.

11 est difficile d’identifier un manuel de logique du XVIe siécle qui cor-
responde a '« abbrégé bien troussé » spécifié par Calvin, d’autant plus que
I’emploi d’'un tel manuel n’est recommandé que pour I’enseignement des
« prédicables, catégories, topiques et elenches». Néanmoins on imagine mal
que les « propositions » et les « argumens » 10 aient été enseignés sans 1’assis-
tance d’'un manuel quelconque.

Ici nous allons nous aiguiller vers trois manuels; les Partitiones Dialec-
ticae'! de Johannes Sturm, fondateur de I’Académie de Strasbourg, les Ero-

7L’ouvrage de Cicéron est non seulement élémentaire, mais mauvais du point de
vue logique en ce qu’il comprend principalement les paradoxes rhétoriques.

8 Version latine: « quinque voces», c’est-a-dire les prédicables. Il existe évidem-
ment une confusion dans la version frangaise puisque «predicamens» n’est qu'un
synonyme de «catégories ».

9 Le Livre du Recteur, loc. cit.

10’emploi de ce mot par Calvin pose un probléme: «argument» est un terme
général qui n’appartient pas spécifiquement a la logique aristotélicienne — mais il
s’agit sans doute du syllogisme et de I'induction.

Ul Joannis Sturmii Partitionum Dialecticarum Libri quatuor, Strasbourg, Rihelius,
1539.



L'ENSEIGNEMENT DE LA LOGIQUE 155

temata Dialectices de Philippe Melanchthon !? et les Artis Dialecticae Libri
de Conrad Neobar, imprimeur parisien, car ce sont les trois qui se rappro-
chent le plus de la qualification d’«abbrégé bien troussé » 13, Parmi ces trois
livres, on pourrait songer tout d’abord a celui de Néobar, puisqu’il y en
avait méme un exemplaire dans la bibliothéque de I’Académie !4, mais
Néobar ne fait aucune mention des elenches, tandis que Sturm et Melanch-
thon (dans la derniére édition de son ceuvre) leur consacrent un chapitre
entier. De plus, aucun de ces trois manuels ne suit I'ordre imposé par
Calvin a la logique aristotelicienne; soit propositions, arguments, prédica-
bles (praedicabilia), catégories (praedicamenta), topiques et «elenches».
Tous les trois commencent par une description des prédicables conforme-
ment a 'usage normal des logiciens aristotéliciens, mais il vaut la peine de
remarquer que les livres de Neobar et de Melanchthon consacrent tous les
deux une section indépendante aux propositions et aux argumenta qu’on
pouvait donc enseigner comme deux sujets indépendants, en accord avec
les régles de Calvin. Etant donné cette incertitude, nous allons faire une
comparaison entre les trois manuels du point de vue de leur traitement des
points principaux de la dialectique tels qu’ils apparaissent dans les regles de
Calvin.

Propositions ( Propositiones)

Melanchthon et Néobar définissent la proposition en des termes presque
identiques: «oratio... indicativa quae verum aut falsum sine ambiguitate
repraesentat». D’aprés Néobar, les distinctions entre les differentes sortes
de propositions se font selon la substance, la qualité et la quantité. Selon la

I2Publiés pour la premiére fois sous le titre: Compendiaria dialectices ratio,
Leipzig, Lottherus, 1520 — deuxiéme édition; Dialectices Phil. Mel. libri quatuor ab
auctore ipso de integro in lucem conscripti et editi, Hagenau, Secerius, 1528 — troi-
siéme édition dont nous traitons ici: Erotemata dialectices, continentia fere integram
artem, ita scripta, ut iuventuti utiliter proponi possint, Edita a Philippo Melanchthone,
Viteb. 1547.

13 Notre liste, qui s’en tient a ces trois manuels, n’est pas définitive et il se pourrait
qu’il s’agisse encore d’un autre ouvrage. Cf. F. BUISSON, Répertoire des livres pédago-
giques du XVIe siécle, Paris 1886 (I'index). Notre choix a été dicté par les considéra-
tions suivantes: (a) le manuel de Melanchthon fut sans doute le mieux connu; (b)
Sturm, dont le manuel était employé a Strasbourg, est reconnu avoir exerce une
grande influence sur Calvin; (¢) un exemplaire du manuel de Neobar a figuré dans la
bibliothéque de I’Académie de Calvin (voir note 14). En tout cas, ces trois manuels
attestent bien les différentes maniéres dont la pensée aristotélicienne fut comprise au
XVIe siécle. (Voir aussi FRAENKEL, op. cit., p. 10-11, pour les manuels de logique
qu’on employait le plus probablement a Genéve).

14A. GaNoczy, La Bibliothéque de I'Académie de Calvin 1572, Genéve 1969,
No300. D’aprés ce catalogue, la bibliothéque, bien qu’elle possédat les Euvres Com-
plétes de Melanchthon, ne comprenait ni les Partitiones Dialecticae, ni les Erotemata
Dialectices.



156 IRENA BACKUS

substance, les propositions peuvent étre catégoriques (prédicatives) ou
hypothétiques (conditionnelles). La proposition catégorique est définie de la
fagon suivante: «oratio indicativa atque perfecta ex copula terminisque
duobus, subjecto et praedicato constituta». Sans discuter la distinction
selon la qualite, Neobar passe a la distinction selon la quantité: les proposi-
tions peuvent étre singuliéres, universelles ou particuliéres. Il ne fait aucune
mention des propositions hypothétiques (conditionnelles) qu'il préfere
«réserver pour une autre occasion». L'exposé de Néobar ne donne donc
qu'un résume partiel et elementaire de la doctrine aristotélicienne des pro-
positions. Son defaut principal consiste a omettre la distinction selon «la
qualité », c’est-a-dire la classification de propositions catégoriques en affir-
matives et négatives. Or cette distinction, prise avec celle selon «la quan-
tite », constitue pour Aristote la base de son systéeme des propositions
«contraires» (évavtiwg) et «contradictoires» (Gvnipatikwg) (De Int. vii,
17° 16-30).

L'exposé de Melanchthon est plus compréhensif; tout d’abord il divise
les propositions en (a) catégoriques, c'est-a-dire consistant en un sujet et un
prédicat et en (b) hypothétiques, c’est-a-dire consistant en deux sujets, deux
prédicats et une conjonction. En outre, il divise les propositions en nega-
tives et affirmatives (selon la qualité) et aussi (selon la quantité) en univer-
selles, particuliéres, indéfinies («indefinies» servant ici de synonyme pour
«universelles ») et singuliéres. De plus, Melanchthon introduit une distinc-
tion entre les propositions « nécessaires », « contingentes » et « impossibles »
en proposant I'explication suivante: « necessariae sunt quando genus, seu
differentia, seu proprium, seu tota definitio tribuitur definito... contingentes
quando accidentia subiectis tribuuntur... impossibiles sunt in quibus
pugnantia iunguntur aut species disparatae ». Finalement, il donne quelques
exemples de propositions, en particulier «In principio erat Verbum»
comme cas d’une proposition «categorica, affirmativa et singularis». Bien
que Melanchthon ne se serve pas des termes «substance», «qualite» et
«quantité », il réussit néanmoins a donner un exposé qui est non seulement
plus clair que celui de Néobar, mais aussi beaucoup plus proche d’Aristote
lui-méme.

L’exposé sur les propositions fait par Sturm dans les Partitiones Dialec-
ricae est totalement différent des exposeés de Néobar et de Melanchthon.
Sturm fait une distinction entre «pronunciatum» et «propositio» en
disant: « pronuntiatum ad sententiam et animi cogitationem refertur, pro-
positio vero conclusionis est et ad faciendam conclusionem proponitur ».
Or cette distinction n’est pas d’Aristote. Agricola et Melanchthon notaient
que « pronunciatum » est tout simplement le mot employé par Cicéron pour
signifier « propositio», et de ce fait la distinction de Sturm, qui prétend que
« pronunciatum » désignerait une « pensee» et « propositio» une «conclu-
sion verbale», parait douteuse, et cela d’autant plus qu'il ne I'explicite pas.



L'ENSEIGNEMENT DE LA LOGIQUE 157

Sturm continue son expose en donnant une description globale des diffé-
rentes sortes de propositions, qui peuvent étre simples, conjonctives, dis-
jonctives et que I'on peut distinguer selon leur qualité et leur quantité. Il ne
fait aucune mention des propositions hypothétiques. Bien que les termes de
sa description soient généralement en accord avec les principes aristotéli-
ciens, on remarque quand méme une certaine confusion chez Sturm.
Comme cas de proposition disjonctive, par exemple, il donne la phrase:
« Alax Telamonius furiosus fuit. Aiax Oileus non fuit furiosus». Or cette
phrase n'est méme pas disjonctive. Au contraire, il s’agit ici de deux
enonces dont I'un est affirmatif et I'autre négatif. Bien que dans Top. iv. 2
Aristote suggere l'existence de prédicats tels que «pair ou impair», la
notion de la proposition disjonctive au sens moderne du terme ne joue pas
un grand role dans ses écrits logiques. Ceci pourrait en partie expliquer le
fait que I'exemple de Sturm reléve plutdt du domaine rhétorique. En fait, la
notion de disjonction est mal expliquée dans la plupart des manuels logi-
ques du XVIe siecle.

Argument (Argumentum)

Bien qu’'il n'y ait pas chez Sturm de chapitre intitulé Argumentum, on
voit que les trois écrivains se trouvent tous d’accord en ce qui concerne la
définition du mot «argument». D’aprés Agricola!s, il y a deux sortes
d'«argumentatio »: (a) I'induction, (b) le syllogisme. Cette interprétation de
la doctrine aristotélicienne est parfaitement normale et elle est adoptée par
les trois auteurs. Tous présentent I'induction et le syllogisme comme corol-
laires a la proposition. Il est intéressant de comparer leurs différentes defi-
nitions du syllogisme. Néobar dit: « vel syllogismus praedicativus est oratio
quaestionis propositae terminum subjectum et praedicatum in uno
eodemque tertio vocabulo conferens ut ipsorum inter se quoque coOncor-
diam dissidumve manifestet, [vel] argumentatio ex mutua legitimaque termi-
norum seu vocum trium commensuratione, dubiae quaestioni fidem
astruens». D’aprés Melanchthon: «[syllogismus] est oratio in qua positis
quibusdam aliud necessario propter ea sequitur». Apres avoir donne cette
bréve définition qui d’ailleurs vient d’Aristote lui-méme'®, Melanchthon

ISRudolf AGRricoLa, De Inventione dialectica Lucubrationes, (Cologne, Nove-
siensis 1520) 2, 17.

1o Phillippi Melanchthonis Opera Quae Supersunt Omnia. éd. C. G. Bretschneider,
1846, CR 13, 595-596. Or, dans les éditions précédentes, Melanchthon donne une
définition plus vague qui n'est pas tirée directement d'Aristote: «[syllogismus] est
oratio in qua ex duobus pronunciatis conclusio necessario colligitur». Cette défini-
tion ne spécifie pas que la conclusion doive étre différente des deux propositions preé-
cédemment avancées. Cf. la définition d’Aristote: Loyog £v w TedEviov Tivdy Etepov
T v kepévov EE aviykng ovpfaiver T taota givon (An. Pric ai24b 18 Top.
a.i. 1004 25).



158 IRENA BACKUS

précise: «[syllogismus] est oratio in qua positis et concessis duabus proposi-
tionibus quae ex tribus terminis ita iunctae sunt ut sint causa conclusionis,
necesse est sequi eam conclusionem ». Sturm ne donne aucune description
générale du syllogisme, bien qu’il en discute les différentes sortes. Il n'y a
pas de doute que la définition de Melanchthon est la plus satisfaisante,
étant tirée d’Aristote lui-méme. Quant a Néobar, sa premiére définition ne
précise ni le nombre de termes indispensable, ni le fait que la conclusion
qui en découle doit étre et nécessaire et différente des deux termes en ques-
tion. Sa seconde définition, en introduisant la notion de « dubia quaestio »,
fait un lien inexact entre le syllogisme et un procéde rhétorique. L’'induction
est définie par Néobar comme une «argumentatio qua vel ex partibus
totum vel ex speciebus genus vel certe alia pars speciesve colligitur: ut
sensus intereunt et corpus intermoritur ergo universa bruti natura mortalis
est». Melanchthon dit a ce sujet: «inductio est ex singularibus sufficien-
tibus enumeratis constituere universalem », tout en montrant le traquenard
de I'induction; il ne suffit pas de raisonner a partir d’exemples spécifiques
jusqu’a la conclusion générale en disant par exemple: « Ambrosius fuit
celebs, Athanasius fuit celebs et plerique alii, ergo omnes veteres episcopi
fuerunt celibes», parce que c’est ne pas tenir compte d’autres évéques
anciens qui ne furent pas célibataires. Mais Melanchthon ne donne aucune
indication sur les moyens par lesquels on pourrait échapper a ce traque-
nard!7. Sturm fait contraster I'induction avec le syllogisme en disant que
«syllogismus per illa probat quae naturae sunt notiora », tandis que I'induc-
tion est basée sur les cas individuels, et il donne I’exemple des animaux sans
bile qui est cité aussi par Aristote '®. Dans ce contexte, il est intéressant de
rapporter |'affirmation d’Agricola!® concernant I'induction: «mihi rectis-
sime videtur inductio dici enumeratio; quemadmodum Cicero dixit argu-
mentationem quandam esse ex partium omnium enumerationem. Induc-
tionis vero nomen magis convenit imperfectae enumerationi, cum duobus
tribusve propositis inducitur auditor ut in omnibus ita credat esse. Est
autem inductio vel (ut nos dicimus) enumeratio, argumentatio, qua ex plu-
ribus vel partibus, vel speciebus unum vel totum vel genus universaliter col-
ligitur (genus in praesentia voco quod aliqua ratione in plura dividitur)».
L’affirmation d’Agricola essaie discrétement de corriger I'idée cicéronienne
d’induction, en introduisant la notion de «imperfecta enumeratio».

'TCR 13, 620-621. Dans les éditions précédentes, Melanchthon parle du «syllo-
gisme d’induction» qui doit commencer par une proposition particuliére et non
générale. Ce point disparait de I'édition de 1547 et, bien que Melanchthon y intro-
duise la notion de singularia sufficientia, il ne I'explicite pas.

18Voir An. Post. a.i. 719 21, 24; xviii 810 5-9; xxxi 87 29; An. Post. B xiii. 97° 7;
xxiv 680 15-29.

19 0p. cit., 2, 18.



L'ENSEIGNEMENT DE LA LOGIQUE 159

D’aprés Aristote?, induction veut dire (1) preuve qu’une proposition est
vraie universellement obtenue en démontrant empiriquement qu’elle est
vraie dans chaque cas, (2) preuve d'une vérité concernant une totalité
logique établie par la mise en évidence de sa présence dans chaque partie
de cette totalité. Inévitablement, ce genre de preuve ne marche que dans
quelques cas, comme le dit déja Melanchthon — mais sans faire référence
aucune au syllogisme d’induction d’Aristote qui fournit un moyen de
depasser la difficulté. Prenant I'exemple des vins cité par Melanchthon lui-
meéme, ce syllogisme aurait 'apparence suivante:

Vinum Rhenanum, vinum Creticum etc calefacit.

Rhenanum, Creticum etc vina sunt

(Vina sunt Rhenanum, Creticum etc)

.. Vina calefaciunt.

*
* *

Bien que Melanchthon soit le seul d’entre les trois logiciens a faire men-
tion explicite du «syllogisme a I'inverse» a propos de I'induction dans sa
premiere édition et des «singularia sufficientia» dans la troisiéme, il
n’explique pas la maniére de raisonner par induction. Quant a Néobar, il ne
fait que répéter la définition d’Agricola sans les « caveat» de celui-ci, tandis
que Sturm se contente de donner un exemple tiré d’Aristote lui-méme, mais
accompagne d’une définition aussi vague que possible, a savoir qu’elle est
un argument par lequel nous atteignons une conclusion générale a partir de
cas particuliers.

Nous voyons donc que la définition meélanchthonienne de I'induction
est la seule qui se rapproche de celle d’Aristote. Les autres sont trop simpli-
fiees pour faire plus que donner I'idée d’'une conclusion générale tirée de
prémisses particuliéres — idée qui, il faut le remarquer, serait parfaitement
adéquate du point de vue de l'usage rhétorique.

Prédicables (Quinque voces, praedicabilia)

Aristote définit le prédicable comme étant «le rapport exact du prédicat
a son sujet». Il y a quatre maniéres dont un prédicat peut étre relatif a son
sujet (si le sujet est un universel). L'une d’entre elles est subdivisée par Aris-
tote, si bien que I’on en a cing en tout. La liste originale citée dans Top. a. iv
101b 17-25 comprend: definitio (8pog), genus (vEvoc), differentia (daupopa),
proprietas (idwov) et accidens (cuuPepnkdc). Une liste plus tardive remplace
definitio par species (€idoc). Cette liste fut connue en Europe moderne grace
a 'Eicaywyt) de Porphyre, lui-méme rendu accessible par le moyen d'une

20 An. Post. ai 714 21, 24; Top. a. xviii. 108 11.



160 IRENA BACKUS

version latine et d'un commentaire de Boece. Il est évident que les deux
listes ont été connues 'une et I'autre au XVI¢ siécle et que cela a occasionné
une certaine confusion. Agricola, par exemple, englobe species et definitio
dans sa liste des prédicables mais omet accidens. De plus, en accord avec les
préceptes d’Aristote, Agricola établit un rapport entre la doctrine des prédi-
cables et celle des loci (tomor). Sturm, qui suit Agricola sur ce point,
s'¢loigne de lui en excluant species de sa liste de prédicables, tout en gardant
definitio et accidens. 11 en résulte que Sturm arrive a présenter au lecteur la
liste originale des prédicables qu’il définit ainsi: «hi quattuor materiam
dant omnibus propositionibus quae vel genus vel proprium vel defini-
tionem vel accidens rei commonstrant ».

Melanchthon?! et Néobar reproduisent la liste des prédicables de Por-
phyre, mais tous les deux incluent dans leurs ceuvres une section sur defi-
nitio comme partie intégrale du chapitre sur les catégories (praedicamenta).
Melanchthon, lorsqu’il en parle, affirme que: «ne definitio sit angustior
definito. Ne latius vagetur definitio quam definitum. Ut sit sermo defini-
tionis propius, perspicuus et sine ambiguitate significans membra quae
continet ». Il semble donc que, pour Néobar comme pour Melanchthon, la
definitio, au lieu d’exprimer un rapport entre un prédicat et son sujet, soit
un genre de prédicat en elle-méme — une onziéme catégorie s’ajoutant aux
dix autres, pourrait-on dire. Cela entraine des conséquences intéressantes
pour les débats théologiques en ce qui concerne par exemple la doctrine de
la Trinité ou la Christologie. Si on définit Christ comme « Deus et homo »
comme le fait Béze?? et si le prédicat « Deus et homo » est considéré comme
exprimant le rapport a son sujet Christ, I’exactitude de la définition pourrait
étre mise en question. Quelqu’un pourrait dire que «Deus et homo»
comme deéfinition de Christ «aut latius patet aut sit angustior quam defi-
nitum» et proposerait « homo divinus» comme définition plus exacte. Si
« Deus et homo » devient, au contraire, un prédicat, autrement dit ce qui est
attribue a Christ, la proposition prendra beaucoup plus de force, « Christ»
etant devenu le sujet final de la predication, c’est-a-dire un individu. Dans

21 Melanchthon précise dans sa troisiéme édition: « Porphyrius nominat quinque
voces id est vocum gradus». (CR 13, 518.)

22 In Epistolam ad Hebraeos praelectiones Theodori Bezae Vezelii, ecclesiae Gene-
vensis fidelissimi pastoris in eademque schola Theologiae professoris — deuxiéme
partie du MS. D 108 (la premiére concerne les «praelectiones» de Beéze sur les
Romains): Ziirich, Zentralbibliothek; voir E. Gagliardi Kat. Handschr. ZB Ziir. 11,
415. Le MS représente les notes des cours de Beze sur les Romains et les Hébreux
prises en 1565-1566 par Marcus Widler (1545-1613), étudiant en théologie. Men-
tionné par FRAENKEL, op. cit., p. 13, le MS reste jusqu'ici inédit. Il illustre pourtant
d’'une maniére trés intéressante non seulement 'enseignement de la Théologie dans
les années 1560, mais aussi les connaissances de logique dont disposaient les étu-
diants a I'époque. La définition de Christ comme « homo et Deus» se trouve au f. 99
du MS — cours sur Heb. 1.1.



L'ENSEIGNEMENT DE LA LOGIQUE 161

ce cas la définition est donc ce que Melanchthon appelle «definitio essen-
tiae seu substantiae », mais spécifiquement par rapport a l'individu et non a
I'espece. Il est difficile de juger dans quelle mesure ce sont les considéra-
tions théologiques qui amenérent a classer definitio sous « praedicamenta »
plutot que sous « praedicabilia». 1l pourrait s’agir d’'une simple erreur dans
I'interprétation d’Aristote, mais cela parait douteux dans le cas de Melanch-
thon dont on reconnait généralement qu’il avait une bonne compréhension
des doctrines d’Aristote. Qu’'elle ait eté introduite a dessein ou accidentelle-
ment, I'idee de lier definirio a la doctrine des catégories et non a celle des
predicables introduit une confusion dans le systéeme de la logique aristotéli-
cienne.

Catregories (Praedicamenta)

I est intéressant de voir que la connaissance des catégories attestée par
les trois écrivains est loin d’étre aussi confuse. Les termes d’Aristote
Katnyopia et katnyopnua s'appliquent aux manieres de classer les choses
dans le monde ainsi qu’aux distinctions syntaxiques et semantiques. Cela
est bien compris par les trois dialecticiens qui en fait reproduisent exacte-
ment ’exposé aristotélicien de la doctrine des catégories. Voila qui est sur-
prenant, d’autant plus que, comme le dit Sturm, les exposes des catégories
ne figuraient ni dans les Topiques de Cicéron, ni dans le De inventione dia-
lectica d’Agricola. Ces deux auteurs, du reste, attestaient ainsi une inintelli-
gence fondamentale de la logique aristotélicienne, car abolir les catégories,
c’est abolir aussi la distinction entre sujet et prédicat. Or, cette distinction
est a la base de la logique d’Aristote. Cependant, malgré cette « nouveauté »
de la doctrine des catégories, les distinctions telles que celles entre «subs-
tantia prima» et «substantia secunda» 23 ne posent aucun probléme pour
nos trois dialecticiens. Tous désignent «I'individu» (le sujet final de la preé-
dication) par la premiére et «’espéce» par la seconde?*.

Topiques (Loci communes)

Les loci (tonor) d’autre part ont aussi engendreé une certaine confusion. I
vaut la peine de remarquer que, bien que Cicéron ait basé ses Topiques sur
un ouvrage d’Aristote, il poursuivait un but tout a fait différent. Sans doute

3 Cat. v. 29 11-19.

24 A en juger par le MS de Widler (voir note 22), il parait que méme les étudiants
avaient une bonne compréhension de ces termes. Widler dit (f. 105 du MS):
«omnium illarum species [est] homineitas (sic) quae est communis omnibus homi-
nibus. Tt €om 6 dicitur individuum quod subsistit in illa universalitate. Homo est
nomen olaicag et competit omnibus individuis... Petrus, Johannes sunt res propriae
quae subsistunt in universalitate ».



162 IRENA BACKUS

I'un et 'autre manuels devaient-ils servir aux orateurs, mais Aristote, a la
différence de Cicéron, fait de son enquéte sur la vérité des principes et des
lois scientifiques?® une des applications les plus spécifiques des loci. Cette
enquéte, d’apres Aristote, est conduite au moyen des loci, autrement dit au
moyen des principes dialectiques (par exemple celui-ci: ce qui est commun
au genre n'est pas une propriété de ’espéce) que I'on peut appliquer a
n'importe quel sujet. Cette doctrine est étroitement liée a la doctrine des
prédicables. D’autre part les Topiques de Cicéron, bien qu’ils soient tirés
d’Aristote, sont destinés réellement a I'orateur, et de fait la plupart des
exemples que cite Cicéron viennent du domaine du droit romain.

Des trois dialecticiens que nous considérons ici, seul Melanchthon
apprecie les loci comme un instrument dialectique plutét que rhétorique.
Dans son édition de 154726, il les définit comme « dialecticae pars inventrix
quae monet quomodo res investigandae sint, aut proposito rerum cumulo
docet eligere ea quae presentem materiam illustrant... doctrina locorum
(romkn) monet quomodo res investigandae sunt». Donc il n’est pas plus
question pour Melanchthon que pour Aristote de placer les loci dans le
domaine de la rhétorique. Quant a I'orateur, la tomk) lui fournit seulement
un canevas intellectuel pour son discours. Melanchthon illustre ce fait par
deux discours de Cicéron et de Démosthéne — tous les deux ne sont basés
que sur un seul argument. L’exposé des loci que fait Melanchthon dans sa
derniére édition est beaucoup plus long et detaillé que dans les éditions
antérieures?’.

Néobar, dans son exposé des loci, n’en donne aucune définition, disant
simplement: «loci sunt communes rerum notae ac veluti tituli quorum indi-
ciis tanquam vestigiis quid quaque in re probabile sit, certa compendii ordi-
nisque ratione conquiritur». Néobar ne dit pas si, a son avis, les loci appar-
tiennent a la dialectique ou a la rhétorique, mais sa méthode d’exposition
nous fait penser a Cicéron plutdt qu’a Aristote. Parlant de «formula argu-
mentandi a genere», il dit: «ad generis remotionem consequitur et speciel
inficiatio — si virtus non est ergo nec iustitia; si Troiani nulli fuerunt ergo
nec Aeneas Virgilianus ». Ces exemples appartiennent tous deux a la rhéto-
rique plutot qu’a la dialectique, surtout le dernier. Du point de vue logique,
Aeneas ne peut pas étre considéré comme une espéce, mais comme un indi-
vidu («substantia prima»).

25 Top. a. ii. 1019 34-0 4.

26 CR 13, 641 ss.

27 Avant 1547, Melanchthon se montre aussi beaucoup plus hésitant en ce qui
concerne les applications les plus spécifiques des /loci. Dans I'édition de 1528, il dit:
«haec ars de locis, quoniam universam rationem inveniendi argumenta continet
communis est Rhetoricis et Dialecticis ».



L'ENSEIGNEMENT DE LA LOGIQUE 163

Sturm suit Cicéron a la lettre en plagant les /loci définitivement dans le
domaine de la rhetorique. Il dit que, bien que la doctrine des loci ait été
introduite d’abord par Aristote, «de his in Rhetoricis partitionibus expli-
catum sit». Les exemples que donne Sturm paraissent, pourtant, relever
exclusivement du domaine logique. Ainsi: «universa Respublica Cice-
ronem reduci voluit ergo et Pontifices» comme exemple d'un «argu-
mentum ex genere ».

« Elenches » (elenchus)

Comme nous I'avons déja remarqué, seuls les manuels de Sturm et de
Melanchthon?® contiennent un chapitre sur le De Sophisticis Elenchis (le
livre final des Topiques d’Aristote) qui concerne les sophismes. Leur traite-
ment des sophismes parait tout a fait en accord avec la doctrine aristotéli-
cienne et ne meérite pas une discussion étendue dans notre contexte.

En conclusion, que peut-on dire de I'enseignement de la dialectique aux
futurs étudiants en théologie? Si I'on utilisait dans ce but le manuel de
Melanchthon a I’Académie de Geneéve, alors les étudiants recevaient une
bonne formation de base en logique aristotélicienne a quelques déviations
prés concernant l'enseignement de la definitio. Si au contraire ['on
employait les manuels de Sturm ou de Neéobar, ce qui parait plus que pro-
bable pour autant que nous puissions nous en rendre compte, en ce cas
I’enseignement de la dialectique devait étre assez mauvais-®. Chez Sturm,
ainsi que chez Néobar, nous remarquons une certaine confusion en ce qui
concerne la signification exacte de la proposition, du syllogisme, de I'induc-
tion et des topiques. Mais si I'on considére I'aspect des «elenches » dans les
livres de Sturm et de Melanchthon et les recommandations de Calvin rela-
tives a la lecture de Démosthéne et a la nécessité de distinguer entre les
« propositions nues» et les «ornements» — recommandations qui font
écho3? a celles de Melanchthon, il est indéniable que chacun des trois
manuels aura pu étre utilisé, sinon méme les trois ensemble.

28Seulement I’édition de 1547 (CR 13, 726-752).

29C’¢tait d’ailleurs le cas dans la plupart des Académies. Voir W. J. ONG, Ramus,
Method and the Decay of Dialogue, Cambridge (Mass) 1958, pp. 139-140, pour quel-
ques remarques générales a ce sujet.

30 CR 13, 641-643.






	L'enseignement de la logique à l'académie de Genève entre 1559 et 1565

