Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: Le fondement théologique de la parénese dans I'épitre de Jacques
Autor: Blondel, Jean-Luc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 141-152

LE FONDEMENT THEOLOGIQUE
DE LA PARENESE
DANS L'EPITRE DE JACQUES

JEAN-LUC BLONDEL

On ne peut guére comprendre 'épitre de Jacques' si on ne la situe pas
dans le cadre des multiples exhortations paréneétiques de la littérature chre-
tienne primitive. La parénése posséde un sens nettement missionnaire:
I'enseignement qu’'elle contient veut indiquer une éthique quotidienne pour
les fidéles, et plus particulierement sans doute pour les nouveaux convertis-.
Méme si ces écrits ne contiennent pas de longs développements théologi-
ques, ils n'en présentent pas moins une réflexion précise sur la situation de
la communauté chrétienne, situation que nous décrirons rapidement ainsi:
le lieu de I'Eglise est le monde, parce que celui-ci est revendiqué en entier
par le Christ cosmocrator, c’est dans ce monde que le chrétien est appelé au
service®. L'éthique parénétique est donc une éthique conséquente: elle tra-
duit en normes et en impératifs la nouvelle de la réconciliation en Christ,
elle appelle a une praxis fidei.

! Les commentaires en allemand les plus récents sur I'épitre de Jacques sont: M.
DiBeLivs, Der Brief des Jakobus, Gottingen 1964 ', qui demeure la principale réfe-
rence: dans la série Neues Testament Deutsch, W. Schrage offre un commentaire
rapide et clair, dans H. R. BALZ et W. SCHRAGE, Die « katholischen » Briefe, Gottingen
1973; on lira aussi avec profit le commentaire catholique de F. MUSSNER, Der Jako-
busbrief, Freiburg im Breisgau, 1967 citons aussi deux commentaires anglophones,
brefs mais éclairants: A. Ross, The Epistles of James and John, Grand Rapids 1974
et B. REICKE, The Epistles of James. Peter and Jude, Garden City 1964 il faut encore
mentionner deux commentaires catholiques en frangais: J. CHAINE, L'épitre de saint
Jacques, Paris 1927, et J. CANTINAT, Les épitres de saint Jacques et de saint Jude, Paris
1973.

> Sur la parénése dans le christianisme primitif, on consultera: O. ScHMITZ et G.
STAEHLI, art. « napakarfo» dans ThWNT, V, p. 771-798: E. LoHSE, art. « Kate-
chismus — im Urchristentum » dans RGG?, col. 1179; du méme, Grundriss der neu-
testamentlichen Theologie, Stuttgart 1974, p. 145-160: E. KAESEMANN, « Le culte dans
la vie quotidienne du monde», dans Essais exégétiques, Neuchatel 1972, p. 17-24;
P. VIELHAUER, Geschichte der urchristlichen Literatur, Berlin 1975, p. 49-57: G. KITTEL,
« Der Jakobusbrief und die apostolischen Viter», dans ZNW 43 (1950/51),
p. 54-112.

3Voir E. KaeseMannN, « Amt und Gemeinde im Neuen Testament», dans Exege-
tische Versuche und Besinnungen I, Gottingen 19609, p. 109-134.



142 JEAN-LUC BLONDEL

A proprement parler Jac n'est pas une «lettre », mais un écrit didactique
introduit simplement par une indication épistolaire?. Il ne semble d ailleurs
pas que l'auteur ait eu des relations étroites avec ses auditeurs; nous avons
affaire @ un eécrit pseudonyme dont le véritable rédacteur nous reste
inconnu. Sa rédaction date probablement des années 80°, avant le rallie-
ment a I'ecole pharisaique des synagogues de la Diaspora, avec lesquelles
I'auteur a da garder des relations®.

Si I'ceuvre ne posséde pas de plan trés précis’, on peut cependant y
relever la constance de certains thémes, celui de la perfection (1, 4. 25. 27; 3,
2.5, 16)%, celui de la relation de la foi et des ceuvres (2, 14-26; cf. 1, 22-27; 3,
18)" et la discussion sur le statut des riches dans la communauté (2, 1-13; 4,

+Sur les questions d'introduction a Jc, outre les commentaires précédemment
cites, on se referera a J. W. MacGorMmaN, «Introducing the Book of James»,
SWJlournalTheol 12 (1969), p. 9-22, et H. G. SONGER, « The Literacy Character of the
Book of James», RevExp 66 (1969), p. 379-389.

3 M. DiBELIUS, op. cit., p. 35, ne la situe en tout cas pas avant la seconde généra-
tion chrétienne; G. EicHHOLZ, Glaube und Werke bei Paulus und Jakobus (ThExh 88),
Munich 1961, p. 37, indique cette date approximative de I'an 80. G. KITTEL, « Der
geschichtliche Ort des Jakobusbriefes», ZNW 41 (1942), p. 71-105, considere Jc
comme le premier écrit chrétien: elle aurait été rédigée par le frere du Seigneur dans
les années quarante; cette datation, combattue entre autres par Eichholz et Dibelius,
est en fait insoutenable.

¢ Voir par exemple E. TROCME, « Les Eglises pauliniennes vues du dehors: Jac 2, |
a 3, 13», Studia Evangelica 2 (= TU 87), Berlin 1964, p. 660-669; pour le point sou-
levé ici: p. 669.

" C’est ce que remarquait déja Luther: « Dazu ist da kein ordo noch methodus;
itzt sagt er von kleidern, bald vom zorn, fellet immer von einem aufs anders.» (W4
TR 5, 157) Plus sévere encore, le Réformateur I'accusait de ne pas étre un écrit évan-
gélique et, fort d’'une argumentation basée sur Paul, proposait de I'exclure du canon
néotestamentaire: « Darum ist sanct Jacobs Epistels eyn recht stroern Epistel gegen
sie, denn doch keyn Euvangelisch art an yhr hat. » (WA DB 6, 10). Ailleurs: « Videtur
contradicere Paulo nec de evangelio nec de lege recte loquitur.» (WA TR 5, 414)
Deux auteurs s’accordent toutefois pour voir chez Jc un plan elaboré ou un ordre
caché dans la structure de la pensée; il s’agit de P. B. R. FOorBEs, « The Structure of
the Epistle of James», EvangQuart 44 (1972), p. 147-153, et de W. BIEDER, « Christ-
liche Existenz nach dem Zeugnis des Jakobusbriefes», ThZ 5 (1949), p. 93-113.

8 H. SCcHAMMBERGER, Die Einheitlichkeit des Jakobusbriefes im antignostischen
Kampf, Gotha 1936, voit dans la recherche de la perfection I'idée centrale de I'epitre
(cf. par exemple p. 78).

9 La littérature sur ce théme est assez abondante; signalons principalement: E.
Lonse, « Glaube und Werke. Zur Theologie des Jakobusbriefes», ZNW 48 (1957),
maintenant aussi dans Die Einheit des Neuen Testaments, Gottingen 1973, p. 286-306;
G. EicHHoLz, Jakobus und Paulus. Ein Beitrag zum Problem des Kanons ( ThExh 39),
Munich 1953: L. GoprpeLt, Theologie des Neuen Testaments, 2, Gottingen 1976,
p. 529-542.



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 143

13-17; 5, 1-6)'%. On a voulu longtemps opposer Jac a Paul!!; cette opposi-
tion n’est pourtant pas véritable: nous n’avons pas chez Jac 'expression
d’une polémique contre la prédication paulinienne authentique; Jac pense
autrement que Paul et s’attache particuliérement a avertir sa communauté
du danger d'une «spiritualisation» de la foi'?. Paul, en Rom. 3, 28, polé-
mique contre une justification par les ceuvres de la loi, Jac contre une justi-
fication par une foi séparée des ceuvres. Chez Jac, il ne s’agit pas tant du
probleme de l'alternative foi ou ceuvres que celui de I'absurdité de leur
separation: «Seul celui qui a des ceuvres, c’est-a-dire qui vit dans la foi
chaque décision concrete, laisse voir la foi qu'il a.» '3 L'enjeu de cette ques-
tion est vital en ce qui concerne I'attitude des riches dans la communauté '4:
la foi, pour Jac, ne signifie pas piété intérieure, figée dans un individualisme
etroit, mais elle se manifeste dans le service des freres (cf. I, 26s) 5.
L’ensemble de ces exhortations, souvent proches de la littérature philo-
sophique hellénistique ou de la sagesse traditionnelle du judaisme !¢, pre-
sente malgré tout une structure de pensée personnelle; nous pensons que
I’épitre de Jac est traversée par une réflexion sur la condition chrétienne et
sur la nature de la foi, et offre ainsi un fondement théologique a son éthique

10 Voir surtout J. B. SOUCEK, «Zu den Problemen des Jakobusbriefes», EvTh 18
(1958), p. 460-468. A ce propos il faut se rappeler le profond ressentiment qui se
manifeste dans la littérature chrétienne primitive face aux «riches» (cf. Luc 6, 24; 2
Cor. 8, 7; Philémon); ce ressentiment n’est pas seulement dirigé contre les riches,
mais contre tout le systéme constitutionnel ploutocratique de I'Empire romain. A ce
sujet voir A. EHRHARDT, « Petrus, Rom und die Oekumene. — Der Sendbrief von
Laodizea», EvTh 17 (1957), p. 431-445.

Il Aux ouvrages mentionnés dans les notes 5 et 9, il faut encore ajouter les études
de M. LACKMANN, Sola fide, eine exegetische Studie iiber Jak 2 zur reformatorischen
Rechtfertigungslehre, Giitersloh 1949, et de U. Luck, «Der Jakobusbrief und die
Theologie des Paulus», TheolGlaub 61 (1971), p. 161-179.

12 H. SCHAMMBERGER, op. cit., p. 89, voit chez Jc I'expression d'une violente polé-
mique contre un paulinisme gnostique; H.-J. SCHOEPS, Theologie und Geschichte des
Judenchristentums, Tiibingen 1949, p. 343-349, adopte le méme point de vue. Pour-
tant, méme si I'on trouve chez Jc des traces antignostiques (cf. 'étude de C. M.
EDSMAN, « Schopferwille und Geburt, Jac 1, 18», ZNW 38 (1939), p. 11-44), la these
d’une polémique antignostique doit étre écartee; sur ce point cf. E. Lonsg, « Glaube
und Werke», art. cit., p. 387, note 8.

13 W. BiepER, « Christliche Existenz», art. cit., p. 101.

14 Cette question est particuliérement abordée par R. B. WARD, « Partiality in the
Assembly: James 2, 2-4», HarvTheolRev 62 (1969), p. 87-97; G. BRUNI, « La commu-
nita nella lettera di Giacomo. Il rapporto ricchi-poveri», Servitium 7 (1973), p.
563-572; L. ALONSO SCHOEKEL, « Culto y justicia en Sant. 1, 26-27 », Biblica 56 (1975),
p. 537-544; cf. encore I'étude de Soucek signalée plus haut.

I5'W. BIEDER, « Gottesdienst in der Welt (Jak 1, 9-17)», EMM 111 (1967), p. 2-11,
étudie cette idée de service; de méme R. OBERMUELLER, « Contaminacion? En torno a
una definicion de la religion (Sant. 1, 27)», RevistBib 34 (1972), p. 13-19.

16 Voir G. KITTEL, « Die Stellung des Jakobusbriefes zu Judentum und Heidchris-
tentum», ZNW 30 (1931), p. 154-157.



144 JEAN-LUC BLONDEL

et a sa paréneése!’. Aprés une étude des concepts centraux « Dieu» et
«homme », nous analyserons le théme de la perfection et, avant de conclure
sur la dimension de I'éthique chez Jac, nous indiquerons les points princi-
paux d'une «théologie de la Parole» dans cette épitre.

L'homme « coram Deo»

On a souvent dit que Jac ne contenait pas de théologie personnelle ¥ il
s'agit de réviser sérieusement cette thése. Sans doute ne trouve-t-on pas chez
lui de christologie développée!” et il n'y a pas de référence explicite a I'éve-
nement historique du Christ. Mais un trait important de I'écrit est I'escharo-
logie, qui intervient déja dans le quotidien'; en cela elle influence toute
I’éthique de Jacques et, en particulier, son «anthropologie»: 'homme chré-
tien, dans sa foi et son action, se trouve confronté au jugement de Dieu déja
maintenant; I'indication de la responsabilitée devant le jugement (1, 21; 2,
12s) donne a l'exigence divine acuité et entraine I'absolue nécessité des
ceuvres justes-'. Ce recours au jugement de Dieu (cf. encore 4, 13-17: 5, 1-6),
certain, autorise Jac a interpeller ses auditeurs, a les mettre en garde et a
exiger d’eux une attitude de service dans la foi. L’éthique que présente Jac
n’est en aucune maniére I’'expression d’'un manque théologique, mais bien
plutot 'exposé de la nécessaire corrélation entre une foi authentique et une
action conséquente: I'obéissance a la Parole de Dieu se traduit par la
recherche de la perfection, sous la tension de la venue interpellatrice du
jugement divin. La conception que Jac a de Dieu se rapproche du fonde-
ment de la foi juive en I'unicité de Dieu, le Seigneur qui donne la «sagesse »
(1, 5; 3, 17). Ce don n’est pas une excuse justifiant la passivité, mais un

I7T. B. MasTON, « Ethical Dimension of James», SWJournal Theol 12 (1969), p.
23-39, découvre chez Jc cette réflexion sur la nature de la foi et de sa nécessaire
concrétion; cf. encore H.-D. WENDLAND, Ethique du Nouveau Testament, Geneve
1972 (p. 123-128 sur Jc).

I8 M. DIBELIUS, op. cit., p. 36; K. ALAND, article « Jakobusbrief» dans RGG?, col.
526-528, est du méme avis.

19 Le nom du Christ n’apparait que deux fois (1,1 et 2,1), alors que le nom de
Dieu est utilisé environ trente fois. R. OBERMUELLER, « Hermeneutische Themen im
Jakobusbrief », Biblica 53 (1972), p. 234-244, voit pourtant chez Jc une «christologie
latente » (p. 244) du méme genre que celle de Marc: ainsi le « secret messianique » est
déja dévoilé dans I'obéissance concréete (p. 237). F. MUSSNER, «« Direkte» und
«indirekte » Christologie im Jakobusbrief», Catholica 24 (1970), p. 111-117, voit chez
Jc une christologie indirecte, fondant son éthique; mais cette christologie indirecte
n’existe que dans sa relation a une christologie directe, telle qu’elle est indiquée par la
référence au kOpiog (5, 11) et par la mention de son nom.

20 C’est ce que reléve surtout G. BRUNI, art. cit.

21 L. ALONSO SCHOEKEL, art. cit, comprend la définition que Jc donne de la reli-
gion comme une attitude fidéle face au jugement qui vient.



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 145

impératif poussant a la perfection (1, 4. 22), car celui qui offre la «loi de
liberté » (1, 25) est aussi le juge eschatologique (2, 22). Ce Dieu n’est pour-
tant pas un juge sévére mais un Seigneur compatissant (5, 1) qui fait grace
aux pauvres qui n'ont de richesse qu'en lui (2, 5).

Jac ne développe pas beaucoup la notion de Dieu: I'homme, par contre,
est deja plus problematique. Comme le dit Eichholz, « 'homme est problé-
matique par l'inconséquence de son existence chrétienne; particuliérement
par I'inconséquence avec laquelle il batit sa foi sans les ceuvres, de sorte que
la foi (selon Jac) est construite en I'air», sans base solide 2. Un terme spéci-
fique de I'anthropologie de Jac est celui de §(yvxoc (divisé, partagé; 1, 8; 4,
8), qui qualifie I'état de I'homme «naturel », de I'homme pour lui-méme 23,
L’homme divisé est celui qui cherche un compromis entre son appartenance
a Dieu et son amitié pour le monde (4, 4); les manifestations de cette dupli-
cité sont le doute incessant (1, 6), un comportement inconstant (1, 7); finale-
ment 'homme devient pour lui-méme une contradiction (cf. 'expression £v
€avToiS en 2, 4), en méme temps qu'il est transgresseur de la loi de Dieu (2,
9-13). Cette coupure d’avec Dieu se traduit par la volonté d’autonomie de
I’lhomme, par sa vanité (kavxnots, 4, 16) qui ignore ainsi la venue eschato-
logique de son Seigneur et qui se refuse au service (4, 17; 2, 1 ss; 5, 4; etc.).
Dés lors Jac appelle ses auditeurs a la modestie (4, 7. 10), au repentir (4, 8)
et a 'exercice de la chariteé (1, 27). Le discours de Jac vise donc a une trans-
formation de 'homme: « L’homme est défini a partir de son but: I'anthro-
pologie de Jac apparait dans sa corrélation avec son eschatologie.» 4 La
conversion de ’homme est permise par Dieu (4, 16; cf. 4, 6), « parce que le
Seigneur a beaucoup de cceur et montre de la pitié» (5, 11): dans I'acte de
réconciliation, Dieu dépasse la « schizophrénie » de I'homme, le guérit de sa
duplicité, mais lui indique aussi le chemin de la sanctification.

Dans sa communion avec Dieu, «modéle» de la perfection et de la
constance (1, 17), ’homme peut parvenir a une vie de plénitude (1, 4). L’exi-
gence divine est une autorité qui donne la vie, justement parce qu’elle n’éta-
blit aucun compromis avec le mal, mais vainc le péché porteur de mort (I,
15; 4, 17) et ouvre la possibilité du service du frére et du Seigneur (1, 27). Il
ne faut pourtant pas confondre la solidarit¢ militante envers les pauvres
avec « I’amour du monde », mais c’est I'amour pour Dieu qui est le couron-
nement et la perfection de la foi chrétienne.

22 G. EicHHOLZ, Glaube und Werke, p. 44.

23 J¢ est le seul auteur néotestamentaire a utiliser ce terme; le mot apparait par
contre dans d’autres textes parénétiques du christianisme primitif (Pasteur d’Hermas
par exemple). O. J. F. SEiTz, « Antecedents and Signification of the Term & {yvxos »,
JBL 66 (1947), p. 211-219, voit I'origine de ce terme dans I'expression rabbinique de
«chenéi levavot» («cceur» double, c'est-a-dire dichotomie de la raison, de la
volonté).

24 R. OBERMUELLER, « Hermeneutische Themen », art. cit., p. 238.



146 JEAN-LUC BLONDEL
L'appel a la perfection

L’engagement chrétien trouve son fondement dans la for; la question
essentielle demeure, chez Jac aussi, celle de la justification: le but de ses
exhortations consiste a «protéger» la foi en la mettant en pratique, en
méme temps qu'en appelant a la liberté et au salut?3. L’obtention de ce salut
provient, non des ceuvres, mais de la foi; cela reste fondamental, pour Jac
comme pour Paul: une foi congue simplement comme une confession de
I'unicite de Dieu (cf. 2, 19) ne suffit pas, mais c’est bien la foi, obéissante et
fidele, qui procure le salut. Goppelt le remarque fort justement, la foi selon
Jac n’est pas, comme dans une théologie rabbinique, une ceuvre a coté
d’autres, mais bien plutot la base de I'existence; les chrétiens sont ceux qui
croient (1, 3; 2, 1.5): «La foi n’est pas une ceuvre, mais elle se montre dans
un agir concret. » 2% Nulle part, Jac ne dit ni ne suppose que ce sont les
ceuvres qui justifient 'homme, mais il insiste beaucoup, certainement contre
un paulinisme dégéneéré dont il ne reste que quelques slogans a propos du
salut par grace, sur la nécessitée d’une unité de la foi et des ceuvres qui en
procedent.

La foi est avant tout centrée sur Dieu, davantage que sur le Christ. Mais
il mentionne le nom de Jésus-Christ en deux endroits importants (1, 1; 2, 1):
en croyant au Seigneur Jésus le chrétien croit en Dieu (cf. 2, 19), qui est
devenu son Pere (1, 27; 3, 19). Nous comprenons le point de départ de la
foi dans I’écoute de «la parole plantée en vous et capable de vous sauver la
vie» (1, 21), car il s’agit ici précisément de la Parole de Dieu. La foi est donc
écoute?’. Elle n'est pas, et ne peut pas étre, 'expression d’'une quelconque
conscience religieuse. En 2, 14 (cf. 1, 26), c’est justement la conscience de
soi, pleine de vanité, qui se manifeste: la prétention d’avoir la foi n’est pas
encore la foi véritable! On trouve la méme formulation v wioTw éxew
(avoir la foi) en 2, 1: il pense avoir la foi, celui qui la laisse se compromettre
avec I"acception de personne... Non! La foi est bien constituée par la Parole

25 La question de la justification préoccupe aussi bien Jc que Paul. Pour G. BRAU-
MANN, «Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes», ThZ 18 (1962),
p. 401-410, la question essentielle de I’épitre est celle du salut de I'ame, de la vie.

26 L. GOPPELT, op. cit., p. 541.

27 Le concept « foi» exprime chez Jc autre chose que chez Paul; chez ce dernier la
foi est I'acceptation de I'extraordinaire nouvelle de la résurrection du Christ Jésus; la
foi ne peut alors que représenter la réponse de I'homme a I’ceuvre de Dieu en Jésus-
Christ. Nous pourrions formuler ainsi rapidement deux théses: 1° Paul: ce n’est que
dans la foi que ’homme est véritablement agissant; 2° Jacques: ce n’est que dans une
obéissance concrétement exprimée par des ceuvres que I’homme montre sa foi. D. O.
Via, « The Right Strawy Epistle Reconsidered: A Study in Biblical Ethics and Her-
meneutic», JournalRel 49 (1969), p. 253-267, s’efforce de comprendre de cette
maniére la signification de la foi chez Jc.



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 147

de Dieu, qu'il faut reconnaitre comme la «sagesse d'en-haut» (3, 17)28:
parole d’autorité (4, 7) et de rémission (4, 11b) en vue d’une vie responsable
et heureuse. Ainsi que I'indique le verset 1,5, il faut relier la foi a la priére:
la sagesse clairvoyante est a demander a Dieu qui la donne gratuitement et
simplement. La foi est donc une force qui se manifeste dans des ceuvres, un
engagement dynamique dans un service du Christ: « Qui est sage et intelli-
gent parmi vous? Qu'il tire de sa bonne conduite la preuve que sa sagesse
empreint ses actes de douceur» (3, 13). Ces mots nous rappellent I'image
que Jesus utilise pour expliquer la relation de I'intérieur de 'homme avec ce
qu’il fait extérieurement: « C'est au fruit que I'on reconnait I'arbre» (Mat
12, 33). La foi véritable, c'est celle qui produit du bon fruit, celle qui se
montre et se manifeste concrétement (cf. 1, 3;2, 1. 18; 3, 17 s).

Jac ne développe aucune théologie des ceuvres, mais insiste simplement
sur leur absolue necessite. Elles sont les ceuvres de la foi, «le fruit de la jus-
tice» (3, 18): la justice est 'attitude conséquente de 'homme qui obéit par
I'action a la Parole inscrite en lui. Par ceuvre, Jac entend les ceuvres de
I'amour (cf. Ga 5, 6!) dont le caractére authentique est une disposition per-
manente au service (cf. 1 In 3, 18). Il ne s’agit pas de n'importe quelle
action: le commerce des marchands (4, 13 ss) est violemment attaqueé car il
constitue une caricature aberrante du véritable engagement.

Il est absurde de séparer la foi des ceuvres: c’est ce que montre le passage
de 2, 14-26. Les versets 14-17 sont certainement la réfutation de la these de
ceux qui se contentent d’exprimer une foi théorique sans la mettre en pra-
tique. Celui qui intervient au v. 18 pourrait représenter un adversaire de Jac
qui ne veut se référer quaux ceuvres?®. Contre lui Jac nie la valeur salvi-
fique des seules ceuvres: la foi seule ne sauve pas, certes, mais cela ne

28 Sur le concept de sagesse chez Jc: J. A. KIrRK, « The Meaning of Wisdom in
James: Examination of an Hypothesis», NTS 16 (1969), p. 24-38. Selon Kirk, Jc,
familier de la littérature sapientiale, utilise le concept dans un sens avant tout
éthique: la sagesse est une force morale qui permet de surmonter la tentation et
I'épreuve. U. Luck, art. cit.,, voit aussi chez Jc une accentuation de ce concept de
sagesse, qui le fait rester dans le cadre genéral de I'histoire des religions, alors que
Paul dépasse ce stade par sa visée nettement plus christologique et sotériologique.

29 Pour cette question exégétique, voir notamment M. DIBELIUS, op. cir., p. 191 et
suivantes. Les exégétes ne peuvent pas s'accorder sur la division exacte de ce passage,
ni surtout sur la désignation précise des adversaires de Jc. Nous supposons que I'un
d’entre eux, 7w, intervient au v. 18 et 19. Il faudrait comprendre le « mais» (dAAd)
d’'une maniére entiérement adversative: Jc parle de la foi (et de sa nécessaire concre-
tisation dans des ceuvres), survient alors quelqu'un qui met I'accent sur les ceuvres
seulement. La réponse de Jc au v. 20 signifierait alors: si veritablement je possedais
une telle foi, ce serait comme si je n'en avais pas, car une foi sans ceuvres n'est pas la
foi; cette foi-la est sans réalité (dpyn, — certains manuscrits corrigent en VEKpPGQ,
morte, pour harmoniser le passage avec le v. 17). Jc ne donne raison a aucun de ses
adversaires: une foi vivante n’est rien d’autre qu'une foi «efficace», conseéquente;
elle ne forme qu'un avec ses ceuvres.



148 JEAN-LUC BLONDEL

signifie pas que les ceuvres seules y parviennent! « Par la foi seulement»
signifie chez Jac autre chose que chez Paul: «Chez Jac, la tournure de
I'expression est d’emblée chargee négativement. Elle n’est pas la description
d'une obéissance totale a la Parole comme chez Paul, mais justement la des-
cription de la non-obéissance si I'on peut dire.»3? Abraham (2, 21-24)
indique |'attitude juste, exemplaire, tant dans ses ceuvres que dans sa foi: la
foi d’Abraham motiva ses ceuvres qui la portérent a perfection. Cette per-
fection dans la coopération (owepyetr) de la foi et des ceuvres est un signe
précurseur de l'accomplissement eschatologique (cf. 1, 12). Le v. 2, 12
constitue donc I'arriére-fond des exhortations de Jac: « Parlez et agissez en
hommes appelés a étre jugés d'aprés la loi de liberté ». Dans I'obéissance et
le service de Dieu et des fréres, 'homme parvient déja au salut (1, 25).

Une théologie de la Parole

En 1, 19-27 Jac exprime I'avis que l'écoute de la Parole (de Dieu) ne
suffit pas; elle doit étre mise en pratique. Nous sommes d’accord de dire
avec Eichholz qu’ici I'épitre de Jac « semble développer une théologie de la
Parole, en comprenant le passage de I'écoute a la mise en pratique comme
le passage de la Parole vers 'homme» !, Pratiquer la Parole, c’est s’engager
dans une action. « La Parole de Dieu est elle-méme une action qui, en Jésus,
ouvre une espérance et une histoire. »** Cette action est justement l'acte de
génération de Dieu par «la parole de vérité » (Adyw dAndewas, 1, 18), la
Parole de I'Evangile, que 1'on regoit comme «la sagesse d'en-haut» (3, 17).
Si maintenant nous lisons ce verset 3, 17 a la lumiére de 1, 18, nous voyons
la continuité de I'action de Dieu: le don de Dieu, le don de la vie, c’est la
Parole implantée en nous qui peut sauver notre existence de la mort. Selon
Braumann, il y aurait méme la une allusion au baptéme (cf. 2, 7), signe du
salut?’. Nous comprenons ainsi que cette Parole plantée en nous est aussi
«I"Esprit que Dieu a fait habiter en nous» (70 TVeVUA 0 KATWK LOEY €V NULY,
4, 5). Cet Esprit est a la fois don et revendication de toute la vie humaine
en vue d'une action porteuse et productrice de vie, car, « de méme que, sans
souffle, le corps est mort, de méme aussi, sans ceuvres, la foi est morte» (2,
26). Ainsi , les ceuvres animent la foi et la rendent vivante.

MG, EicHHOLZ, Glaube und Werke, p. 43.

M ibid., p. 40.

32 K. BLASER, « Tathdrer», EMM 117 (1973), p. 146-150, ici p. 147. Le titre de cet
article sur Jc 1, 22-27 donne en fait un résumé deja complet de ce que doit étre le
chrétien pour Jc: celui en qui I'écoute et 1'action ne font qu'un!

33 G. BRAUMANN, art. cit., p. 408; cf. aussi W. BIEDER, « Gottesdienst», art. cit,
p. 4-5 (a propos de Jc I, 21). Peut-étre avons-nous la une allusion a I'événement de
la Pentecote.



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 149

La «loi de liberte» (1, 25; 2, 12) aide le chrétien dans son obéissance:
cette parole de Dieu fonde et garantit son engagement. La souveraineté de
Dieu (4, 12) réclame toute la vie et la dirige par la loi parfaite de la liberte,
la «loi royale» (2, 8): elle est royale parce qu’elle manifeste déja la sei-
gneurie eschatologique de Dieu. Seul Dieu peut sauver, et sa loi indique le
chemin du salut. Jac ne comprend nullement I'Evangile comme une (nou-
velle) loi, et sa parénése n'est ni uniquement ni premiérement orientée vers
des préceptes et des régles morales, comme cela a pu étre le cas dans ce que
I'on appelle le « pré-catholicisme » *, mais la loi est chez lui un impératif de
la Parole; celle-ci non seulement exige, mais provoque et permet |'obéis-
sance. La loi n’est pas une partie, mais une face de cette Parole qui est aussi
nouvelle naissance, liberté .

Jac considére I'existence humaine dans sa responsabilité devant la
Parole. Cette Parole est concrétement préchée et enseignéee dans la commu-
nauté; c'est pourquoi il avertit du danger que représente la profession
d'enseignant: le &dokalos peut trop facilement s'imposer par son
influence, son savoir ou méme peut-étre par sa richesse: le passage de 3,
I-12 est probablement dirigé contre ceux qui se contentent de tenir de
beaux discours mais qui ne savent pas tenir leur langue en bride*. Dans ce
chapitre sur la Parole, il faut relever I'importance de la priére, qui possede
une grande puissance (5, 16); les anciens jouissent d'une forte autorité parce
qu’ils prient et intercédent pour les membres de la communauté. L'exemple
d’Elie (5, 17 s) ne se référe a rien de surnaturel mais illustre I'attitude obéis-
sante qui trouve son accomplissement dans la priére. Un point doit encore
étre mentionné: la mise en application de la Parole (1, 22) est, concréte-
ment, une activité missionnaire, c'est I'annonce de I’Evangile de Jeésus-
Christ dans les actes de la communauté chrétienne (1, 1). Par sa responsabi-
lité sociale et par son attention aux déshérités (1, 27), I'Eglise joue un role
missionnaire important-*’.

3 Sur cette notion de « pré-catholicisme », voir E. KAESEMANN (qui fut le premier
a I'utiliser, a propos de travaux sur Luc), « Paul et le pré-catholicisme », dans Essais
exégetiques, op. cit., p. 256-270, particuliérement la note 2, p. 256-257. W. MARXEN,
Der « Friithkatholizismus » im Neuen Testament (BiblSt 21), Neukirchen 1964, consacre
un chapitre a Jc (p. 22-38); en réalité, Jc a une position qui différe nettement du preé-
catholicisme, comme le montre notamment L. GOPPELT, op. cit., p. 534.

35 Sur ce concept de «loi» chez Jc, voir L. GOPPELT, op. cit, p. 533 et sui-
vantes.

36 A ce sujet E. TROCME, art. cit., p. 665-666. La véritable fonction des enseignants
est I'explication de la «loi de liberté» (cf. 1, 25) et la formulation de directives pré-
cises pour la vie quotidienne.

37 Voir a ce propos R. OBERMUELLER, « Hermeneutische Themen », art. cit., p. 665,
et K. BLASER, art. cit,, p. 147. Le role missionnaire de la communauté est donc avant
tout I'annonce de la vie nouvelle en Christ: cette vie demande a étre concrétisée; la
mise en ceuvre(s) de la foi est le salut déja vécu aujourd’hui.



150 JEAN-LUC BLONDEL
L'éthique de I'épitre de Jacques

Il ne s’agit pas ici de répéter, ni méme de résumer ce qui vient d’étre dit,
mais de dégager trois lignes de force qui nous semblent sous-tendre toute
I'epitre.

a) Une éthique conséquente

Nous espérons avoir montré que Jac n’est pas un simple moraliste, mais
qu’il fonde son éthique dans une théologie précise: la Parole de Dieu est
inscrite en nous pour nous indiquer le chemin de la sanctification; et, inver-
sement, les actes humains ne sont justes qu'en tant qu’inspirés par cette
Parole de Dieu. Les impératifs appartiennent au style de Jac?¥ mais ils ne
trouvent leur sens que dans I'agir eschatologique de Dieu. Au deébut de la
lettre (1, 2-4), nous rencontrons un «impeératif de la joie»3%: la joie est aussi
["amour qui s’accomplit dans la liberté de la loi, dans une structure, un
cadre concret, celui de la relation a Dieu et au prochain.

b) Une éthique intérimaire

L'existence chrétienne dans le monde et la communauté fidele est déter-
minée eschatologiquement: il s’agit de vivre avec la présence deja actuelle
du jugement de Dieu. Dans la foi, les croyants sont rendus capables
d’accomplir leur mission, justement parce qu’ils ont regu un don de Dieu,
I'Esprit de liberté. Les exhortations morales de Jac visent donc a montrer
aux chrétiens comment acqueérir cette perfection dans la persévérance (1, 4.
12) et la patience dans la priére (5, 14 s. 19 s), car tout cela est préparation
au Royaume de Dieu. Les croyants sont les « prémisses des créatures» (I,
18), les premiers de ceux qu'il faut encore gagner a I'Evangile. Jac exprime
ici I'espérance que les autres hommes seront encore bénéficiaires du salut:
I'espérance pour le monde ouvre le champ de mission de I’Eglise; il n'y a
pas de domaine fermé a la souveraineté de Dieu: la Parole est pleine pro-
messe que la communauté croyante annonce au monde.

c) Une éthique sociale

L’éthique de Jac est une éthique communautaire; elle cherche a répon-
dre aux questions essentielles qui se posent a I'Eglise en formation. Son
enseignement concerne I'ensemble de la communauté et intervient direc-

¥ Voir G. EicnHHorz, Glaube und Werke, p. 38. Sur 108 versets, Jilicher ne
compte pas moins de 54 impératifs.

39 « La condition préalable de cet impératif de la joie est a comprendre dans un
sens indicatif: dans la persécution Dieu n'est pas contre, mais pour celui qui est per-
secuté. » (G. EicHHOLZ, Glaube und Werke, p. 39).



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 151

tement dans toute une série de questions sociales (1, 9 ss; 2, 1 ss; 5, | ss), de
sorte que nous avons I'impression de rencontrer en Jac un «critique social
moderne » 4. Le slogan «par la foi seule » montre que certaines personnes
(les chefs de la communauté?) refusent la concrétisation de la foi et cher-
chent @ maintenir un conservatisme social ou I'exploitation (5, 4 s) prend le
pas sur la charité fraternelle4!. Mais la responsabilité pour le monde ne
signifie pas service du monde (1, 27; 4, 4!)42. L'expression «se garder du
monde pour ne pas se souiller» (1, 27) recommande une distance face a ce
qui est «terrestre, animal, démoniaque» (3, 15); nous oserions ici presque
traduire dans un langage moderne: face aux idéologies, politiques de puis-
sance et autres intrigues. La liberté de la communauté chrétienne, au service
de Dieu dans le monde, présente deux aspects®: engagement et critique.
Celui qui veut se garder «sans tache» et qui prétend, au nom de la foi, ne
pas vouloir se préoccuper de questions sur la justice sociale est autant aliéné
que celui qui se lance et se perd dans un processus transformateur de la
société sans garder aucune distance critique**. La foi, née de I'Evangile, est
action de service, attention aux pauvres et priere.

Conclusion

L’épitre de Jacques a eu de la peine a étre reconnue comme écrit cano-
nique. Goppelt donne pour cela une raison de type « politique »: Jac serait
trop agressif a I’égard des riches, qu’il prend résolument a partie dans sa
parénése (2, | ss; 5, 1 ss) a un moment ou I’on cherchait plutét leur concilia-
tion et ou régnait une éthique de compromis®. Il y a aussi une raison diffe-
rente, d’ordre théologique avant tout: la « concurrence» de Paul et du pau-
linisme. En effet, quand il s’agit de parler de la foi, aujourd’hui encore, la
premiére référence demeure Paul et sa doctrine de la justification. Des lors,

40 K. BLASER, art. cit., p. 148.

41 Voir P'interprétation de E. TROCME, art. cit.,, p. 665 et 669.

42 B. C. JoHANSON, « The Definition of « Pure Religion» in James |:27 Reconsi-
dered», ExpTimes 84 (1973), p. 118-119, reléve le sens négatif du terme koopog,
monde, en 1, 17, en 3, 6 et 4, 4; il s’agit dans ces passages d’une expression négative
désignant I'opposition de 'homme a Dieu.

43 Voir le développement de cette interprétation chez W. BIEDER, « Die Autoritét
des Wort Gottes nach dem Jakobusbrief», EMM 113 (1970), p. 50-68, particuliére-
ment p. 61.

4“4 R, B. BRowN, « The Message of the Book of James for Today», RevExp 66
(1969), p. 415-423, développe aussi son interprétation en cherchant & comprendre la
vie spirituelle comme relation aux autres et comme service.

45 L. GOPPELT, op. cit., p. 532. Sur la question de la canonicité de I'épitre de Jc,
consulter G. EicHHOLZ, Jakobus und Paulus, et J. A. BROOKS, « The Place of James in
the New Testament Canon», SWlJournal Theol 12 (1969), p. 41-55.



152 JEAN-LUC BLONDEL

on a tendance a dévaloriser d’autres auteurs ou thémes théologiques. Jac est
de ces derniers: nous savons quel peu de considération cette «eépitre de
paille » inspira a Luther et I'exégése actuelle hésite encore a lui reconnaitre
une reflexion théologique personnelle. Le but de cette étude sur le fonde-
ment théologique de la parénese dans cette épitre était, on l'aura mainte-
nant compris, de «rétablir» l'autorité et I'importance de cet écrit, d’abord
dans le cadre du Nouveau Testament, mais plus généralement aussi en vue
d’'un deébat plus global quant a I'engagement social de I'Eglise. Bien
entendu, il faut se garder de ne lire que Jac et de I'¢lever plus haut qu’il ne
le revendique lui-méme: il a sa place dans le canon, a coté de Paul, de Jean
et de tous les autres téemoins de la foi; il ne veut pas les remplacer, mais sim-
plement eclairer certains aspects de la vie chrétienne que I'Eglise avait ten-
dance a oublier. La situation est trés semblable a cet égard aujourd’hui et
C'est justement 1a que nous avons a écouter le témoignage et les avertisse-
ments de Jac: I’écoute et la prédication de la Parole de Dieu s’accompa-
gnent toujours d’un engagement précis, d’'une obéissance concréte.



	Le fondement théologique de la parénèse dans l'épître de Jacques

