
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: Le fondement théologique de la parénèse dans l'épître de Jacques

Autor: Blondel, Jean-Luc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 141-152

LE FONDEMENT THÉOLOGIQUE
DE LA PARÉNÈSE

DANS L'ÉPÎTRE DE JACQUES

JEAN-LLC BLONDEL

On ne peut guère comprendre l'épître de Jacques ' si on ne la situe pas
dans le cadre des multiples exhortations parénétiques de la littérature
chrétienne primitive. La parénèse possède un sens nettement missionnaire:
l'enseignement qu'elle contient veut indiquer une éthique quotidienne pour
les fidèles, et plus particulièrement sans doute pour les nouveaux convertis2.
Même si ces écrits ne contiennent pas de longs développements théologiques,

ils n'en présentent pas moins une réflexion précise sur la situation de
la communauté chrétienne, situation que nous décrirons rapidement ainsi:
le lieu de l'Eglise est le monde, parce que celui-ci est revendiqué en entier

par le Christ cosmocrator; c'est dans ce monde que le chrétien est appelé au
service3. L'éthique parénétique est donc une éthique conséquente: elle
traduit en normes et en impératifs la nouvelle de la réconciliation en Christ,
elle appelle à une praxis fidei.

1 Les commentaires en allemand les plus récents sur l'épître de Jacques sont: M.
Dibelìi s. Der Brief des Jakobus, Göttingen 1964", qui demeure la principale
référence; dans la série Neues Testament Deutsch, W. Schräge offre un commentaire
rapide et clair, dans H. R. Balz et W. Schräge, Die «katholischen» Briefe, Göttingen
1973; on lira aussi avec profit le commentaire catholique de F. Mlssner, Der Jako-
busbrief, Freiburg im Breisgau, 19672 : citons aussi deux commentaires anglophones,
brefs mais éclairants: A. Ross, The Epistles of James and John, Grand Rapids 19746

ei B Reicke, The Epistles of James. Peter and Jude, Garden City 19642 ; il faut encore
mentionner deux commentaires catholiques en français: J. Chaîne, L'épitre de saint
Jacques, Paris 1927, et J. Cantinat, Les épitres de saint Jacques et de saint Jude, Paris
1973.

2 Sur la parénèse dans le christianisme primitif, on consultera: O. Schmitz et G.

Staehli, art. «napaicaAEco» dans ThWNT, V, p. 771-798: E. Lohse, art.
«Katechismus — im Urchristentum » dans RGG}, col. 1179: du même, Grundriss der
neutestamentlichen Theologie, Stuttgart 1974, p. 145-160; E. Kaesemann, «Le culte dans
la vie quotidienne du monde», dans Essais exégétiques, Neuchâtel 1972, p. 17-24;
P. Vielhaler, Geschichte der urchnsilichen Literatur, Berlin 1975, p. 49-57: G. Kittel,
«Der Jakobusbrief und die apostolischen Väter», dans ZNW 43 (1950/51),

p. 54-112.
' Voir E. Kaesemann, «Amt und Gemeinde im Neuen Testament», dans Exegetische

Versuche und Besinnungen I, Göttingen 1960<\ p. 109-134.



142 JEAN-LUC BLONDEL

A proprement parler Jac n'est pas une «lettre», mais un écrit didactique
introduit simplement par une indication épistolaire4. Il ne semble d'ailleurs
pas que l'auteur ait eu des relations étroites avec ses auditeurs; nous avons
affaire à un écrit pseudonyme dont le véritable rédacteur nous reste
inconnu. Sa rédaction date probablement des années 805, avant le ralliement

à l'école pharisaïque des synagogues de la Diaspora, avec lesquelles
l'auteur a dû garder des relations6.

Si l'œuvre ne possède pas de plan très précis7, on peut cependant y
relever la constance de certains thèmes, celui de la perfection (1,4. 25. 27; 3,

2; 5, 16)s, celui de la relation de la foi et des œuvres (2, 14-26; cf. 1, 22-27; 3,

I8)9 et la discussion sur le statut des riches dans la communauté (2, 1-13; 4,

4 Sur les questions d'introduction à Je, outre les commentaires précédemment
cités, on se référera à J. W. MacGoRMAN, «Introducing the Book of James»,
SWJournalTheol 12 (1969), p. 9-22, et H. G. Songer, «The Literacy Character of the
Book of James», RevExp 66 (1969), p. 379-389.

5 M. Dibelils, op. cit., p. 35, ne la situe en tout cas pas avant la seconde génération

chrétienne: G. Eichholz, Glaube und Werke bei Paulus und Jakobus (ThExh 88),
Munich 1961, p. 37, indique cette date approximative de l'an 80. G. Kittel, «Der
geschichtliche Ort des Jakobusbriefes», ZNW AI (1942), p. 71-105, considère Je

comme le premier écrit chrétien: elle aurait été rédigée par le frère du Seigneur dans
les années quarante; cette datation, combattue entre autres par Eichholz et Dibelius,
est en fait insoutenable.

h Voir par exemple E. Trocmé, « Les Eglises pauliniennes vues du dehors: Jac 2, 1

à 3, 13», Studia Evangelica 2 (-= FU87), Berlin 1964, p. 660-669; pour le point soulevé

ici: p. 669.
"C'est ce que remarquait déjà Luther: «Dazu ist da kein ordo noch methodus;

itzt sagt er von kleidern, bald vom zorn, feilet immer von einem aufs anders.» WA

TR 5, 157) Plus sévère encore, le Réformateur l'accusait de ne pas être un écrit
évangélique et, fort d'une argumentation basée sur Paul, proposait de l'exclure du canon
néotestamentaire: «Darum ist sanct Jacobs Epistels eyn recht stroern Epistel gegen
sie, denn doch keyn Euvangelisch art an yhr hat. » WA DB6, 10). Ailleurs: « Videtur
contradicere Paulo nec de evangelio nec de lege recte loquitur.» (WA TR 5, 414)
Deux auteurs s'accordent toutefois pour voir chez Je un plan élaboré ou un ordre
caché dans la structure de la pensée; il s'agit de P. B. R. Forbes, «The Structure of
the Epistle of James», EvangQuart 44 (1972), p. 147-153, et de W. Bieder, «Christliche

Existenz nach dem Zeugnis des Jakobusbriefes», 77>Z5 (1949), p. 93-113.
s H. Schammberger, Die Einheitlichkeit des Jakobusbriefes im antignostischen

Kampf, Gotha 1936, voit dans la recherche de la perfection l'idée centrale de l'épître
(cf. par exemple p. 78).

g La littérature sur ce thème est assez abondante; signalons principalement: E.

Lohse, «Glaube und Werke. Zur Theologie des Jakobusbriefes», ZNW48 (1957),
maintenant aussi dans Die Einheit des Neuen Testaments, Göttingen 1973, p. 286-306;
G. Eichholz, Jakobus und Paulus. Ein Beitrag zum Problem des Kanons (ThExh 39),
Munich 1953; L. Goppelt, Theologie des Neuen Testaments. 2, Göttingen 1976,

p. 529-542.



LE FONDEMENT THÉOLOGIQUE DE LA PARÉNÈSE 143

13-17; 5, 1-6)10. On a voulu longtemps opposer Jac à Paul"; cette opposition

n'est pourtant pas véritable: nous n'avons pas chez Jac l'expression
d'une polémique contre la prédication paulinienne authentique; Jac pense
autrement que Paul et s'attache particulièrement à avertir sa communauté
du danger d'une «spiritualisation» de la foi12. Paul, en Rom. 3, 28,
polémique contre une justification par les œuvres de la loi, Jac contre une
justification par une foi séparée des œuvres. Chez Jac, il ne s'agit pas tant du
problème de l'alternative foi ou œuvres que celui de l'absurdité de leur
séparation: «Seul celui qui a des œuvres, c'est-à-dire qui vit dans la foi
chaque décision concrète, laisse voir la foi qu'il a.» 13 L'enjeu de cette question

est vital en ce qui concerne l'attitude des riches dans la communauté14:
la foi, pour Jac, ne signifie pas piété intérieure, figée dans un individualisme
étroit, mais elle se manifeste dans le service des frères (cf. 1, 26s)l5.

L'ensemble de ces exhortations, souvent proches de la littérature
philosophique hellénistique ou de la sagesse traditionnelle du judaïsme16,
présente malgré tout une structure de pensée personnelle; nous pensons que
l'épître de Jac est traversée par une réflexion sur la condition chrétienne et

sur la nature de la foi, et offre ainsi un fondement théologique à son éthique

10 Voir surtout J. B. Solcek, «Zu den Problemen des Jakobusbriefes», £V77j 18

(1958), p. 460-468. A ce propos il faut se rappeler le profond ressentiment qui se

manifeste dans la littérature chrétienne primitive face aux «riches» (cf. Luc 6, 24; 2

Cor. 8, 7; Philemon); ce ressentiment n'est pas seulement dirigé contre les riches,
mais contre tout le système constitutionnel ploutocratique de l'Empire romain. A ce

sujet voir A. Ehrhardt, « Petrus, Rom und die Oekumene. — Der Sendbrief von
Laodizea», £v77i 17 (1957), p. 431-445.

1 ' Aux ouvrages mentionnés dans les notes 5 et 9, il faut encore ajouter les études
de M. Lackmann, Sola fide, eine exegetische Studie über Jak 2 zur reformatorischen
Rechtfertigungslehre, Gütersloh 1949, et de U. Luck, «Der Jakobusbrief und die
Theologie des Paulus», TheolGlaubbl (1971), p. 161-179.

12 H. Schammberger, op. cit., p. 89, voit chez Je l'expression d'une violente
polémique contre un paulinisme gnostique; H.-J. Schoeps, Theologie und Geschichte des

Judenchristentums, Tübingen 1949, p. 343-349, adopte le même point de vue. Pourtant,

même si l'on trouve chez Je des traces antignostiques (cf. l'étude de C. M.
Edsman, «Schöpferwille und Geburt, Jac 1, 18», ZNW2,% (1939), p. 11-44), la thèse
d'une polémique antignostique doit être écartée; sur ce point cf. E. Lohse, «Glaube
und Werke», art. cit., p. 387, note 8.

13 W. Bieder, «Christliche Existenz», art. cit., p. 101.
14 Cette question est particulièrement abordée par R. B. Ward, « Partiality in the

Assembly: James 2, 2-4», HarvTheolRev 62 (1969), p. 87-97; G. Brlni, « La commu-
nità nella lettera di Giacomo. Il rapporto ricchi-poveri», Servitium 1 (1973), p.
563-572; L. Alonso Schoekel, «Culto y justicia en Sant. 1, 26-27 », Biblica 56 (1975),

p. 537-544; cf. encore l'étude de Soucek signalée plus haut.
15 W. Bieder, « Gottesdienst in der Welt (Jak 1,9-17)», EMM 111(1967), p. 2-11,

étudie cette idée de service; de même R. Obermueller, «Contaminación? En torno a

una definición de la religion (Sant. 1, 27)», RevistBib 34 (1972), p. 13-19.
16 Voir G. Kittel, « Die Stellung des Jakobusbriefes zu Judentum und Heidchristentum»,

ZNW30 (1931), p. 154-157.



144 JEAN-LUC BLONDEL

et à sa parénèse17. Après une étude des concepts centraux «Dieu» et

«homme», nous analyserons le thème de la perfection et, avant de conclure
sur la dimension de l'éthique chez Jac, nous indiquerons les points principaux

d'une «théologie de la Parole» dans cette épître.

L'homme «coram Deo»

On a souvent dit que Jac ne contenait pas de théologie personnelle18; il
s'agit de réviser sérieusement cette thèse. Sans doute ne trouve-t-on pas chez
lui de christologie développéel9 et il n'y a pas de référence explicite à

l'événement historique du Christ. Mais un trait important de l'écrit est l'eschatologie,

qui intervient déjà dans le quotidien211; en cela elle influence toute
l'éthique de Jacques et, en particulier, son «anthropologie»: l'homme chrétien,

dans sa foi et son action, se trouve confronté au jugement de Dieu déjà
maintenant; l'indication de la responsabilité devant le jugement (1, 21; 2,

12s) donne à l'exigence divine acuité et entraîne l'absolue nécessité des

œuvres justes21. Ce recours au jugement de Dieu (cf. encore 4, 13-17; 5, 1-6),

certain, autorise Jac à interpeller ses auditeurs, à les mettre en garde et à

exiger d'eux une attitude de service dans la foi. L'éthique que présente Jac
n'est en aucune manière l'expression d'un manque théologique, mais bien

plutôt l'exposé de la nécessaire corrélation entre une foi authentique et une
action conséquente: l'obéissance à la Parole de Dieu se traduit par la

recherche de la perfection, sous la tension de la venue interpellatrice du

jugement divin. La conception que Jac a de Dieu se rapproche du fondement

de la foi juive en l'unicité de Dieu, le Seigneur qui donne la «sagesse»
(1, 5; 3, 17). Ce don n'est pas une excuse justifiant la passivité, mais un

17 T. B. Maston, «Ethical Dimension of James», SWJournal Theol 12 (1969), p.
23-39, découvre chez Je cette réflexion sur la nature de la foi et de sa nécessaire

concrétion; cf. encore H.-D. Wendland, Ethique du Nouveau Testament, Genève
1972 (p. 123-128 sur Je).

18 M. Dibelius, op. cit., p. 36; K. Aland, article «Jakobusbrief» dans RGG1, col.
526-528, est du même avis.

19 Le nom du Christ n'apparaît que deux fois (1,1 et 2,1), alors que le nom de

Dieu est utilisé environ trente fois. R. Obermueller, « Hermeneutische Themen im
Jakobusbrief», Biblica 53 (1972), p. 234-244, voit pourtant chez Je une «christologie
latente» (p. 244) du même genre que celle de Marc: ainsi le «secret messianique» est

déjà dévoilé dans l'obéissance concrète (p. 237). F. Mussner, « « Direkte » und
«indirekte» Christologie im Jakobusbrief», Catholica 24 (1970), p. 111-117, voit chez
Je une christologie indirecte, fondant son éthique; mais cette christologie indirecte
n'existe que dans sa relation à une christologie directe, telle qu'elle est indiquée par la

référence au KÙpioç (5, 11) et par la mention de son nom.
20 C'est ce que relève surtout G. Bruni, art. cit.
21 L. Alonso Schoekel, art. cit., comprend la définition que Je donne de la

religion comme une attitude fidèle face au jugement qui vient.



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 145

impératif poussant à la perfection (1,4. 22), car celui qui offre la «loi de
liberté» (1, 25) est aussi le juge eschatologique (2, 22). Ce Dieu n'est pourtant

pas un juge sévère mais un Seigneur compatissant (5, 11) qui fait grâce
aux pauvres qui n'ont de richesse qu'en lui (2, 5).

Jac ne développe pas beaucoup la notion de Dieu; l'homme, par contre,
est déjà plus problématique. Comme le dit Eichholz, « l'homme est
problématique par l'inconséquence de son existence chrétienne; particulièrement
par l'inconséquence avec laquelle il bâtit sa foi sans les œuvres, de sorte que
la foi (selon Jac) est construite en l'air», sans base solide22. Un terme spécifique

de l'anthropologie de Jac est celui de 5o/>uxoç (divisé, partagé; 1, 8; 4,
8), qui qualifie l'état de l'homme «naturel», de l'homme pour lui-même23.
L'homme divisé est celui qui cherche un compromis entre son appartenance
à Dieu et son amitié pour le monde (4, 4); les manifestations de cette duplicité

sont le doute incessant (1,6), un comportement inconstant (1,7); finalement

l'homme devient pour lui-même une contradiction (cf. l'expression èv
ëaoToiç en 2, 4), en même temps qu'il est transgresseur de la loi de Dieu (2,

9-13). Cette coupure d'avec Dieu se traduit par la volonté d'autonomie de

l'homme, par sa vanité (Kaiixvo^, 4, 16) qui ignore ainsi la venue eschatologique

de son Seigneur et qui se refuse au service (4, 17; 2, 1 ss; 5, 4; etc.).
Dès lors Jac appelle ses auditeurs à la modestie (4, 7. 10), au repentir (4, 8)
et à l'exercice de la charité (1, 27). Le discours de Jac vise donc à une
transformation de l'homme: «L'homme est défini à partir de son but: l'anthropologie

de Jac apparaît dans sa corrélation avec son eschatologie.»24 La
conversion de l'homme est permise par Dieu (4, 16; cf. 4, 6), «parce que le

Seigneur a beaucoup de cœur et montre de la pitié» (5, 11): dans l'acte de

réconciliation, Dieu dépasse la «schizophrénie» de l'homme, le guérit de sa

duplicité, mais lui indique aussi le chemin de la sanctification.
Dans sa communion avec Dieu, «modèle» de la perfection et de la

constance (1, 17), l'homme peut parvenir à une vie de plénitude (1,4).
L'exigence divine est une autorité qui donne la vie, justement parce qu'elle n'établit

aucun compromis avec le mal, mais vainc le péché porteur de mort (1,
15; 4, 17) et ouvre la possibilité du service du frère et du Seigneur (1, 27). Il
ne faut pourtant pas confondre la solidarité militante envers les pauvres
avec « l'amour du monde », mais c'est l'amour pour Dieu qui est le couronnement

et la perfection de la foi chrétienne.

22 G. èichholz, Glaube und Werke, p. 44.
23 Je est le seul auteur néotestamentaire à utiliser ce terme; le mot apparaît par

contre dans d'autres textes parènétiques du christianisme primitif (Pasteur d'Hermas

par exemple). O. J. F. Seitz, «Antecedents and Signification of the Term Slypvxos»,
JBL 66 (1947), p. 211-219, voit l'origine de ce terme dans l'expression rabbinique de

«chenéï levavôt» («cœur» double, c'est-à-dire dichotomie de la raison, de la

volonté).
24 R. Obermueller, « Hermeneutische Themen », art. cit., p. 238.



146 JEAN-LUC BLONDEL

L appel à la perfection

L'engagement chrétien trouve son fondement dans la foi; la question
essentielle demeure, chez Jac aussi, celle de la justification: le but de ses

exhortations consiste à «protéger» la foi en la mettant en pratique, en
même temps qu'en appelant à la liberté et au salut25. L'obtention de ce salut

provient, non des œuvres, mais de la foi; cela reste fondamental, pour Jac

comme pour Paul: une foi conçue simplement comme une confession de

l'unicité de Dieu (cf. 2, 19) ne suffit pas, mais c'est bien la foi, obéissante et

fidèle, qui procure le salut. Goppelt le remarque fort justement, la foi selon
Jac n'est pas, comme dans une théologie rabbinique, une œuvre à côté

d'autres, mais bien plutôt la base de l'existence; les chrétiens sont ceux qui
croient (1, 3; 2, 1.5): « La foi n'est pas une œuvre, mais elle se montre dans

un agir concret.»26 Nulle part, Jac ne dit ni ne suppose que ce sont les

œuvres qui justifient l'homme, mais il insiste beaucoup, certainement contre
un paulinisme dégénéré dont il ne reste que quelques slogans à propos du
salut par grâce, sur la nécessité d'une unité de la foi et des œuvres qui en

procèdent.
La foi est avant tout centrée sur Dieu, davantage que sur le Christ. Mais

il mentionne le nom de Jésus-Christ en deux endroits importants (1, 1 ; 2, 1):

en croyant au Seigneur Jésus le chrétien croit en Dieu (cf. 2, 19), qui est

devenu son Père (1, 27; 3, 19). Nous comprenons le point de départ de la

foi dans l'écoute de « la parole plantée en vous et capable de vous sauver la

vie» (1,21), car il s'agit ici précisément de la Parole de Dieu. La foi est donc
écoute21. Elle n'est pas, et ne peut pas être, l'expression d'une quelconque
conscience religieuse. En 2, 14 (cf. 1, 26), c'est justement la conscience de

soi, pleine de vanité, qui se manifeste: la prétention d'avoir la foi n'est pas

encore la foi véritable! On trouve la même formulation rr)v tiIotip ëxew
(avoir la foi) en 2, 1 : il pense avoir la foi, celui qui la laisse se compromettre
avec l'acception de personne... Non! La foi est bien constituée par la Parole

25 La question de la justification préoccupe aussi bien Je que Paul. Pour G. Brau-
mann, «Der theologische Hintergrund des Jakobusbriefes», 77iZ 18 (1962),

p. 401-410, la question essentielle de l'épître est celle du salut de l'âme, de la vie.
26 L. Goppelt, op. cit., p. 541.
27 Le concept « foi » exprime chez Je autre chose que chez Paul ; chez ce dernier la

foi est l'acceptation de l'extraordinaire nouvelle de la résurrection du Christ Jésus; la

foi ne peut alors que représenter la réponse de l'homme à l'œuvre de Dieu en Jésus-

Christ. Nous pourrions formuler ainsi rapidement deux thèses: 1° Paul: ce n'est que
dans la foi que l'homme est véritablement agissant; 2° Jacques: ce n'est que dans une
obéissance concrètement exprimée par des œuvres que l'homme montre sa foi. D. O.

Via, «The Right Strawy Epistle Reconsidered: A Study in Biblical Ethics and Her-

meneutic», JournalRel 49 (1969), p. 253-267, s'efforce de comprendre de cette
manière la signification de la foi chez Je.



LE FONDEMENT THEOLOGIQUE DE LA PARENESE 147

de Dieu, qu'il faut reconnaître comme la «sagesse d'en-haut» (3, 17)28:

parole d'autorité (4, 7) et de rémission (4, 1 lb) en vue d'une vie responsable
et heureuse. Ainsi que l'indique le verset 1,5, il faut relier la foi à la prière:
la sagesse clairvoyante est à demander à Dieu qui la donne gratuitement et

simplement. La foi est donc une force qui se manifeste dans des œuvres, un

engagement dynamique dans un service du Christ: «Qui est sage et intelligent

parmi vous? Qu'il tire de sa bonne conduite la preuve que sa sagesse
empreint ses actes de douceur» (3, 13). Ces mots nous rappellent l'image
que Jésus utilise pour expliquer la relation de l'intérieur de l'homme avec ce

qu'il fait extérieurement: «C'est au fruit que l'on reconnaît l'arbre» (Mat
12, 33). La foi véritable, c'est celle qui produit du bon fruit, celle qui se

montre et se manifeste concrètement (cf. 1, 3; 2, 1. 18; 3, 17 s).

Jac ne développe aucune théologie des œuvres, mais insiste simplement
sur leur absolue nécessité. Elles sont les œuvres de la foi, « le fruit de la
justice» (3, 18): lajustice est l'attitude conséquente de l'homme qui obéit par
l'action à la Parole inscrite en lui. Par œuvre, Jac entend les œuvres de

l'amour (cf. Ga 5, 6!) dont le caractère authentique est une disposition
permanente au service (cf. 1 In 3, 18). Il ne s'agit pas de n'importe quelle
action: le commerce des marchands (4, 13 ss) est violemment attaqué car il
constitue une caricature aberrante du véritable engagement.

Il est absurde de séparer la foi des œuvres: c'est ce que montre le passage
de 2, 14-26. Les versets 14-17 sont certainement la réfutation de la thèse de

ceux qui se contentent d'exprimer une foi théorique sans la mettre en
pratique. Celui qui intervient au v. 18 pourrait représenter un adversaire de Jac

qui ne veut se référer qu'aux œuvres29. Contre lui Jac nie la valeur salvifique

des seules œuvres: la foi seule ne sauve pas, certes, mais cela ne

28 Sur le concept de sagesse chez Je: J. A. Kirk, «The Meaning of Wisdom in
James: Examination of an Hypothesis», NTS 16 (1969), p. 24-38. Selon Kirk, Jc,
familier de la littérature sapientiale, utilise le concept dans un sens avant tout
éthique: la sagesse est une force morale qui permet de surmonter la tentation et

l'épreuve. U. Llck, art. cit., voit aussi chez Je une accentuation de ce concept de

sagesse, qui le fait rester dans le cadre général de l'histoire des religions, alors que
Paul dépasse ce stade par sa visée nettement plus christologique et sotériologique.

29 Pour cette question exégétique, voir notamment M. Dibelius, op. cit., p. 191 et

suivantes. Les exégètes ne peuvent pas s'accorder sur la division exacte de ce passage,
ni surtout sur la désignation précise des adversaires de Je. Nous supposons que l'un
d'entre eux, rtç, intervient au v. 18 et 19. Il faudrait comprendre le «mais» (àXXâ)
d'une manière entièrement adversative: Je parle de la foi (et de sa nécessaire concrétisation

dans des œuvres), survient alors quelqu'un qui met l'accent sur les œuvres
seulement. La réponse de Je au v. 20 signifierait alors: si véritablement je possédais
une telle foi, ce serait comme si je n'en avais pas, car une foi sans œuvres n'est pas la
foi; cette foi-là est sans réalité (dpyn, — certains manuscrits corrigent en veKpà,

morte, pour harmoniser le passage avec le v. 17). Je ne donne raison à aucun de ses

adversaires: une foi vivante n'est rien d'autre qu'une foi «efficace», conséquente;
elle ne forme qu'un avec ses œuvres.



148 JEAN-LUC BLONDEL

signifie pas que les œuvres seules y parviennent! «Par la foi seulement»
signifie chez Jac autre chose que chez Paul: «Chez Jac, la tournure de

l'expression est d'emblée chargée négativement. Elle n'est pas la description
d'une obéissance totale à la Parole comme chez Paul, mais justement la
description de la non-obéissance si l'on peut dire.»30 Abraham (2, 21-24)
indique l'attitude juste, exemplaire, tant dans ses œuvres que dans sa foi: la
foi d'Abraham motiva ses œuvres qui la portèrent à perfection. Cette
perfection dans la coopération (owepyeïv) de la foi et des œuvres est un signe
précurseur de l'accomplissement eschatologique (cf. 1, 12). Le v. 2, 12

constitue donc l'arrière-fond des exhortations de Jac: « Parlez et agissez en
hommes appelés à être jugés d'après la loi de liberté». Dans l'obéissance et
le service de Dieu et des frères, l'homme parvient déjà au salut (1, 25).

Une théologie de la Parole

En 1, 19-27 Jac exprime l'avis que l'écoute de la Parole (de Dieu) ne
suffit pas; elle doit être mise en pratique. Nous sommes d'accord de dire
avec Eichholz qu'ici l'épître de Jac «semble développer une théologie de la

Parole, en comprenant le passage de l'écoute à la mise en pratique comme
le passage de la Parole vers l'homme»31. Pratiquer la Parole, c'est s'engager
dans une action. « La Parole de Dieu est elle-même une action qui, en Jésus,

ouvre une espérance et une histoire. »32 Cette action est justement l'acte de

génération de Dieu par «la parole de vérité» (Xóyco dXn^ekxç, I, 18), la

Parole de l'Evangile, que l'on reçoit comme «la sagesse d'en-haut» (3, 17).

Si maintenant nous lisons ce verset 3, 17 à la lumière de I, 18, nous voyons
la continuité de l'action de Dieu: le don de Dieu, le don de la vie, c'est la

Parole implantée en nous qui peut sauver notre existence de la mort. Selon

Braumann, il y aurait même là une allusion au baptême (cf. 2, 7), signe du
salut33. Nous comprenons ainsi que cette Parole plantée en nous est aussi

«l'Esprit que Dieu a fait habiter en nous» (tò ttvevpa ö KarÙKioev èv fiplv,
4, 5). Cet Esprit est à la fois don et revendication de toute la vie humaine
en vue d'une action porteuse et productrice de vie, car, « de même que, sans

souffle, le corps est mort, de même aussi, sans œuvres, la foi est morte» (2,

26). Ainsi les œuvres animent la foi et la rendent vivante.

30 G. ElCHHOLZ, Glaube und Werke, p. 43.
31 ibid., p. 40.
32 K. Blaser, «Tathörer», EMM 117 (1973). p. 146-150, ici p. 147. Le titre de cet

article sur Je I, 22-27 donne en fait un résumé déjà complet de ce que doit être le

chrétien pour Je: celui en qui l'écoute et l'action ne font qu'un!
33 G. Bralmann, art. cit., p. 408; cf. aussi W. Bieder, «Gottesdienst», art. cit.,

p. 4-5 (à propos de Je 1, 21). Peut-être avons-nous là une allusion à l'événement de
la Pentecôte.



LE FONDEMENT THÉOLOGIQUE DE LA PARÉNÈSE 149

La «loi de liberté» (1, 25; 2, 12) aide le chrétien dans son obéissance:
cette parole de Dieu fonde et garantit son engagement. La souveraineté de

Dieu (4, 12) réclame toute la vie et la dirige par la loi parfaite de la liberté,
la «loi royale» (2, 8): elle est royale parce qu'elle manifeste déjà la

seigneurie eschatologique de Dieu. Seul Dieu peut sauver, et sa loi indique le

chemin du salut. Jac ne comprend nullement l'Evangile comme une
(nouvelle) loi, et sa parénèse n'est ni uniquement ni premièrement orientée vers
des préceptes et des règles morales, comme cela a pu être le cas dans ce que
l'on appelle le «pré-catholicisme»34, mais la loi est chez lui un impératif de
la Parole; celle-ci non seulement exige, mais provoque et permet l'obéissance.

La loi n'est pas une partie, mais une face de cette Parole qui est aussi

nouvelle naissance, liberté-35.

Jac considère l'existence humaine dans sa responsabilité devant la

Parole. Cette Parole est concrètement prêchée et enseignée dans la communauté;

c'est pourquoi il avertit du danger que représente la profession
d'enseignant: le ôi&àoKaXoç peut trop facilement s'imposer par son
influence, son savoir ou même peut-être par sa richesse; le passage de 3,

1-12 est probablement dirigé contre ceux qui se contentent de tenir de

beaux discours mais qui ne savent pas tenir leur langue en bride36. Dans ce

chapitre sur la Parole, il faut relever l'importance de la prière, qui possède
une grande puissance (5, 16); les anciens jouissent d'une forte autorité parce
qu'ils prient et intercèdent pour les membres de la communauté. L'exemple
d'Elie (5, 17 s) ne se réfère à rien de surnaturel mais illustre l'attitude obéissante

qui trouve son accomplissement dans la prière. Un point doit encore
être mentionné: la mise en application de la Parole (1, 22) est, concrètement,

une activité missionnaire, c'est l'annonce de l'Evangile de Jésus-

Christ dans les actes de la communauté chrétienne (1, 1). Par sa responsabilité

sociale et par son attention aux déshérités (1, 27), l'Eglise joue un rôle
missionnaire important37.

34 Sur cette notion de «pré-catholicisme», voir E. Kaesemann (qui fut le premier
à l'utiliser, à propos de travaux sur Luc), « Paul et le pré-catholicisme», dans Essais

exégétiques. op. cit., p. 256-270, particulièrement la note 2, p. 256-257. W. Marxen,
Der « Frühkatholizismus » im Neuen Testament (BiblSt 21), Neukirchen 1964, consacre
un chapitre à Je (p. 22-38): en réalité, Je a une position qui diffère nettement du
précatholicisme, comme le montre notamment L. Goppelt, op. cit., p. 534.

- Sur ce concept de «loi» chez Je, voir L. Goppelt, op. cit., p. 533 et
suivantes.

36 A ce sujet E. Trocmé, art. cit., p. 665-666. La véritable fonction des enseignants
est l'explication de la «loi de liberté» (cf. 1, 25) et la formulation de directives
précises pour la vie quotidienne.

37 Voir à ce propos R. Obermleller, « Hermeneutische Themen », an. cit., p. 665,
et K. Blaser, art. cit., p. 147. Le rôle missionnaire de la communauté est donc avant
tout l'annonce de la vie nouvelle en Christ: cette vie demande à être concrétisée; la

mise en œuvre(s) de la foi est le salut déjà vécu aujourd'hui.



150 JEAN-LUC BLONDEL

L'éthique de l'épitre de Jacques

Il ne s'agit pas ici de répéter, ni même de résumer ce qui vient d'être dit,
mais de dégager trois lignes de force qui nous semblent sous-tendre toute
l'épître.

a) Une éthique conséquente

Nous espérons avoir montré que Jac n'est pas un simple moraliste, mais

qu'il fonde son éthique dans une théologie précise: la Parole de Dieu est

inscrite en nous pour nous indiquer le chemin de la sanctification; et,
inversement, les actes humains ne sont justes qu'en tant qu'inspirés par cette
Parole de Dieu. Les impératifs appartiennent au style de Jac38, mais ils ne

trouvent leur sens que dans l'agir eschatologique de Dieu. Au début de la

lettre (1, 2-4), nous rencontrons un «impératif de la joie»}9: la joie est aussi

l'amour qui s'accomplit dans la liberté de la loi, dans une structure, un
cadre concret, celui de la relation à Dieu et au prochain.

b) Une éthique intérimaire

L'existence chrétienne dans le monde et la communauté fidèle est
déterminée eschatologiquement: il s'agit de vivre avec la présence déjà actuelle
du jugement de Dieu. Dans la foi, les croyants sont rendus capables
d'accomplir leur mission, justement parce qu'ils ont reçu un don de Dieu,
l'Esprit de liberté. Les exhortations morales de Jac visent donc à montrer
aux chrétiens comment acquérir cette perfection dans la persévérance (1,4.
12) et la patience dans la prière (5, 14 s. 19 s), car tout cela est préparation
au Royaume de Dieu. Les croyants sont les «prémisses des créatures» (1,

18), les premiers de ceux qu'il faut encore gagner à l'Evangile. Jac exprime
ici l'espérance que les autres hommes seront encore bénéficiaires du salut:

l'espérance pour le monde ouvre le champ de mission de l'Eglise; il n'y a

pas de domaine fermé à la souveraineté de Dieu: la Parole est pleine
promesse que la communauté croyante annonce au monde.

c) Une éthique sociale

L'éthique de Jac est une éthique communautaire; elle cherche à répondre

aux questions essentielles qui se posent à l'Eglise en formation. Son

enseignement concerne l'ensemble de la communauté et intervient direc-

38 Voir G. Eichholz, Glaube und Werke, p. 38. Sur 108 versets, Jülicher ne

compte pas moins de 54 impératifs.
39 « La condition préalable de cet impératif de la joie est à comprendre dans un

sens indicatif: dans la persécution Dieu n'est pas contre, mais pour celui qui est

persécuté. » (G. Eichholz, Glaube und Werke, p. 39).



LE FONDEMENT THÉOLOGIQUE DE LA PARÉNÈSE 151

tement dans toute une série de questions sociales (1, 9 ss; 2, 1 ss; 5, 1 ss), de

sorte que nous avons l'impression de rencontrer en Jac un « critique social
moderne»40. Le slogan «par la foi seule» montre que certaines personnes
(les chefs de la communauté?) refusent la concrétisation de la foi et
cherchent à maintenir un conservatisme social où l'exploitation (5, 4 s) prend le

pas sur la charité fraternelle41. Mais la responsabilité pour le monde ne

signifie pas service du monde (1, 27; 4, 4!)42. L'expression «se garder du
monde pour ne pas se souiller» (1, 27) recommande une distance face à ce

qui est «terrestre, animal, démoniaque» (3, 15); nous oserions ici presque
traduire dans un langage moderne: face aux idéologies, politiques de
puissance et autres intrigues. La liberté de la communauté chrétienne, au service
de Dieu dans le monde, présente deux aspects43: engagement et critique.
Celui qui veut se garder «sans tache» et qui prétend, au nom de la foi, ne

pas vouloir se préoccuper de questions sur lajustice sociale est autant aliéné

que celui qui se lance et se perd dans un processus transformateur de la
société sans garder aucune distance critique44. La foi, née de l'Evangile, est

action de service, attention aux pauvres et prière.

Conclusion

L'épître de Jacques a eu de la peine à être reconnue comme écrit
canonique. Goppelt donne pour cela une raison de type «politique»: Jac serait

trop agressif à l'égard des riches, qu'il prend résolument à partie dans sa

parénèse (2, 1 ss; 5, 1 ss) à un moment où l'on cherchait plutôt leur conciliation

et où régnait une éthique de compromis45. Il y a aussi une raison
différente, d'ordre théologique avant tout: la «concurrence» de Paul et du
paulinisme. En effet, quand il s'agit de parler de la foi, aujourd'hui encore, la

première référence demeure Paul et sa doctrine de la justification. Dès lors,

40 K. Blaser, art. cit., p. 148.
41 Voir l'interprétation de E. Trocmé, art. cit., p. 665 et 669.
42 B. C. Johanson, «The Definition of «Pure Religion» in James 1:27 Reconsidered»,

ExpTimes 84 (1973), p. 118-119, relève le sens négatif du terme KÔaiioi;,
monde, en 1, 17, en 3, 6 et 4, 4; il s'agit dans ces passages d'une expression négative
désignant l'opposition de l'homme à Dieu.

43 Voir le développement de cette interprétation chez W. Bieder, « Die Autorität
des Wort Gottes nach dem Jakobusbrief», EMM 113 (1970), p. 50-68, particulièrement

p. 61.
44 R. B. Brown, « The Message of the Book of James for Today », RevExp 66

(1969), p. 415-423, développe aussi son interprétation en cherchant à comprendre la

vie spirituelle comme relation aux autres et comme service.
45 L. Goppelt, op. cit., p. 532. Sur la question de la canonicité de l'épître de Je,

consulter G. Eichholz, Jakobus und Paulus, et J. A. Brooks, «The Place of James in
the New Testament Canon», SWJoumal Theol 12 (1969), p. 41-55.



152 JEAN-LUC BLONDEL

on a tendance à dévaloriser d'autres auteurs ou thèmes théologiques. Jac est

de ces derniers: nous savons quel peu de considération cette «épître de

paille» inspira à Luther et l'exégèse actuelle hésite encore à lui reconnaître
une réflexion théologique personnelle. Le but de cette étude sur le fondement

théologique de la parénèse dans cette épître était, on l'aura maintenant

compris, de «rétablir» l'autorité et l'importance de cet écrit, d'abord
dans le cadre du Nouveau Testament, mais plus généralement aussi en vue
d'un débat plus global quant à l'engagement social de l'Eglise. Bien

entendu, il faut se garder de ne lire que Jac et de l'élever plus haut qu'il ne
le revendique lui-même: il a sa place dans le canon, à côté de Paul, de Jean

et de tous les autres témoins de la foi; il ne veut pas les remplacer, mais
simplement éclairer certains aspects de la vie chrétienne que l'Eglise avait
tendance à oublier. La situation est très semblable à cet égard aujourd'hui et

c'est justement là que nous avons à écouter le témoignage et les avertissements

de Jac: l'écoute et la prédication de la Parole de Dieu s'accompagnent

toujours d'un engagement précis, d'une obéissance concrète.


	Le fondement théologique de la parénèse dans l'épître de Jacques

