
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 2

Artikel: Evangelium Christi evangelium de Christo

Autor: Bouttier, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 123-139

EVANGELIUM CHRISTI
EVANGELIUM DE CHRISTO*

MICHEL BOUTTIER

En avançant imprudemment ce thème, je nourrissais l'espoir de saisir
l'occasion de cette rencontre pour mûrir des réflexions que je traîne depuis
longtemps et pour les passer au crible d'une exigeante attention. Or plus
j'entrais dans la préparation de mon exposé, plus j'ai mesuré mon incapacité

à maîtriser un sujet qui ressemble à l'hydre aux sept têtes, plus j'ai
constaté le risque de procéder par affirmations massives et fragiles, plus
enfin j'ai vu défiler sous mes yeux les clichés qui circulent partout depuis la
belle époque du libéralisme. Ce qui m'a le plus encouragé, en fin de

compte, ce fut de penser que, parmi mes propositions, vous aviez retenu
précisément celle-ci: elle n'était donc pas sans impact pour vous non plus.
Et puis, si l'on y côtoie les vues superficielles, il n'y est pas mauvais d'en
revenir parfois, après tant d'approches spécialisées, à un aperçu global du
champ néo-testamentaire.

1. Problématique

Lorsque nous cherchons quel peut être le discours qui a reçu pour nom
évangile, nous rencontrons dans le NT une double formulation. L'une est

apportée par les épîtres pauliniennes. Elle précède certainement l'apôtre
lui-même, mais c'est bien lui qui a su la déployer selon son nerf et avec
toutes ses implications. Elle s'exprime avec concision dans les passages
fameux de 1 Co 15,1-4 ou de Rm 1,1-4. L'évangile reçu par Paul, transmis
aux communautés, l'évangile qu'il convient de garder à son tour sous peine
de déchoir du salut, c'est que le Christ est mort pour nos péchés selon les

Ecritures, qu'il a été enseveli, qu'il est ressuscité le troisième jour, qu'il est

apparu à Cephas. Ou, si l'on préfère l'épître aux Romains, l'évangile auquel
l'apôtre est voué, celui qu'attestent les prophètes dans l'AT, qui concerne
Jésus-Christ, issu de la lignée de David quant à sa condition historique,
établi Fils de Dieu quant à sa position eschatologique, celle qu'il reçoit lors
de sa résurrection d'entre les morts.

* Leçon donnée à la Faculté de théologie de Lausanne le 29 novembre 1977.



124 MICHEL BOUTTIER

La seconde formulation nous est apportée de façon catégorique dans le
sommaire inaugural de l'Evangile de Marc: «Jésus proclamait l'évangile de
Dieu et disait: le temps est accompli et le Règne de Dieu1 s'est approché;
convertissez-vous et croyez à l'évangile» (Me 1,15).

Il n'est pas nécessaire d'avoir fait beaucoup de linguistique pour
qu'entre les deux présentations, ressemblances et différences sautent aux
yeux. Les destinataires ne sont pas autrement définis; ils sont renvoyés à

une référence, les Ecritures, ou le Royaume (car on est censé savoir ce dont
il s'agit). Le destinateur, lui, change et, comme on l'a dit et répété, l'annonceur,

Jésus, chez Marc devient chez Paul l'annoncé.
D'un côté, le message apostolique en 1 Co 15 conjugue au même aoriste

épisode de l'histoire (il est mort) et événement d'ordre apocalyptique (il est

ressuscité); il les unit, leur donne sens, une portée ultime. De l'autre côté, la

prédication de Jésus rapportée par Marc met, si je puis dire, le futur au
présent: le temps est accompli, le règne s'est approché. D'un côté, le message
s'est focalisé sur le destin d'une personne dont les conséquences sont
incalculables; de l'autre, c'est un champ qui s'ouvre d'emblée par l'initiative de

Dieu sur l'horizon de l'histoire. Sans changer absolument de registre
symbolique, l'heureuse annonce se déplace d'un roi (Christ, Fils de Dieu) à un
règne/royaume de Dieu.

Unies au sein du NT, les deux tournures de l'évangile connaîtront un
avenir bien différent, au point que l'une a toujours menacé l'autre; c'est la

formulation «apostolique» qui a engendré les confessions de foi, les homologies

de l'Eglise et ses grands symboles, où s'estompe la référence au
Royaume. Cette dernière subsistera, en dehors de l'Ecriture, surtout à

travers le Notre Père comme à travers l'eucharistie (voir le témoignage de la

Didachè). Et si la Cène peut apparaître à la jointure des deux prédications,
signifiées peut-être primitivement l'une davantage dans la parole sur le pain
(le sacrifice du Christ), l'autre davantage dans la parole sur la coupe (la
venue du Règne), la tradition s'est hâtée de réduire le double geste à une

désignation parallèle de la mort au détriment de la symbolique du festin

messianique. Pour autant qu'on puisse les distinguer, l'évangile de 1 Co 15

l'a ici encore emporté sur celui de Me I ; une étude attentive de la catéchèse

à travers les âges manifesterait là aussi, je subodore, la prépondérance quasi
définitive de l'expression «apostolique».

Si l'évolution de la prédication indique donc une sorte d'absorption
d'une formulation par l'autre, qu'en est-il au debuti Le paradoxe permanent

du NT nous y guette, à savoir que la formulation la plus ancienne,
celle du Royaume qui remonte à Jésus, ne nous est transmise qu'à partir de

'Je traduis basileia tantôt par régne, tantôt par royaume, malgré les objurgations
d'un J. Carmignac. Il me parait nécessaire de laisser les deux traductions se contester
mutuellement.



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 125

la seconde, et déjà, précisément, intégrée à elle. Que les deux expressions
n'aient pas été ressenties comme contradictoires, nous en avons mille
indices, le plus impressionnant restant l'élaboration de cet «évangile selon
Marc» qui, non seulement emprunte, semble-t-il, le mot évangile aux apôtres

pour caractériser le message de Jésus, mais encore va organiser la tradition

palestinienne sur Jésus dans une structure qui dérive de Y evangelium de

Christo, de Rm 1,1-4 si l'on veut. Il n'y a pas en effet d'évangile littéraire
plus foncièrement christocentrique que celui qui est considéré comme créateur

du genre (si ce n'est peut-être pas l'évangile de Jean, le plus différent
selon sa structure apparente, le plus proche par le dessein). Marc a inséré le
matériau de la tradition dans un schéma d'intronisation du Fils en trois
moments qui découpent l'espace, la circulation et le temps, les étapes et les

relations du ministère de Jésus2. L'evangelium de Christo est la clé de Y

evangelium Christi, clé subtile certes, où Marc a fait jouer le ressort du fameux
secret messianique. Mais l'élément remarquable, comme on l'a souligné si

souvent (voir Kaesemann par ex.), c'est que la communauté ait perçu que
cet evangelium Christidemeurait indispensable à la proclamation de Y

evangelium de Christo. C'est donc à bon droit qu'avec sa fougue coutumière,
Luther exprime dans la Préface au NT de 1522 l'unité des deux faces de

l'évangile: «Il n'y a qu'un seul évangile, de même qu'il n'y a qu'un seul
Christ. En effet l'évangile n'est rien et ne peut être rien d'autre qu'une
prédication du Christ, fils de Dieu et de David, vrai Dieu et vrai homme qui,
par sa mort et sa résurrection, a, pour nous, vaincu le péché, la mort et
l'enfer de tous les hommes qui croient en lui. L'évangile peut donc être un
discours bref et long. Celui-ci l'expose longuement qui rapporte beaucoup
d'œuvres et de paroles du Christ, comme font les quatre évangélistes. Celui-
là, au contraire, l'exposera brièvement qui ne s'étend pas sur les œuvres du
Christ, mais se borne à dire en quelques mots comment il a, en mourant et

en ressuscitant, vaincu le péché et la mort; ainsi font Pierre et Paul»3. Car
évangile signifie «bonne proclamation qui fait chanter, parler et se

réjouir!»

Pour Luther, on le voit, tout converge vers le «bon message»; la
nouvelle dont il est porteur ni ses accents ne changent: seuls diffèrent ample
développement ici, stricte concision là. Le Réformateur ne fait du reste

qu'exprimer la tradition constante de la «grande Eglise»; depuis le IIe
siècle, depuis les premiers symboles, ou Irénée, cette tradition a évolué vers

2 Même si l'on ne se rallie pas à l'hypothèse de Ph. Vielhauer à ce sujet, il faut
reconnaître que la lecture de Marc, dans les milieux les plus différents, a été marquée
par l'ossature des « mystères » de Jésus comme on disait jadis, baptême-tentation,
Cesaree de Philippe-transfiguration, passion-résurrection.

3 Œuvres, éd. Labor et Fides, t. III, p. 259.



126 MICHEL BOUTTIER

une synthèse aussi profonde que possible des différentes faces du NT
offertes dans le canon. Liturgie, catéchèse, prédication y ont contribué tout
autant que les elaborations théologiques. Sans doute un œil attentif pourrait
déceler au long de ce cheminement, y compris dans le NT, les indices d'une
autre attitude sensible aux différences toujours prêtes à surgir, mais on peut
donner raison à Albert Schweitzer qui, dans sa célèbre Histoire des Vies de

Jésus, fixe un point de départ dans les travaux de Reimarus. L'extraordinaire

entreprise qui commence avec l'ère critique ressemble au geste de la

main hardie qui tente de déconnecter deux pôles fondus ensemble. Cette
main a provoqué courts-circuits, étincelles, voire explosions; c'est pourquoi
grâce à ces électriciens de génie, parfois à ces bricoleurs inconscients, ou à

ces saboteurs acharnés, c'est grâce à la denudation critique opérée du
dehors que la théologie, soumise à un traitement de choc, a reçu une provocation

salutaire. Prophètes du soupçon, maniaques de l'historicité positive,
apôtres de la raison se sont emparés de Jésus qui a cessé d'être la propriété
de l'église. On a tenté de le dégager du dogme ou du culte dans lequel il
était coulé. En un sens, une rencontre banale avec l'homme de Nazareth est

redevenue possible, comme avec tout autre personnage du passé. Restitués
face à lui, les chrétiens ont découvert qu'ils ne possédaient pas la réponse et

qu'il leur fallait, comme aux autres, la recevoir toujours à nouveau.
Bien entendu cette manière de profanation n'a pas été sans susciter cris

et chuchotements, ni sans créer de drames. Elle a connu la double tentation
du scientisme (vous savez le refrain: désormais, grâce aux meilleurs spécialistes,

on va tout savoir! Ce discours s'inscrit jusque dans la publicité en

faveur des ouvrages les plus orthodoxes...), et du dogmatisme (le refus de

voir Jésus livré aux mains de l'historien, ou, les textes qui parlent de lui,
entre celles du structuraliste — bref la peur de ce que l'on inscrit pourtant
au cœur du dogme: la peur devant l'incarnation!).

Ce n'est pas moi qui nierai l'ambiguïté de l'opération, dont nous ignorons

encore les conséquences; une elucidation théologique est d'autant plus
nécessaire. Tout ceci nous montre combien Dieu a partie liée avec l'aventure

humaine. Il est à peine utile de décrire ce qu'il en est résulté en tout cas

pour notre thème, tant l'opposition entre les deux faces de l'évangile «analysé»

nourrit la production théologique du début de ce siècle, avec des

retours et des retombées qui n'en finissent pas. D'un côté, l'évangile prêché

par Jésus, l'authentique. Ce n'est pas le Fils, mais le Père qui en est l'objet,
et ce n'est pas l'Eglise, mais le Royaume qui en est le but — avec toutes les

variantes familières sur le mode idéaliste, éthique, apocalyptique, progressiste,

révolutionnaire. De l'autre côté, le revers, si l'on veut, l'évangile
prêché par les apôtres, parmi lesquels Paul fait souvent figure d'accusé principal

(ou au contraire de sauveur): le Fils prend place à côté de Dieu, parfois

même lui succède; la naissance et l'établissement d'une religion universelle

se substituent à l'attente fulgurante du règne annoncé à Israël par ses



EVANGELIUM CHRISTI. EVANGELIUM DE CHRISTO 127

prophètes; la venue du shàlôm sur cette terre est évincée par l'espérance de

quitter ce monde pour entrer au ciel de la vie éternelle; au lieu d'enjoindre:
« cherchez le Règne et sa justice », on prescrit: « cherchez les choses qui sont
en haut, où le Christ est assis à la droite de Dieu...»

Cela suffit; la description de ces deux visages, le partage entre remarques

pertinentes et slogans èculés, pourraient occuper un volume. Je terminerai

en observant que la déconnexion de Y evangelium Christi et de Y

evangelium de Christo accompagne deux autres opérations majeures tentées par
la critique historique, celle que j'évoquais il y a un instant, entre le Jésus de
l'histoire et le Christ de la foi, et celle qui a atteint notre conception de

l'Eglise primitive. Au sujet de Jésus, l'opération est analogue à celle qui
concerne l'évangile; elle court les mêmes dangers, la récupération de Jésus

pour l'opposer au Christ. On abandonne à l'institution le Christ qui indispose,

comme disait A. Dumas, pour élire le Jésus qui séduit; ce Jésus ainsi

qu'A. Schweitzer l'a établi une fois pour toutes, ce Jésus libéré ne fait plus
que renvoyer chacun à sa propre image, tout comme son évangile n'est
autre chose que l'écho de notre propre discours. Je ne rappellerai ici que
pour mémoire la troisième dialyse, celle qui dissout la belle image d'une
Eglise originelle, une, sainte, apostolique, et met en évidence les poussées

polymorphes et puissantes du christianisme primitif. La bipolarisation
fameuse de l'Ecole de Tubingue, avec la dialectique des communautés
judéo et pagano-chrétiennes, apparaît parfois rudimentaire face aux
modèles ultérieurs. Elle a cependant les reins solides et c'est elle qui se profile

derrière mainte théorie d'apparence plus évoluée. Je cite pour mémoire
quelques jalons: W. Bauer avec sa thèse sur les jaillissements hétérodoxes
du christianisme, et ses héritiers, Koester-Robinson (via Kaesemann), avec
leur ouvrage significatif sur les «trajectoires» du christianisme. Lohmeyer
dont le Galiläa und Jerusalem connaît une large postérité. Ou encore
l'énorme montage de l'Ecole de l'Histoire des Religions, dont Bultmann est

le dernier avatar, montage qui oppose un message de Jésus adossé au vieux

testament, pris dans l'enclos juif, et une prédication apostolique tournée

vers l'empire et moulée dans la culture hellénistique.
En un mot, ces analyses conjugaient leurs résultats qui aboutissaient à

creuser sans cesse davantage l'abîme séparant l'avant et l'après-Pâques.

Il conviendrait, parvenus à ce point, de reprendre l'ensemble de la

recherche néo-testamentaire de ces dernières décennies pour voir comment
elle a réagi et pour dresser une typologie des attitudes qu'elle a prises. Je ne

m'arrête pas sur ceux pour qui le devoir spirituel et scientifique consistait à

tirer toutes les conséquences théologiques de l'éclatement. Près de nous et

malgré les divergences non négligeables qui les ont opposés, Bultmann reste

le plus illustre, le plus représentatif, Kaesemann le plus rigoureux et le plus



128 MICHEL BOUTTIER

incisif. Je me borne à évoquer quelques-unes des tentatives caractéristiques
qui ont été menées pour essayer au contraire de ressouder le NT. Elles sont
de modèles fort divers.

Dodd, par exemple, dans son petit livre sur La prédication apostolique et

ses développements rejoint curieusement l'attitude de Luther. Il a essayé de

montrer comment les discours du livre des Actes qui amorcent un résumé
du ministère de Jésus offrent une transition entre les énoncés laconiques des

premiers credos et le déploiement de Y evangelium de Christo dans les évangiles

canoniques. D'autres, comme Cullmann, ont ajusté regnum Christi et

regnum Dei l'un à l'autre: le premier est anticipation provisoire et partielle
du second qui, lui, prolonge, accomplit, éternise le premier.

L'école scandinave, pour sa part, a vigoureusement insisté sur la continuité

de la tradition issue de Jésus: le récent opuscule de B. Gerhardsson,
Die Anfänge der Evangelientradition, en est un produit significatif. Heinz
Schürmann évolue avec originalité dans ce sillage.

On assiste enfin, sur un autre front, aux tentatives parfois couronnées de

succès pour éliminer l'apport de l'hellénisme et celui des religions à mystère
comme facteur constitutif de la prédication apostolique. M. Hengel
s'emploie à montrer que, pour rencontrer l'hellénisme, la pensée biblique
n'a pas attendu le christianisme (voir le grand ouvrage Judentum und
Hellenismus), et à amarrer les deux faces de l'évangile aussi fortement l'une que
l'autre dans le sol juif (voir l'étude récente sur Jésus. Fils de Dieu)4.

J'inscris enfin dans cette lignée les travaux consacrés à la relation Jésus-

Paul, l'apôtre qui incarne Y evangelium de Christo, où l'on montre comment
le second a donné du premier une traduction théologique par équivalence
dynamique, d'une telle fidélité qu'il est à juste titre devenu le père de la

pensée chrétienne.
Pour conclure, une citation de J. Moltmann5; dans son ambiguïté même,

elle peut tout résumer: « La prédication du Christ par la communauté
primitive est donc la forme apostolique de la prédication du Royaume par
Jésus. Parce que celle-ci a reçu de Jésus lui-même la forme du crucifié,
celle-là prêche le message de Jésus en prêchant le Christ crucifié et ressuscité.

» Et Moltmann nous renvoie à deux auteurs très différents. L'un, Ph.

Vielhauer, écrit: « La prédication du Royaume par Jésus ne pouvait pas être

transmise inchangée parce qu'elle était liée essentiellement à sa personne et

n'en était pas separable. Elle devait être transformée parce que, avec la mort
et la résurrection de Jésus, l'eschaton était inauguré et qu'aucun disciple ne

4La «prière d'insérer» de l'éditeur catholique français constitue un aveu significatif:

«Avec sa maîtrise habituelle, Martin Hengel réconcilie dans ce petit livre les

exigences complémentaires du positivisme historique et de l'intérêt herméneutique. »

D'une manière générale, cette position a les faveurs de l'exégèse catholique.
5Le Dieu crucifié, p. 143 de l'édition française, avec rectification d'une erreur

typographique.



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 129

pouvait faire abstraction de cet événement en parlant de Jésus» (Aufsätze,

p. 90. Le texte est de 1957). L'autre est un personnage original, un de ces

savants luthériens luttant contre le courant à la belle époque, Hermann
Cremer. Voici ce qu'il déclare: «Jésus lui-même, qui, intentionnellement, ne
s'est pas désigné comme le Christ dans sa prédication jusqu'à ce qu'il ait été

obligé d'affirmer sous serment qu'il l'était, a dû parler du Royaume de Dieu
et laisser ses auditeurs trancher la question de savoir s'ils reconnaissent ou
non la présence du Royaume en sa personne. Mais maintenant qu'il s'agissait

de rendre témoignage à Jésus comme à celui en qui «toutes les

promesses de Dieu sont oui et «amen» (2 Co 1,20), maintenant on ne pouvait
plus annoncer que le Royaume était proche, mais que Jésus était le Christ,
ceci étant la forme apostolique de la prédication du Royaume par Jésus»

(Die paulinische Rechtfertigungslehre, 1900, 2e éd., p. 345).
Moltmann a donc repris ces derniers mots à son compte, sans sourciller.

Ce passage déclenche pourtant en moi un non possumus d'où nous allons
repartir. Vous l'avez peut-être noté, pour Cremer, la prédication du

Royaume est une manière de pis-aller, un Ersatz provisoire. Ne pouvant
encore centrer sa prédication sur sa propre messianité, Jésus «a dû parler
du Royaume de Dieu!» Faute de mieux, en somme. Si l'on va jusqu'au
bout du raisonnement, les Evangiles deviennent inutiles; tout au plus des

archives: Y evangelium Christi n'a été évangile que durant un bref ministère.
Croix et résurrection l'ont rendu caduc. Etrange alliance où, à travers Viel-
hauer, ce qui est moins étonnant, mais surtout à travers Cremer, au moment
où il croit consacrer l'unité retrouvée, Moltmann, en fait, rejoint Bultmann.
La prédication de Jésus appartient au passé; pour demeurer valide, elle doit
revêtir la « forme apostolique », l'annonce du crucifié et du ressuscité.

L'instant est venu de nous orienter vers les deux pôles en commençant
par celui qui est supposé le plus ancien, en finissant par celui qui est

supposé traduire le premier... Bien des précautions préliminaires devraient être

observées, que je dois esquiver. A commencer par justifier ce que j'attribue
à Yevangelium Christi que nous ne rencontrons effectivement qu'englobé
dans la prédication apostolique. Pratiquant une méthode empirique et

discutable, j'essaierai, quant au premier point, de ne m'appuyer que sur des

données considérées par la quasi-unanimité des exégètes comme provenant
de Jésus et de la tradition pré-pascale.

2. Caractéristiques de la prédication du Royaume par Jésus

«Le temps est accompli, le Royaume s'est approché!» Les menaces

d'orage accumulées dans la bouche de Jean-Baptiste cèdent le pas ici à cette

joyeuse annonce placée dans la bouche de Jésus. Sur quoi se fonde la

bonne nouvelle? Accepter la question constitue déjà un aveu: c'est

consentir à une problématique qui, au delà de la critique historique,



130 MICHEL BOUTTIER

implique une prise de position théologique. Une conception païenne de la
divinité de Jésus aurait voulu en effet qu'il ait pu lire, à livre ouvert, présent
ou avenir en partageant durant sa vie terrestre l'omniscience divine. Dans
ce cas, la question est sans objet. Elle n'en acquiert un que si l'on croit
«qu'il a appris l'obéissance par les choses qu'il a souffertes», que la tentation

n'a pas été un scénario, que Jésus a partagé l'aléatoire inhérent à la
condition humaine.

Commençons par une série de constatations négatives (mais la voie apo-
phatique conduit loin!).

1° Nous ne repérons aucune définition objective du Règne. On ne sait
même pas comment traduire basileia, nous l'avons vu : comment mettre du
vin nouveau dans de vieilles outres? La conversion nécessaire pour y entrer
est aussi celle du langage et de la mentalité: il faut devenir enfant ou poète.
Cette absence de définition doit nous rappeler encore que si Jésus peut se

contenter de clamer ça y est, c'est que son annonce concerne l'espérance
même de son peuple. En ce sens basileia est plutôt du côté du règne, et de

son avènement, car pour ce qui est du domaine de Dieu, il est déjà là: c'est

celui de la création tout entière où va s'étendre le shâlôm: sur les pas de

Jésus, l'espace est reconquis. Pour toute oreille juive exercée par les

prophètes, par les témoins de l'Exode, de l'exil ou de la création, aucune hésitation

possible. La prière du qaddish ne laisse pas de doute:
Que soit glorifié et sanctifié son Nom si grand
Dans le monde qu'il a créé selon sa volonté
Qu'il fasse régner son règne
Pendant votre vie et vos jours, et du vivant de toute

la maison d'Israël
Que ce soit bientôt, et en un temps proche
Que son Nom si grand soit loué d'éternité en éternité
Et dites: Amen!

Ce futur, Jésus le transpose dans la catégorie de l'imminent — du
présent. Il annonce l'invasion du monde par l'amour de Dieu, réalisation de

toute la promesse; la justice (c'est-à-dire le réajustement de toute relation)
s'accomplit, mais — et ce fut là sans doute la plus grande pierre d'achoppement

— la justice tant attendue, lorsqu'elle se présente, est telle, que seule la

grâce permet de vivre, d'entrer dans le règne.
2° Pour indiquer l'heure, Jésus ne se rallie à aucune des formes qu'avait

prises l'attente d'Israël de son temps. Le seul point d'attache connu est celui

qui l'a relié à la prédication du Baptiste; cette prédication a sans doute été

décisive à un moment donné, mais les Evangiles portent aussi les traces de

divergence précisément sur le point que je viens d'évoquer.
Nous notons en particulier que Jésus écarte vigoureusement le recours à

l'apocalyptique, témoin la réponse faite aux pharisiens en Le 17,20: «Le
règne ne vient pas comme un fait observable. On ne dira pas «le voici ou le



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 131

voilà». En réalité le règne est parmi vous»6. Metà Haparr|pr|OTü)i;
s'emploie en météorologie ou en médecine pour désigner les symptômes qui
permettent un diagnostic. Jésus affirme ici qu'il n'y a rien d'extraordinaire,
ni dans le ciel, ni sur la terre, livrant un repère sur le calendrier de Dieu.
Ainsi aucun signe ne sera offert à cette génération (Me 8,11.13): on sait
l'évolution de ce logion, dans sa netteté première, le refus catégorique de

Jésus a été insupportable, même, et d'abord, à ceux qui ont mis en lui leur
espoir7.

On constatera également que Jésus ne procède pas à une exégèse scripturaire

comme nous en trouvons le modèle dans le pesher d'Habacuc à

Qumran. En déchiffrant le sens de la prophétie, on parvient à identifier ce

qui arrive. Il semble même que la situation soit inversée. C'est ce qui se

passe qui permet de découvrir le sens de l'Ecriture. Jésus n'a pas été

exégète, sinon de la création même, interprète de Dieu, interprète de l'homme,
mais sans s'appuyer sur des références comme les docteurs. Il exerce autorité.

Il parle en paraboles.
3° Pour indiquer l'heure, Jésus ne se réfère aucunement à la situation

politique. Pas de prédication à portée plus résolument politique, certes, que
celle qui annonce l'avènement d'un nouveau régime: nul pouvoir en place
ne peut y rester indifférent. Il arrive certes à Jésus d'exhorter à discerner les

temps, à comprendre l'avertissement que comporte le massacre des
Galiléens. Rien cependant dans la tradition évangélique n'autorise à dire que
son départ de Nazareth a reposé sur une analyse de la situation du pays, ou
une évaluation des chances de succès pour les « révolutionnaires de son

temps»; ceci est d'autant plus important qu'on insiste davantage sur les

relations qu'il a pu entretenir avec les zélotes, et sur son exécution entre
deux militants. Les seuls déclics perceptibles dans la tradition sont, une fois
de plus, la nouvelle de l'arrestation de Jean-Baptiste, puis celle de sa
décapitation8.

6 Peu importe ici l'interprétation de la dernière phrase. On sait qu'elle peut être

traduite «au-dedans de vous». Tertullien a préconisé un sens repris par des exégètes
modernes: le règne est «entre vos mains», «à votre portée». J. Jeremias met, lui,
l'accent sur la soudaineté; Le 17,23-25 transpose le dire de Jésus sur l'apparition du
Fils de l'Homme: il n'y aura pas de signes précurseurs. Par analogie, le sens de 17,20
serait: le règne sera subitement au milieu de vous et au-dedans de vous.

7Le passage parallèle de Mt 16,1-4 ajoutera donc l'exception «si ce n'est le signe
de Jonas» et Q nous offre déjà deux interprétations de ce signe: Mt 12,38-42, le signe
de Jonas est christologique, il se rapporte aux trois jours dans le ventre de la baleine,
à la mort et à la résurrection de Jésus: dans Le 11.29-32, le signe n'est pas explicité,
mais le contexte montre clairement que Luc le rapporte à la conversion des nations
(comme Ninive se repentit à la prédication de Jonas), par contraste avec l'endurcissement

des premiers appelés.
8Mc 1,14 met en rapport l'arrestation de Jean et le début du ministère de Jésus;

Me 6 enchaîne le récit de la multiplication des pains, et tout ce qui va s'ensuivre, à la
nouvelle du supplice de Jean.



132 MICHEL BOUTTIER

Plus importante encore me paraît sur ce point la constatation de la
différence entre Jésus et les prophètes de l'AT. Non seulement, quoi qu'on en ait
dit, Jésus n'apparaît ni comme inspiré, ni comme illuminé, mais, de plus, il
n'appuie son message sur aucune lecture des événements qui se déroulent à

l'époque, sur aucune appréciation du rapport entre Israël et les nations; il
n'établit pas de lien avec l'Exode ou un nouvel exil. Ceci ne signifie pas que
Jésus ait vécu en marge: il a parcouru villes et villages, fréquenté toutes les

populations et n'a jamais assigné comme lieu de rendez-vous pour le

Royaume un ailleurs au désert ou dans le ciel. Mais s'il se trouve plus
proche d'un Esaïe que d'aucun autre, sa prédication s'apparente davantage
à la tradition sapientielle: elle concerne la quotidienneté des jours. C'est là

que tout change: mais quelle force de révolution dans cette mutation des

relations! Les Béatitudes en sont l'écho.
Ainsi l'histoire — et par excellence l'histoire particulière du peuple de

Dieu — ne peut-elle déboucher en sa fin que sur l'homme, et tout l'homme
dans sa condition devant Dieu. Sur ce point l'élément le plus révélateur du
Notre Pére est sans doute l'absence de toute mention d'Israël. Ce silence
éclate lorsqu'on le compare aux prières juives de l'époque. Cette absence

n'implique pas une rupture: elle signifie que la mission du peuple s'accomplit.

Tout homme, béni en lui, peut invoquer son Père...

Notre enquête s'avère ainsi négative: on a beau parcourir l'arc de cercle

qui environne Jésus, l'atmosphère apocalyptique, hèrodienne, pharisienne,
zélote ou essénienne: rien ne motive l'urgence qui déclenche Y evangelium
Christi. On est bien obligé, après tous les autres, orthodoxes ou libéraux, de

se tourner vers Jésus lui-même. Il ne subsiste qu'une autoréférence. N'est-ce

pas, du reste, ce qui provoque le drame dont les Evangiles sans exception se

font l'écho: tu te rends témoignage à toi-même, ton message ne repose que
sur toi! Nous sommes acculés au thème central de la révélation, et son

nœud impossible à défaire, ce thème que l'Evangile de Jean ne cesse de

remâcher, si j'ose dire. Nous ne savons rien de Jésus sinon que Dieu
l'envoie. L'evangelium de Christo, c'est le noyau indécomposable de Yevan-

gelium Christi. Luther l'a exprimé à sa manière puissante: «ce n'est pas

parce que les temps sont accomplis que Jésus paraît, c'est parce que Jésus

paraît que les temps sont accomplis!»
« Mais si c'est par le doigt de Dieu que je chasse les démons, alors le

Règne de Dieu vient de vous atteindre»: à propos de ce logion (Le 11,20),

Bultmann écrit: «cette parole peut prétendre au plus haut degré d'authenticité

que nous sommes en mesure d'avoir touchant une parole de Jésus: elle

est pleine du puissant sentiment eschatologique qui doit avoir caractérisé

son apparition»9.
9 Histoire de la tradition synoptique. Paris 1973. p. 206.



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 133

Ainsi le Règne fait irruption, non à travers la chevauchée fantastique des

fils de lumière, ou la réalisation parfaite de la loi par tout un peuple ayant
atteint la pureté sacerdotale selon l'idéal pharisien, mais à travers l'avancée
de Jésus de par les villages de Galilée. Pour Jésus, le doigt de Dieu s'identifie

à sa propre main. Et le pardon divin à sa propre déclaration. Et le
souverain créateur à celui vers lequel il se tourne en disant: Abba! Le lecteur
des Evangiles ne peut que rendre compte de cet état de fait. Toutes les

explications de sa génétique intérieure sont échec. Il faut se borner à

constater avec Schürmann, par exemple, que « c'est la connaissance préalable

que Jésus a de la royauté absolue de Dieu qui l'incite à annoncer le

règne qui s'approche et ce n'est qu'à partir de la connaissance préalable que
Jésus a de la paternité de Dieu que son eschatologie se comprend»10 et

encore hésiterai-je devant le mot «préalable» qui frise déjà la psychologie
introspective.

Nous rejoignons la déclaration de Luther, mais sous l'autre face; l'heure,
c'est que Jésus vient, disait-il; l'heure est théologique, poursuivons-nous. Le

Dieu que Jésus connaît et annonce, c'est le Roi qui devient proche, le Père

qui fait grâce. Avec une telle intensité d'amour qu'il n'y a pas une minute à

perdre. Je pense que c'est là l'audace qui nous confond, l'acte bouleversant

accompli par Jésus, dont la puissance se répercute encore à vingt siècles de

distance, le jour où il se met en route. Sans astres ni anges dans le ciel, sans

signes sur la terre, sans changements prévisibles dans l'histoire, sans rien
dans les poches, avoir le courage de proclamer: il n'y a rien de plus à

attendre! Dieu vient, au point que tout est là, tout est donné sans réserve; il
est vain de compter sur quelque machinerie céleste ou terrestre. Tout est là.

Que l'homme se mette en route: «le temps est accompli, le Règne de Dieu
s'est approché, repentez-vous et croyez à l'évangile!»

Encore deux remarques.
a) Le message du Règne n'impose ni ne propose Jésus comme médiateur.

Voilà un des écarts les plus significatifs par rapport à Y evangelium de

Christo. Certes la présence de Jésus est là, cette présence qui fait de sa

parole radicale non une super-loi, mais un message de grâce. Cette présence

pourtant ne s'interpose pas. La caractéristique du Règne est Y immédiateté. Je

songe à ces journées où la limpidité du ciel attire l'horizon à votre
rencontre. Le paysage, hier enveloppé de grisailles, est balayé; couleurs et

reliefs reçoivent tout leur éclat. Jésus, de même, rend présent Dieu à

l'homme, l'homme à Dieu, l'homme à l'homme, l'avenir à aujourd'hui. Sa

parole tient tout entière à sa personne, et pourtant sa personne est comme

transparente. Et si le Sermon sur la Montagne implique un chemin de mort
et de résurrection, ni la croix, ni Pâques n'y sont évoqués pour eux-mêmes.

10 Le Message de Jésus et l'interprétation moderne, Paris 1969, p. 145.



134 MICHEL BOUTTIER

Parole ou décision ne sont subordonnées à aucun credo préalable, mais la
relation avec le Père ou avec le frère constituent l'instance théologique
dernière.

b) Le message du Règne concerne le monde de la création, dans la

lignée vive de l'AT. C'est en ce monde que Dieu vient, et ce monde aimé de

Dieu, voilà notre ciel, disait Blumhardt. Mais le moment saisi, et l'espace
ainsi envahi, éclatent sous la pression, de sorte que Y evangelium Christi franchit

les cadres de notre perception. Un monde autre surgit, non pas un autre
monde, certes, et cependant l'alternative de Garaudy se trouve comme
périmée. Les normes de l'histoire sont ébranlées; la mort est défiée; l'élection

d'Israël trouve son accomplissement dans une bénédiction sans frontière.

La parabole de la semence indique clairement et cette continuité et

cette discontinuité: le contraste est impossible à pressentir entre ce qui se

passe en Galilée et ce qui va en résulter par une manière de renouvellement
des choses. « Nous ne savons rien des eschata sinon dans la mesure où ils
sont déjà présents dans l'histoire. » Entre la semence et l'arbre subsiste une
identité, entre ce que Jésus opère et le Règne, mais cette identité est appelée
à passer par une transfiguration, ce mystérieux miracle qui, de la graine,
suscite la fleur. Ainsi ce qui a été amorcé dans le hasard de quelque
rencontre avec un péager, ou semé aux alentours de Capernaum, ou proclamé
au temps du roi Hérode, devient public, universel, définitif". De ce chef,
Y evangelium de Christo surgit une fois de plus au cœur de Y evangelium
Christi Cette façon qu'a Jésus d'affirmer l'avènement du Royaume, pieds

nus, mains nues, conduit à la croix. Mais Pâques est là aussi dans la fête du
renouvellement des êtres qui ne connaît même plus la limite de la mort.

3. Caractéristiques de la prédication par les apôtres, du Christ mort et ressuscité

A l'origine et au cœur de l'évangile de Christo se trouvent invariablement
la personne de Jésus-Christ, sa désignation par les Ecritures, sa mort, sa

résurrection (ou son élévation comme roi) et la portée eschatologique
donnée à ces événements: Dieu était en Christ, pour la réconciliation du
monde. L'appel invite à croire en ce Seigneur. Celui-ci a désormais un titre.
Il a un nom, le seul qui ait été donné aux hommes par lequel ils puissent
être sauvés. Il est mort, il est ressuscité pour nous. Par la foi et le baptême,

1 ' L'opposition qui a opéré tant de séductions entre le «vertical» et 1'«horizontal

» est oblitérée, ou celle d'immanence et de transcendance. L'évangile de Jean
les anéantit, lui qui fait apercevoir la gloire suprême de Dieu en Jésus accroupi pour
laver les pieds des disciples...



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 135

nous nous trouvons associés à sa mort, participants de sa vie, membres de

son corps; la Cène en offre la démonstration réitérée. Le don de l'Esprit
scelle cette existence neuve, dans l'attente de l'avènement du Seigneur qui
sonnera l'heure du jugement et de la résurrection... alors viendra la fin. La
trame suivie ici est surtout paulinienne, mais, mutatis mutandis, on la repère
aisément dans toute cette seconde partie du NT qui porte la marque explicite

du témoignage apostolique.
L'evangelium de Christo commence ainsi où l'autre s'achève même s'il l'a

précédé. Le signe attendu de Dieu est donné. C'est le signe de Jonas, avec sa

double face dont on ne saura jamais quel est le recto ou le verso, le signe de
la mort et de la résurrection de Jésus, et celui de la prédication aux nations.
L'audace de Jésus, le Fils de l'Homme aux pieds nus, l'a acheminé à la
croix comme au rendez-vous inéluctable (8eî) et pourtant librement choisi.
En le ressuscitant d'entre les morts, Dieu a fait Seigneur et Christ ce
Messie-là. Il l'a couronné en tant que tel et de telle manière que cette exaltation

ne réinvestisse point dans le règne tout ce dont Yevangelium Christi a

voulu débarrasser les vieux rêves humains. Et Dieu sait si la tentation est

grande: le témoignage apostolique lui-même n'y échappe pas complètement.

La confession de la foi apporte en outre une réponse, venant élucider
une autre interrogation: la prédication du règne de Dieu par Jésus

implique-t-elle ou non un Messie? N'oublions jamais en effet qu'il existait
des formes de l'attente de ce royaume où Dieu intervenait directement sans
le recours à un intermédiaire. Désormais la chose est claire — du moins aux

yeux de la communauté: Dieu a couronné son Messie et ce Messie, c'est
Jésus.

Si le signe cependant est donné, la pierre d'achoppement posée en Israël
n'est point enlevée. Nous songeons, bien sûr, à la croix du Fils de Dieu,
scandale plus insoutenable encore si, comme le souligne M. Hengel, on
renonce à chercher l'origine de cette désignation dans les terrains vagues de

la mystique hellénistique ou des cultes impériaux, et qu'on le fait découler
directement des composantes de la messianologie juive. Mais scandale aussi

est la résurrection. Pour proclamer que Dieu a délivré Jésus des liens de la

mort et confesser en lui le vivant, les apôtres ont eu recours au registre
culturel de V'apocaiyptique. Mais en lui brisant la nuque! Alors que, par définition,

l'apocalyptique concerne ce qui succédera à l'histoire, à ses ultimes

soubresauts, alors qu'elle dresse la carte et l'horaire de l'autre monde, la

folie consiste cette fois-ci à proclamer une résurrection qui s'est effectuée au

ras de notre sol et dans notre dos. Elle surgit au cœur de l'existence

quotidienne, alors même que le train de la vie ordinaire poursuit son cours.

L'Esprit est répandu sur toute chair, qu'elle soit d'Israël ou pas; le futur

commence, mais c'est pour prendre place dans une trame qui ne casse

pas.



136 MICHEL BOUTTIER

Or il en va du salut pour Israël comme de la république pour les Jacobins:

un et indivisible! Pierre d'achoppement qui s'encastre ici encore dans
les promesses mêmes de l'AT. «On m'a dit, raconte le rabbin, que le Messie

était venu. J'ai ouvert ma fenêtre. J'ai constaté que rien n'était changé. Alors
j'ai fermé ma fenêtre... » Paul soutiendra que ce scribe a un bandeau sur les

yeux; ce voile l'empêche de lire et d'apercevoir que toutes les promesses de

Dieu sont oui et amen en la personne de Jésus. Mais comment? Chaque fois

que le christianisme oubliera la protestation d'Israël, il cessera d'être
messianique...

Ainsi Y evangelium de Christo qui succède à un suspense, celui de la vie
de Jésus, et qui, en principe, l'élucide, se trouve-t-il confronté à une
nouvelle énigme: le suspense reprend de plus belle. Si les apôtres témoignent en

effet d'un Messie, de l'envoi de son Esprit, du jaillissement de la joie
eschatologique, des œuvres accomplies au nom de ce Jésus, ils ne peuvent
néanmoins attester le trait messianique par excellence: l'universelle évidence
d'un shâlôm cosmique.

Us n'ont qu'un nom à mettre en avant, qu'un Seigneur à exalter, que
leurs personnes à produire. Sur ce Jésus, avant eux, devant eux, en eux, tout
va se concentrer. Et l'activité apostolique, tant dans la mission (qui est
destinataire de cet évangile?), que dans le culte (qui célébrer?), que dans la
prédication (qu'annoncer?), va relever cette manière de défi. Le NT représente
les archives de l'évaluation ainsi rendue nécessaire des événements qui viennent

de se dérouler. Nous en découvrons les balbutiements dans les

premières confessions, puis le déploiement, jusqu'à l'épure johannique: «celui
qui a le Fils a la vie, celui qui n'a pas le Fils n'a pas la vie... »

L'on ne saurait être qu'émerveillé par l'intensité créative avec laquelle
l'inventaire est dressé. Pour confesser ce Christ, tous les titres sont convoqués,

éprouvés. Pour dire sa mort, les multiples ressources de l'AT, langages,

symboles, lignées sont requises, mais aussi celles de la culture environnante.
L'éventail s'étire, grand, si grand, qu'on a souvent le sentiment que, depuis,
il n'a fait que se racornir. Inutile de rappeler ici, pour le seul Paul, les

claviers successifs qu'il a ouverts. II a utilisé le juridique, le sacerdotal, le

sapientiel, le gnostique, l'adamique, le mystique, le sacramentel, l'antagonique,

le royal, le prophétique, le diaconique, l'apocalyptique, l'existentiel;
tirant les registres, les orchestrant ou jouant des uns contre les autres... Que
n'inciterait-il pas à venir interpréter la croix?

Plus difficile, sans doute, a été Y appréciation de Pâques. En témoignant
de la victoire de Jésus sur la mort, en donnant dimension dernière au
combat qu'il a engagé contre les puissances aliénantes, le message apostolique

ne va-t-il pas en effet déplacer l'impact de l'évangile? Comment
résister à l'appel de l'au-delà? Comment isoler la résurrection de Jésus

d'une résurrection universelle dont elle est le commencement? Comment ne

pas proclamer aux hommes une espérance qui transcende leurs expériences



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 137

et leur existence terre à terre? Comment ne pas basculer dans le «tout
autre»? Tensions et pressions s'exercent au travers de l'ensemble de la
prédication apostolique. Constatons chez Paul, pour n'évoquer que lui, les

poussées qui l'entraînent dans ce sens. Lorsqu'il s'écrie, par exemple, que,
pour lui, «la mort est un gain», «qu'il est bien préférable de partir pour
être avec le Christ ». Ou encore lorsqu'il traite de la résurrection en 1 Co 15

et s'écrie: «si nous n'avons d'espérance en Christ que pour cette vie seulement,

nous sommes les plus à plaindre de tous les hommes.» Mais nous
n'aurions pas de peine non plus à découvrir dans ces mêmes lettres de quoi
cautionner le jugement de Bonhoeffer: «l'espérance chrétienne de la
résurrection se distingue en ceci de l'espérance mythologique, qu'elle renvoie
l'homme d'une manière toute nouvelle, et plus pressante encore que l'AT, à

la vie sur la terre!» Par son propre comportement, sa décision de porter
l'évangile parmi les païens, acte sacrilège jusqu'aux yeux de certains de ses

frères en la foi, Paul a manifesté à quel point il entendait réaliser lui-même
ce qui était considéré comme l'apanage apocalyptique de Dieu seul:
l'évangélisation des nations. L'apôtre prend ainsi le relais de Jésus. La résurrection

engendre une éthique, ouvre une histoire.
Le sentiment se confirme en moi qu'il conviendrait de considérer le plus

célèbre des textes apostoliques, l'Epître aux Romains, sous cet angle: elle
constitue l'investigation la plus spécifiquement théologique qu'on puisse
opérer. Il ne s'agit plus d'interpréter un siège de Jérusalem, ou un exil, et de

dire la parole qui lui donne sens en révélant comment Dieu est présent dans

l'affaire; il s'agit cette fois-ci de la croix et de la résurrection. Vingt-cinq ans
après, l'apôtre, prophète-théologien, dresse une manière de bilan récapitulatif.

Puisque l'évidence messianique n'est pas donnée, le discernement doit
s'exercer: qu'y a-t-il de changé dans le monde depuis que ce Messie Jésus est

mort et ressuscité? Et Paul de soutenir, dès le départ: je n'ai point honte de

cet évangile; il est puissance de Dieu! Jésus s'était avancé seul, voici son

envoyé qui paraît à son tour, sans autres lettres de créances que la confession

reçue, transmise, gardée, déployée et sur la base desquelles il ose

affirmer que la réconciliation du monde a été accomplie.
Défi pour le judaïsme, et défié par lui, Y evangelium de Christo offrait par

contre un accès aux nations que, dans un sens, Y evangelium Christi n'a
jamais obtenu. Non que l'évangile fût devenu plus accessible: s'il est scandale

pour les Juifs, il est folie pour les Grecs; et doublement folie, folie de la

croix (1 Co 1 et 2), folie de la résurrection (cf. Actes 17). Mais, en une
certaine mesure, l'annonce du roi pouvait plus facilement se passer que celle

du royaume, de la référence implicite mais nécessaire à l'attente d'Israël. Cet

évangile revêtait des traits identifiables qui lui conféraient certaines analogies
à d'autres religions: acclamation d'un Sauveur et Seigneur, assurance du

pardon des péchés, certitude d'une victoire sur la mort, joie d'appartenir au

Christ vivant, célébration d'une eucharistie et d'un baptême, appui d'une



138 MICHEL BOUTTIER

fraternité plus forte que toutes les distances humaines, toutes choses que
nous trouvons par exemple inscrites de manière inoubliable dans les

catacombes. Au fur et à mesure que l'on dérive par rapport au milieu originel,
l'espérance messianique juive proprement dite devient étrangère; Israël

apparaît comme l'autre, sinon comme l'ennemi; son Ecriture est appelée
Ancien Testament, pourvoyeur de symboles, certes, mais complété désormais

par un Nouveau. Le mouvement messianique devient christianisme.

4. Résolutions

L'intime articulation entre Y evangelium Christi el Yevangelium de Christo
est suffisamment apparue pour que nul, espérons-le, ne soit tenté de les

disjoindre. La constitution du canon néo-testamentaire les associe pour
toujours et les impose simultanément. Il n'existe pas d'autre évangile, pour
reprendre l'expression paulinienne, pas d'alternative. Sans Yevangelium
Christi, Yevangelium de Christo manque sa portée, et, sans le second, le
premier perd sa vérité. Ils reposent l'un et l'autre sur le même fondement
théologique: ils ne peuvent se soustraire ni l'un ni l'autre à cette référence originelle

qui s'exprime à travers la relation avec l'AT, et les unit en celui qui est

à la fois leur sujet et leur objet, Jésus de Nazareth. Par lui, en lui, comme

par les prophètes, le même Seigneur Adonaï a parlé. Royaume de Dieu,
croix et résurrection sont ainsi conjugués l'un à l'autre.

Il est cependant bénéfique d'avoir appris à distinguer les deux faces de

l'évangile, même si nous ne savons toujours pas s'il y a un envers et un
endroit. Il faut les reconnaître dans leurs perspectives réciproques; cela

permet de constamment les vérifier l'un par rapport à l'autre, et de vérifier
du même coup notre propre prédication.

Rares, très rares, me semblent les hommes qui ont eu l'audace
d'annoncer le Royaume, à la suite de Jésus lui-même, sans autre secours

que les paraboles et les miracles, comme le dit Pascal. Jésus arrive sans

demander à aucun Juif de quitter son judaïsme; il l'appelle au contraire à

vivre sa vocation jusqu'à ce terme où l'attente éclate en présence. Sans

exiger aucun préalable, son évangile met fin à toute médiation dans l'acte
même qui réalise la loi et les prophètes. Dieu est là, immédiatement, et

l'homme. Et Jésus n'interpose rien entre eux. Impossible certes de séparer

son être de son dire ou de son destin: qui l'écoute s'engage à son tour sur le

chemin de la croix et reçoit promesse d'être compagnon du Fils de

l'Homme. Mais nulle autre condition n'est posée que de se lever sans délai.

Aucun savoir, aucun baptême, aucun rite nouveaux: c'est à cette condition

que l'évangile peut advenir dans n'importe quelle situation.
La prédication apostolique ne dira pas autre chose, mais elle commence

par la fin: elle présente le Christ, sa croix, sa résurrection, elle incorpore



EVANGELIUM CHRISTI, EVANGELIUM DE CHRISTO 139

dans le peuple de Dieu, elle ouvre ses chemins à partir d'une connaissance
et d'un acquiescement initial; elle désigne un médiateur.

L'une mène au Roi par le Règne, l'autre au Règne par le Roi. Malheur à

l'Eglise qui prêche un Roi sans messianisme, négligeant l'exigence qui
dérive de l'AT et accepte un salut à bon compte. Malheur aussi à ceux qui
guignent dans l'évangile un messianisme sans croix et sans résurrection; un
règne sans Père dans les cieux et sans pardon.

C'est la grâce du NT que d'offrir ainsi deux entrées vers l'ultime
délivrance, indiquées par la double parole d'évangile. Entrée officielle et entrée
de service? Peut-être. Celle du porche ecclésial où l'on invite à se joindre à

la communauté qui, jusqu'à l'avènement du Fils, interprète sa parole et

célèbre son festin ; et celle de la rue, au cœur de la foule de tous les temps,
de tous les lieux, où le disciple, à la suite du Maître, exorcise les possédés,
chasse les démons, proclame aux pauvres l'heureuse annonce du monde

nouveau de Y agapè qui est le leur.




	Evangelium Christi evangelium de Christo

