
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : à propos de deux nouvelles lectures de Kierkegaard

Autor: Campredon, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 63-72

A PROPOS DE DEUX NOUVELLES LECTURES
DE KIERKEGAARD1

ALAIN CAMPREDON

Depuis le maître ouvrage de Jean Wahl2, les commentaires en français

sur Kierkegaard ont marqué le pas. Aussi, c'est avec attention que
l'on doit aborder ces deux livres qui ont été présentés comme thèses de
doctorat.

Il convient, afin de mettre en lumière l'originalité de ces deux
publications, de s'interroger brièvement mais de manière critique sur l'état de
la question des études kierkegaardiennes. Nous distinguerons à ce sujet
quatre types d'interprétations. Pierre Mesnard3, par une lecture biographique

existentielle, appréhende l'œuvre de Kierkegaard comme une
réalité vécue plus que comme une pensée ordonnée. Mais la pseudonymie

ne rend-elle pas impossible toute interprétation simplement
psychologique : fertile et abstruse, la pensée de Kierkegaard n'autorise pas
un découpage minutieux. Marguerite Grimault4 adopte une lecture
psychiatrique et psychanalytique. Certes, il faut souligner l'utilité d'une telle
approche. Pourtant, peut-on dialoguer avec un mort, n'est-il pas plus
important de s'attacher à l'œuvre de Kierkegaard — ce qu'il est pour
nous — qu'à sa personne Une lecture sociale et politique est menée par
«L'Ecole de Francfort»5. Ces recherches révèlent la situation sociale
dans laquelle l'œuvre fut élaborée : chrétienté luthérienne d'Etat et
naissance de l'ère industrielle. Deux réserves doivent être ici formulées. Ces

analyses ne font pas la distinction entre l'influence qu'ont les conditions
sociales sur l'œuvre et la structure conceptuelle actualisée au sein même
de la production littéraire du penseur danois. Par ailleurs, expliciter ce

qui est réinterprétation de la culture de son temps chez Kierkegaard
devrait primer sur une explication à partir seulement de la situation
culturelle du Danemark au XIXe siècle. Enfin, il faut signaler la lecture thé-

1 Nelly Viallaneix, Kierkegaard et la Parole de Dieu, Paris, Librairie H.

Champion, 1977, deux volumes de 478 p. et 502 p. André Clair, Pseudonymie et
Paradoxe. La pensée dialectique de Kierkegaard. Paris, Librairie philosophique
J. Vrin, 1976, 374 p.

2 J. Wahl, Etudes Kierkegaardiennes. Paris, Librairie philosophique J. Vrin,
1974".

3 P. Mesnard, Le vrai visage de Kierkegaard, Paris, Beauchesne, 1948.
4 M. Grimault, La mélancolie de Kierkegaard. Paris, Aubier-Montaigne, 1965.
s Th. W. Adorno, Kierkegaard. Konstruktion des Aesthetischen. Francfort,

Suhrkamp, 19682.



64 ALAIN CAMPREDON

matique dont le représentant le plus en vue paraît être Jacques Colette6.
Il s'agit ici de lire Kierkegaard à propos de ses propres catégories : une
interrogation interne de l'œuvre met en lumière le lien entre le rapport
de l'absolu à l'histoire et la philosophie de l'existence. On reprochera à

cet auteur d'interpréter Kierkegaard uniquement sous ce rapport.
L'apparition de la transcendance dans l'immanence est-elle l'unique
préoccupation de l'existentialisme du penseur danois On pourrait en
douter. Il est vrai qu'une telle méthode souligne l'unité de l'œuvre, mais
elle oublie trop le fait que celle-ci est constituée du refus de l'abstraction
et de la triple rupture aux niveaux philosophique (par rapport à Hegel),
théologique (valorisation du christianisme aux dépens de la chrétienté) et

littéraire (double aspect de l'œuvre : pseudonymie et Discours signés).
Toutes ces lectures ont ainsi pour but d'interroger l'œuvre de Kierkegaard

sous un angle déterminé. Leur utilité n'est pas à dédaigner. Mais
leur manière globalisante enferme le penseur danois dans des catégories
qu'il a toujours repoussées.

Mme Viallaneix et André Clair tracent de nouvelles pistes dans les

études kierkegaardiennes. Leurs originalités naissent de leurs méthodologies

foncièrement nouvelles.
En préambule de deux parties distinctes, Mme Viallaneix adresse un

« éloge » à Kierkegaard en présentant trois thèses méthodologiques.
La première thèse vise le caractère poétique de l'œuvre de Kierkegaard.

Pour Mme Viallaneix, il s'agit d'une «totalité dans laquelle les

textes signés jouent un rôle majeur» (t. II, p. 497: cf. Table des

matières). De cela découle une «première règle de méthode»: il faut
considérer les Papirer comme les écrits les plus importants. Affirmer
d'abord que Kierkegaard est poète, c'est écarter l'idée qu'il est

philosophe. S'il est dialecticien, ce n'est pas pour sacrifier à l'abstraction. Son

œuvre est toujours en rapport avec sa vie : « exister est l'œuvre
essentielle» (t. I, p. 25). Et si la révélation chrétienne comporte un savoir
spécifique : la dogmatique, celle-ci n'amène pas à l'exaltation religieuse
mais à « saisir ce que Dieu qui se révèle en Christ a fait pour moi dans sa

bonté » (t. I, p. 26).
La deuxième thèse précise la première : Kierkegaard n'est pas

n'importe quel poète; il est «poète du religieux». Ayant une structure
religieuse chrétienne, son œuvre met en relation l'Unique' avec Dieu et

avec les hommes. Une «deuxième règle de méthode» en découle : il faut

6 J. Colette, Histoire et Absolu. Essai sur Kierkegaard. Paris, Desclée, 1972.
7 II est intéressant de noter comment Madame Viallaneix traduit le terme

danois Den Enkelte: elle préfère l'Unique à l'individu. Pour plus de détails à ce

sujet, cf. t. I, p. 38.



NOUVELLES LECTURES DE KIERKEGAARD 65

«se référer à la théorie de la communication » (t. II, p. 497). La
communication religieuse chrétienne a une double caractéristique. Elle est
directe : elle comporte un élément de savoir ; cette exigence est double :

le devoir est constitué d'un témoignage de la part de l'émetteur et d'une
appropriation de la part du récepteur. Elle est indirecte à deux niveaux :

l'émetteur s'efface devant le récepteur après son témoignage (maïeutique)

; et le témoignage est le lieu où la transmission de la Bonne Nouvelle

ne s'opère que lorsque Dieu anime de son Esprit la parole humaine.
La troisième thèse est ainsi formulée : « L'œuvre de Kierkegaard, où

retentit la Parole, a une structure sonore.» (t. II, p. 497). La «troisième
règle de méthode» est la lecture à haute voix dans le texte danois.

La première partie est intitulée « Paroles Captives ». Le tome I définit
ainsi Kierkegaard comme «l'auditeur des auditeurs» : doué d'une ouïe
extrêmement sensible, il discerne dans les profondeurs du monde la voix
mystérieuse du «Tout-Autre». Trois8 chapitres développent autour du
thème de la Parole un mouvement qui va de la Création à la poésie avec
le passage obligé de l'idéalité. «A l'écoute de la Création» signifie qu'il
faut capter à nouveau le message émis par le Créateur. Kierkegaard a

deux soucis : écarter les bruits parasites montant des villes (politique,
presse, etc.) et se libérer de la situation dans laquelle se sont enfermés les

hommes, lorsque, «impatients de devenir des émetteurs, ils ont cessé

d'être des récepteurs fidèles» (t. I, p. 169). Ainsi, la Nature, où règne
l'ironie, est frappée d'ambiguïté. D'une part, le tumulte de la Chute établit

un désaccord entre les hommes et la Création. Kierkegaard a là une
appréhension tragique de la Nature. Mais, d'autre part, une contradiction

apparaît entre la possibilité que conserve la Création d'émettre des

sons éloquents et l'impossibilité pour les hommes de leur donner sens.

L'approche de Kierkegaard est ici comique. Le sentiment de la Nature
chez Kierkegaard est tragi-comique, car la Parole y est oubliée.

« L'écoute de l'idéalité» enseigne l'altérité entre le code divin, le code de

la Nature et le code humain : ce que dit l'homme est constitutif de sa

pensée qui énonce le réel. Et le doute surgit avec le péché d'Adam : comment

saisir le message de la réalité, puisque ce que formule la langue
d'homme est toujours présupposé par sa pensée Pour Kierkegaard, la

faute de la modernité est de se préoccuper de ce que l'on doit communiquer

et non de ce qu'est la communication. Le sentiment de Kierkegaard
face à l'idéalité est critique, car la Parole y est jigée. « L'écoute de la

poésie» montre combien les hommes doivent en appeler au poète:

s Mme Viallaneix structure son livre par une succession de triples mouvements.

Chaque partie, chaque chapitre, chaque paragraphe est divisé en trois. Il
faut voir dans ce plan une grande fidélité à Kierkegaard et notamment à sa
théorie des trois stades.



66 ALAIN CAMPREDON

celui-ci délivre la Parole des pierres bruyantes qui l'enfermaient. La
poésie change l'homme : elle le tire de la spéculation pour l'amener au
contenu du message. L'homme peut alors « entendre les sonorités qui
concrétisent les signes» (t. I, p. 335). Le sentiment de Kierkegaard à

l'égard de la poésie est accueillant, car la Parole y est chantée.

La deuxième partie est intitulée « Paroles de vie» et se réfère à

Kierkegaard comme le lecteur assidu de l'Ecriture : celle-ci est la Parole
créatrice, quand le lecteur se met à l'écoute du Père ; salvatrice, quand il se

met à l'écoute du Fils et consolatrice, quand il se met à celle de l'Esprit.
Mme Viallaneix développe donc une réflexion trinitaire. Commentant
Jn. 1, la, le premier chapitre affirme que le logos était musicalité avant
de devenir raison et sens. L'écoute du Père pénètre entièrement la Création,

car la Parole est créatrice. A l'écoute du Fils, la Parole dénonce « le

vacarme du péché» qui «nous précipite dans le monde de l'absurde.

Affligés de surdité, nous avons perdu la possibilité d'entrer, de nous-
mêmes, en communication avec le Père.» (t. II, p. 123). Puisqu'il s'agit
de restaurer une communication verbale, il n'est qu'un seul médium : le

Christ. La lecture christologique de Kierkegaard n'est ni critique ni erudite

d'abord, mais positive, car la Parole est salvatrice. A l'écoute de

l'Esprit qui est «force et sagesse», la Parole nous donne d'annoncer
avec puissance la Bonne Nouvelle du salut et ainsi d'instaurer « les

relations paternelles qui constituent la communauté ecclésiale» (t. II,
p. 263). L'approche pneumatologique de Kierkegaard est édificatrice,
car la Parole est consolatrice9.

André Clair, dans son introduction, nous renseigne aussi sur ses

présupposés et sur sa méthode. « C'est à une simple lecture de l'ensemble de

l'œuvre pseudonyme de Kierkegaard que je procède ici. » (p. 7). L'auteur
appuie son projet sur deux arguments : la cohérence et la rigueur de

l'œuvre de Kierkegaard d'abord, la valeur intrinsèque de chaque ouvrage
ensuite. « En tant qu'elle est une pensée, l'œuvre de Kierkegaard exige
qu'on l'interroge et la lise non seulement selon son mouvement conceptuel,

mais d'abord selon sa propre atmosphère. » (p. 8). André Clair
opère sa lecture des œuvres de Kierkegaard à l'aide des notions
complémentaires d'atmosphère et de concept. Il discerne au début de chacun des

ouvrages de Kierkegaard des descriptions qui mettent le lecteur dans une

9 Mme Viallaneix termine son ouvrage avec cinq appendices. Le premier est
consacré à « la situation des Discours dans la carrière et la production de Kierkegaard

». Ce tableau permet au lecteur de situer plus aisément le développement de
l'œuvre de Kierkegaard. Les appendices II, III et IV constituent une bibliographie
très fouillée, présentant notamment les instruments de travail principalement en
danois, en allemand et en français. L'appendice V est un index des noms de
personnes.



NOUVELLES LECTURES DE KIERKEGAARD 67

atmosphère (Stimmung). « Dans une lecture de Kierkegaard, l'attitude
du lecteur a une importance primordiale et même décisive qui est celle-
ci : elle relève d'une catégorie qui a une signification topique précise, la
catégorie d'atmosphère. Ce qui importe, en effet, ce n'est pas simplement
le texte écrit avec sa problématique spécifique et aussi ses particularités
culturelles, mais c'est d'abord le rapport singulier du lecteur à ce texte. »

(p. 22).
Par le terme d'ambiguïté, André Clair explique la dualité de la vie et

de l'œuvre de Kierkegaard. Il s'attache donc à valoriser le savoir qui
permet de penser l'existence. Il suit une méthode d'analyse des structures
internes de chacun des ouvrages. Une telle méthode n'a jamais été appliquée

avec autant de rigueur à l'œuvre de Kierkegaard10. Elle ne procède
pas à une simple lecture thématique. Elle accorde valeur première aux
textes dans lesquels Kierkegaard traite lui-même de son œuvre. Elle les

utilise « à la manière d'un Organon à confronter avec la pratique effective

de l'auteur» (p. 19). Elle conçoit l'œuvre comme une totalité.
Chaque texte est compris non pas d'une manière intemporelle, mais
«dans le mouvement par lequel l'œuvre se construit» (p. 19). André
Clair constate combien chez Kierkegaard les textes méthodologiques
sont nombreux. Il se propose alors de confronter la méthodologie et la

pratique.
Il est conscient que pour Kierkegaard la notion de totalité de l'œuvre

est capitale, mais il choisit d'étudier la pseudonymie pour deux raisons.
Tout d'abord, on ne peut entreprendre simultanément une étude analytique

précise des deux productions (pseudonymie et Papirer) du fait que
«les démarches sont nettement distinctes et dans chaque cas suffisamment

complexes» (p. 21). Chacun des deux groupes reçoit son «fondement

de paradoxe absolu». La pseudonymie, même si elle n'est pas de

fait «explicitement kierkegaardienne», est tout à fait kierkegaardienne
mais « d'une autre manière». L'intérêt provient du fait que l'œuvre
pseudonyme doit être étudiée en elle-même, dans sa totalité comme dans sa

diversité. Pour André Clair, l'œuvre de Kierkegaard fait partie de l'origine

de notre modernité. Or c'est dans l'œuvre pseudonyme qu'apparaît
la question la plus centrale : que signifie pour l'homme le fait d'exister

aujourd'hui Enfin c'est surtout dans les grands ouvrages pseudonymes

que se trouve effectuée la préparation méthodologiquement philosophique

qui conduit le lecteur au choix religieux. Pour André Clair, c'est
là que réside le paradoxe inhérent à la pseudonymie.

Son exposé se présente en trois temps.

,0 André Clair dédie sa thèse à Victor Goldschmidt qui avait appliqué une
méthode analogue aux dialogues de Platon : Les Dialogues de Platon, Structure et

méthode dialectique. Paris, P.U.F., 1947.



68 ALAIN CAMPREDON

La première partie a pour titre « La démarche dialectique pseudonyme».

Le but est de préciser la signification de la pseudonymie comme
démarche qui, à la fois, institue l'unité de l'ensemble et permet de saisir
la singularité de chaque ouvrage. André Clair consacre à ce problème
des chapitres dits «méthodologiques». La répétition est la réduplication,
la nouvelle naissance par rapport à la médiation hégélienne. Toute
répétition est due à une intervention de la transcendance qui brise le cours de

l'immanence. Une première application de l'analyse est la question :

«qu'est-ce qu'exister?». Il étudie les œuvres suivantes: Une première et
dernière explication. Ca dialectique de la communication éthique et éthico-

religieuse (Groupe B des Papirer Vili 2B 79-89), Le point de vue explicatif,

« l'Annexe » du Post-Scriptum.

La deuxième partie, « L'analyse et l'organisation des déterminations
paradoxales», définit les concepts essentiels: répétition, réduplication,
communication, etc.. C'est l'étude des œuvres les plus doctrinales :

Crainte et Tremblement, Les Miettes, Le Concept d'Angoisse, La Maladie
à la Mort. André Clair constate la singularité des pseudonymes. A l'intérieur

de la dialectique, il trouve un point commun entre ces quatre
ouvrages : leur structuration identique à partir de deux éléments capitaux
que sont le paradoxe" et le péché. « Le paradoxe est la référence ultime
de chaque ouvrage.» (p. 214).

La troisième partie est intitulée «La topographie existentielle». Il
s'agit de mettre en relation l'organisation conceptuelle et « les diverses
formes de la réalité de l'existence». «C'est au moyen d'une étude
culturelle-dialectique que sera constituée la topographie existentielle comme
théorie des stades sur le chemin de la vie. » (p. 24). André Clair discerne
dans .chacune des œuvres de Kierkegaard trois niveaux de la dialectique
qui doivent conduire l'homme moderne à la décision chrétienne d'être
un individu. La caractéristique du degré 0 est l'immédiateté : le stade

esthétique ; son représentant est Don Juan. Le degré 1 est marqué par
l'immanence : le stade éthique enseigné par Socrate. Le degré 2 reçoit
pour principe la transcendance révélée en Christ : le stade religieux.
André Clair considère les stades à la fois comme des étapes de la constitution

de l'individu et comme des sphères de l'existence distinctes les

unes des autres. « Un stade d'existence, c'est une étape du cheminement
d'un individu dans la constitution progressive de sa personne.» (p. 218).
« Mais l'œuvre met aussi en pratique une autre interprétation, nettement
distincte, de la notion de stade. Le stade signifie alors un univers auto-

11 Sur l'importance de la notion de paradoxe, cf. A. Clair, «Enigme
nietzschéenne et paradoxe kierkegaardien», dans RThPh. 3e série, 27 (1977), p.
196-221.



NOUVELLES LECTURES DE KIERKEGAARD 69

nome d'existence, régi par une structure spécifique et d'abord défini par
un principe propre. Kierkegaard parle en effet de sphères d'existence. »

(p. 218). André Clair réserve donc à la troisième partie de son ouvrage
l'analyse de « In Vino Veritas» (tiré de Coupable non coupable), de
L'Alternative et de L'Ecole du Christianisme. Contrairement à beaucoup
de commentateurs qui présentent en premier lieu la théorie des trois
stades, André Clair considère ces ouvrages comme l'application dans la
réalité culturelle de ces investigations antérieures. « Kierkegaard a répété
à travers ses livres que l'organisation des modalités concrètes de l'existence

était commandée par une division tripartite en stades. Cette division

est tellement obvie que généralement c'est cela d'abord que les

interprètes ont retenu de Kierkegaard ; mais aussi, il est sûr que la
compréhension de l'existence dans ses divers états requiert le détour par la
conceptualisation dialectique.» (p. 217).

Dans ses conclusions, l'auteur souligne que l'originalité de l'œuvre de

Kierkegaard tient à ce que la catégorie d'opposition — caractéristique de

toute pensée philosophique — prend la forme de l'ambiguïté. Il dénonce
ensuite les limites des pseudonymes : ceux-ci ne traitent ni du péché
originel, ni de la rédemption. Plus précisément, André Clair estime que
chez Kierkegaard ces notions de péché et de réconciliation débordent ce

qui peut être dit. Ce sont des notions limites. L'auteur développe un
grand thème chrétien et très caractéristique de Kierkegaard : l'interrogation

kierkegaardienne procède d'une réflexion sur une composante
historique qui est à la fois temporelle et éternelle, c'est-à-dire sur le paradoxe

chrétien et son affrontement à la culture du XIXe siècle. Enfin,
l'auteur mentionne et développe le concept d'individu.

Ces deux livres contribuent à une meilleure compréhension de

l'œuvre de Kierkegaard. L'un s'attache aux rapports de l'homme et de

l'œuvre, tandis que l'autre s'efforce de rendre compte de la construction
des ouvrages de Kierkegaard.

La manière dont Mme Viallaneix expose le thème de la Parole de

Dieu fait écho à une lecture à haute voix. L'auteur est donc fidèle à

Kierkegaard : tout en étant cohérent, son livre tient compte de la subjectivité
kierkegaardienne. Et ce n'est pas le fait du hasard si elle apparaît aussi

conforme à la volonté de Kierkegaard lui-même : elle le lit dans le texte

danois et sa connaissance de la langue ressort de chaque page. Il s'agit
en fait d'un effort de traduction double : linguistique et actualisante. Elle

est remarquablement informée : Mme Viallaneix a une grande connaissance

des ouvrages que Kierkegaard avait lus, dont il s'est inspiré ou

qu'il a critiqués. Faisant prendre conscience de la distance temporelle et

culturelle, elle amène le lecteur à devenir le contemporain de Kierkegaard.

Là réside sa plus grande fidélité à Kierkegaard, lecteur de la

Parole de Dieu.



70 ALAIN CAMPREDON

Quant à l'ouvrage d'André Clair, dont la lecture peut paraître plus
ardue, il se présente comme une introduction à l'étude de Kierkegaard.
Il corrige certaines interprétations «scolaires» souvent vulgarisées. Il
apporte une meilleure connaissance de la pseudonymie grâce à ses

analyses remarquablement menées.
Cette double perspective est due aux présupposés méthodologiques et

aux intentions des deux auteurs. L'une valorise les discours signés et les

Papirer. L'autre met l'accent sur la pseudonymie. C'est peut-être sur ce

point — et pourtant c'est ce qui fait l'originalité de chacun — que doit se

porter notre principale critique : on pourrait discuter de cette dichotomie
qui risque de dissocier ce qui ne l'est pas dans la pensée de Kierkegaard.
Nous prendrons à cet effet deux exemples pour chacun des auteurs.

1. On ne voit pas très bien l'articulation entre les deux premières
thèses de Mme Viallaneix : elles apparaissent contradictoires. La
première valorise les Papirer grâce au caractère poétique de l'œuvre. Serait-
ce reléguer les ouvrages pseudonymes au rang d'une production philosophique

Non, puisque la deuxième affirmation souligne que c'est

lorsqu'il s'efface derrière des pseudonymes que Kierkegaard recourt à

une communication poétique en utilisant le médium de l'imaginaire et

du symbolique. Il aurait été plus juste de montrer que l'œuvre de Kierkegaard

met simultanément en perspective deux moments de la communication

religieuse chrétienne. Les œuvres pseudonymes examinent les

conditions de possibilités à la fois psychologiques, thèologiques et
intellectuelles de la communication religieuse chrétienne à qui la dogmatique
donne sens. Les Papirer visent l'élément de devoir que constitue le
problème herméneutique : l'interprétation existentielle de la Révélation. Et

l'option prise en faveur des Papirer n'aurait pas perdu en pertinence si

Mme Viallaneix s'était prononcée pour ce qui apparaît comme le souci

majeur de Kierkegaard : comment vivre aujourd'hui le message de la

Parole de Dieu

2. Il est clair que dans sa troisième thèse, Mme Viallaneix aborde le

problème du langage. Si Kierkegaard oppose l'existence à la pensée
abstraite, il rend compte de l'existence dans son intégralité : celle-ci est

constituée par le contenu et l'expression dont les formes respectives agissent

réciproquement les unes sur les autres. Signifié et signifiant ne sont
donc pas à séparer. Kierkegaard «exprime le réel en l'articulant en un
système de formes ou essences, tant sur le plan du signifié que sur celui
du signifiant» (t. I, p. 77). Autrement dit, Kierkegaard milite contre une
abstraction de l'existence : celle-ci est vécue parce qu'elle est exprimée et

réciproquement. Ceci est trop souvent oublié lorsque l'on aborde Kierkegaard

: il y a chez lui non-dissociation de l'expression et du contenu. Et
Mme Viallaneix a le mérite de rappeler ce point fondamental. Mais, le



NOUVELLES LECTURES DE KIERKEGAARD 71

danger dénoncé, n'y succombe-t-elle pas lorsqu'elle privilégie les Papirer
aux dépens de la pseudonymie En admettant que les Discours constituent

la forme de l'expression de la vérité et que la pseudonymie relève
de la forme du contenu de la vérité et en supposant que pour Kierkegaard

l'existence est constitutive de cette réciprocité, pour quelles raisons
dissocierait-on les deux genres littéraires Encore une fois, si l'on choisit
d'étudier les Papirer, ce qui peut se justifier, il convient de montrer les

limites d'une telle recherche : celle-ci se borne à signifier ce qui, chez

Kierkegaard, relève du passage (herméneutique) de la vérité révélée
(dogmatique) dans l'existence.

Nous regrettons donc que Mme Viallaneix n'ait pas assez souligné les

limites de son projet. Le thème de la Parole de Dieu chez Kierkegaard
n'apparaît pas uniquement dans les Papirer qui ne sont qu'une partie de
la production du penseur danois. Ecarter la pseudonymie, c'est oublier
tout le détour poétique et pédagogique que s'impose Kierkegaard lui-
même.

André Clair semble poser le problème de manière plus rigoureuse et

sa démarche appelle à un véritable choix entre la pseudonymie et les

écrits signés. Aussi, c'est sur l'option qu'il prend en faveur de la pseudonymie

que nous émettrons deux réserves.

3. Pour André Clair, si l'on ne peut entreprendre simultanément une
étude analytique des deux parties, c'est que chacun des deux groupes
reçoit son fondement du paradoxe absolu. Est-ce dire que Kierkegaard
termine son œuvre chaque fois qu'il finit un livre On pourrait en douter
car l'originalité de Kierkegaard réside en ce que son œuvre consiste en

une correspondance entre deux types de création. Et parce qu'un
ouvrage dans un groupe appelle un ouvrage dans un autre groupe, il y a

relation de réciprocité dans cette dualité. Kierkegaard a donc là une
intention pédagogique bien définie et dont il nous faut rendre compte
dans sa totalité : si la pseudonymie apparaît comme une démarche, un
détour, un correctif pour détruire l'illusion de la chrétienté établie, il
n'en reste pas moins vrai que Kierkegaard fait refléter la réalité du
christianisme dans les textes religieux signés. Se limiter à la pseudonymie,
c'est oublier le caractère édifiant de l'œuvre de Kierkegaard. Et l'oublier,
cela signifie faire perdre à la démarche pseudonyme sa valeur pédagogique

pour en faire une pensée sans conséquence.

4. Notre thèse est d'ailleurs vérifiée par l'auteur lui-même quand ses

conclusions révèlent que les ouvrages pseudonymes ne traitent ni du

péché, ni de la rédemption. Toutefois, nous ne pouvons dire qu'il s'agit
de notions limites mais bien des concepts centraux qui régissent et

structurent le projet religieux de Kierkegaard. Nous constatons alors que

Kierkegaard rend compte du christianisme dans son intégrité : l'objet du



72 ALAIN CAMPREDON

christianisme n'est pas simplement une préparation philosophique à

suivre le Christ, mais aussi et surtout le Christ lui-même : Celui qui
assume pleinement le péché des hommes pour les amener à la rédemption.

Ce thème, conséquence existentielle du détour pseudonyme, est

celui des discours religieux signés. Peut-être est-ce là qu'André Clair est

trop enclin à recourir à une méthode d'analyse des structures. On voit
mal en effet comment une telle démarche pourrait être appliquée aux
Papirer.

Si nous avons présenté ces deux livres simultanément c'est donc qu'ils
nous apparaissent complémentaires. Leur nouveauté réside dans le fait
qu'ils n'enferment pas Kierkegaard dans une attitude globalisante
comme c'était trop souvent le cas auparavant, mais qu'ils le lisent selon
ses propres catégories. Par ailleurs, ces deux ouvrages contribuent à

mieux poser la question des genres littéraires de l'œuvre de Kierkegaard :

Mme Viallaneix mettant en relief le poète du religieux et André Clair
insistant sur le penseur religieux face au déclin de la philosophie. Nous

pensons qu'il faut confronter ces deux aspects de Kierkegaard afin de ne

pas confondre attitude globalisante et appréhension de la totalité de

l'œuvre de Kierkegaard.

N.B. Au moment où paraît cette étude critique, nous apprenons que l'ouvrage
de N. Viallaneix sort de presse en impression traditionnelle sous le titre Ecouter
Kierkegaard. Essai sur la communication de la Parole (Préface de J. Ellul), 2 vol.
de 335 p. et 373 p., Paris, Le Cerf, 1979.


	Études critiques : à propos de deux nouvelles lectures de Kierkegaard

