
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : histoire de l'art et herméneutique

Autor: Bätschmann, Oskar / Junod, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 57-62

HISTOIRE DE L'ART ET HERMÉNEUTIQUE

Deux historiens de l'art, l'un de Suisse romande, l'autre de Suisse alémanique,

viennent de présenter, chacun, une thèse de doctorat qui, évitant la
spécialisation de rigueur, pénètre au cœur d'une herméneutique régionale, celle de
l'œuvre d'art. O. Bätschmann s'intéresse au discours, possible ou impossible,

que l'on prononce au vu d'une œuvre d'art. Ph. Junod se concentre sur l'œuvre
elle-même qu'il décroche de tout modèle antérieur. L'un et l'autre pressentent
et affirment des réalités dans l'œuvre d'art, qui, rugueuses et sensibles, résistent

à l'analyse génétique ou sémiotique. L'un parle de négativité, l'autre
d'opacité: ce sont des litotes pour désigner peut-être le spécifique d'une œuvre
d'art.

L'amitié que je porte à ces deux historiens de l'art ainsi que le souvenir
d'entretiens, anciens ou récents, m'ont encouragé à les mettre en contact l'un
avec l'autre et à les faire dialoguer.

François Bovon

PHILIPPE JUNOD:

Transparence et Opacité.
Réflexions autour de l'esthétique

de Konrad Fiedler *

OSKAR BÄTSCHMANN

L'étude de l'art figuré ne peut plus reposer aujourd'hui sur des principes
définitifs. Cela s'est-il du reste jamais justifié dans le domaine de la

recherche et de la réflexion? Si l'esthétique philosophique produit un
discours un peu dépassé, l'histoire de l'art, pour sa part, témoigne d'une
multiplicité de regards qui non seulement s'exercent dans des directions
différentes, mais aussi ne peuvent se ranger sous une détermination unique. Les

effets de la profonde stagnation théorique actuelle ne sont pas dus en pre-

* Lausanne, L'Age d'Homme, 1976.



58 OSKAR BÄTSCHMANN

mier lieu à l'absence d'une réflexion méthodologique, mais plutôt à celle
d'une réflexion épistémologique. La question qui doit nécessairement se

poser est celle que Junod place au centre de son livre: qu'est-ce qu'une œuvre
d'art?Une telle question a pu sembler philosophique ou «amateur» à ceux
qui étudient l'œuvre d'art de manière scientifique. Mais l'opposition entre
l'étude esthétique et l'étude historique, c'est-à-dire scientifique de l'œuvre

d'art, opposition transmise et entretenue par une ignorance réciproque
plutôt que fondée sur de véritables arguments, ne résiste pas à une analyse
critique de ses hypothèses et de ses implications.

Si la science ne se limite pas à l'acquisition méthodique de connaissances,

mais comporte aussi une mise en question des données et des

méthodes, elle exige une critique de son objet tel qu'il est supposé ou
esquissé dans les opérations auxquelles il est soumis. La recherche et la
réflexion méthodologiques ont justement besoin, pour leur justification, de

cette autre réflexion qui s'exerce sur cette question précisément que Junod

pose avec force.
Pour tenter de répondre à cette question, seul subsiste, semble-t-il, le

retour au langage courant ou le dogmatisme d'un concept unique. Mais si le

retour désespéré aux multiples termes du langage courant, comme le pluralisme

actuel des méthodes ne suffisent pas à définir la conception théorique
de l'étude des œuvres, l'appel au dogmatisme est lui aussi inacceptable. La
façon dont Junod présente cette problématique met en cause la valeur de

cette alternative, comme elle attaque la séparation entre une étude scientifique

et une approche esthétique des œuvres.
Dans une analyse de grande envergure, Junod examine d'abord les théories

en apparence opposées du naturalisme, du symbolisme et de l'idéalisme,

et il les réunit sous une esthétique de la transparence. Cette réflexion
sur l'art est basée sur un manichéisme transposé dans les œuvres et dans la
conception de l'activité artistique. Elle implique en effet l'opposition entre
l'intelligible et le sensible, l'esprit et la matière ou le corps. Elle postule aussi

l'existence d'un modèle, d'une idée, d'un sujet qui précède la réalisation
artistique.

La théorie artistique de Konrad Fiedler (1841-1895) représente, aux yeux
de Junod, la première critique fondamentale du manichéisme esthétique.
L'idéalisme radical de Fiedler, le refus de la théorie de l'imitation et la
négation d'une réalité antérieure à la production de l'œuvre par la sinnlichgeistige

Organisation font de la production artistique le paradigme de la
connaissance humaine. C'est donc l'activité artistique qui est principalement

valorisée en tant que production, de même que la genèse pour la

compréhension de l'œuvre. Le sens de l'image est transposé d'un en-deçà ou
d'un avant la réalisation, où le situe la théorie de la transparence, dans

l'image elle-même. C'est ce qui caractérise la spécificité d'une œuvre, son

opacité.



HISTOIRE DE L'ART ET HERMÉNEUTIQUE 59

Dans la troisième partie de son livre, sous le titre « Immanence du
sens », Junod entreprend une analyse pénétrante des nouvelles méthodes et

méthodologies de l'interprétation de l'image, à partir de ce concept d'opacité.

L'objection que l'on peut faire à l'application de cette notion d'opacité
exposée chez Fiedler est évidente: comme notion non historique ou relativement

moderne, elle pourrait être anachronique et inadéquate. Junod
augmente encore cette difficulté quand il va jusqu'à faire de Fiedler le père de

l'art moderne parce que celui-ci a introduit le fondement théorique de l'opacité

reflexive et la conscience de l'opacité, qui caractérisent l'art moderne et

définissent ce qui l'oppose à l'art antérieur. Mais cette historicisation du

concept d'opacité fait aussi disparaître à mon avis la possibilité d'une
critique des méthodes d'interprétation qui prêtent une transparence aux
œuvres réalisées avant l'époque de Fiedler. On pourrait bien sûr démontrer
l'aporie du concept de la transparence, mais on devrait alors concéder à ces

méthodes l'adéquation aux œuvres et à la conscience historique de chaque
période. Ce ne sont pas les premiers arguments que Junod propose pour
surmonter cette difficulté qui sont les plus convaincants, mais plutôt le

développement suivant de sa démarche critique. Car ses remarques initiales
sur l'inévitable historicité du chercheur et sur l'expérience esthétique comme
constituant exclusif du sens d'une œuvre rappellent immédiatement les

suites fatales des leçons de Fiedler pour l'histoire de l'art: l'application de

concepts par la seule subjectivité du chercheur à des objets qui ne sont pas
saisis comme réalité.

Contrairement à cette position insoutenable, Junod rend compte de

l'objet et de l'histoire, sans nier l'importance qui revient au spectateur et à

son expérience esthétique dans l'interprétation: il définit le sens de l'image
comme le produit de la distance entre deux relativités, celle du spectateur à

son milieu, et celle du tableau à son contexte. Il me semble que cette affirmation

implique une certaine correction de l'opposition, établie comme

contradiction, entre les concepts de transparence et d'opacité. Elle offre
aussi une possibilité de saisir l'opposition comme une relation dialectique.
Il faut d'ailleurs regretter que Junod ne développe pas davantage cette

dialectique, et qu'il n'insiste pas plus sur cet élément qu'il mentionne trop
brièvement. Ne promet-il pas dans son introduction d'étudier le passage de la

Mimésis à la production, le passage de l'imitation à la création? M semble,

après lecture de son livre, que c'est bien ce passage, cette transformation

dialectique de l'un dans l'autre, plutôt que son aboutissement, qui pourra
relier l'expérience esthétique avec une connaissance historique.

Pour construire une herméneutique de l'œuvre d'art, la tâche peut-être la

plus importante de l'histoire de l'art dans ces prochaines années sera l'étude
de cette transformation à l'intérieur des œuvres elles-mêmes; ce faisant, on

consacrera à la Mimésis et à la relation entre le texte et l'image une autre

place que celle qui lui revient dans une esthétique qui oppose la transpa-



60 OSKAR BÄTSCHMANN

rence et l'opacité comme contradictoires: l'herméneutique devra donc
réaliser l'exigence que Junod pose: faire du caractère esthétique des œuvres les

prémisses de l'interprétation.

OSKAR BÄTSCHMANN:

Bild-Diskurs, Die Schwierigkeit
des parier peinture *

PHILIPPE JUNOD

La question que pose cet essai ambitieux est de celles qui engagent la

légitimité même d'une discipline: discours sur des images, l'histoire de l'art
se trouve immanquablement confrontée à une difficulté intrinsèque, celle de

l'hétérogénéité radicale qui oppose l'écrit au vu. Ce problème, que Lessing
avait entrevu au niveau de la création picturale et poétique, mais sans en

tirer de conclusions relatives à l'orientation de la critique, tend de nouveau
aujourd'hui à être escamoté par le succès de la sémiologie et de la
métaphore du «langage artistique». Bâtschmann le repose en s'interrogeant sur
les buts et les conditions de possibilité d'une activité que l'on a trop
longtemps voulu concevoir comme la simple traduction, d'un « langage » à un
autre, d'un sens donné qu'il suffirait de dégager pour le faire apparaître.

Au départ, une constatation, celle de la relation ambiguë qui unit le texte

critique à l'image. D'un côté en effet, l'œuvre peinte (et l'on pourrait ici

extrapoler aux autres formes d'expression artistique) appelle le commentaire,

attendant de l'interprétation la construction de son sens, comme si

l'en soi de l'objet artistique, inachevé, devait être complété comme pour soi

par le sujet de l'expérience esthétique: «toute œuvre exige qu'on lui
réponde», disait Valéry que cite ici Bâtschmann. Mais d'un autre côté, de

par son hétérogénéité à tout langage, l'image semble rejeter le texte, lui

opposant une opiniâtre résistance, se refusant à se plier à son ordre conceptuel

pétri de généralité. Les deux moments de ce mouvement dialectique
sont d'ailleurs intrinsèquement liés dans la mesure où c'est précisément
l'expérience de cette distance irréductible, de ce manque, de cette absence

de l'élément linguistique dans l'œuvre, qui suscite le « complément» que se

voudrait le commentaire. Si l'art se définit comme ce qui échappe au

discours, ou comme sa négation, l'expérience esthétique sera, pour Bätsch-

* Bern, Benteli, 1977.



HISTOIRE DE L'ART ET HERMÉNEUTIQUE 61

mann, « l'expérience de la négativité du tableau » (p. 88), et c'est la perception

par le sujet de cette négativité qui doit réveiller, réactiver l'œuvre, et lui
donner un sens.

C'est donc autour de cette notion centrale de négativité que l'auteur
tente d'échafauder une théorie dynamique de l'appréhension de la peinture,
qui aurait comme principe directeur la connaissance et le respect de la

nature de son objet (l'œuvre d'art), et dont le caractère ouvert de « work in
progress » est affirmé à plusieurs reprises. Refusant de s'enfermer dans un
système rigide, loin de prétendre aboutir à des résultats définitifs, concevant
sa recherche comme une pratique salutaire du doute, Bâtschmann soumet
d'abord à sa critique la crise que traverse aujourd'hui l'histoire de l'art,
incapable, selon lui, de justifier sa démarche. Après avoir pourfendu le
positivisme, accusé de croire à tort qu'éliminer le sujet lui garantira l'accès à

l'objet, il invite à fonder le mouvement réflexif qui lui paraît être l'impératif
de toute discipline, sur une critique de l'objectivité du langage qu'il place
sous le parrainage de Nietzsche. C'est à Hegel ensuite qu'il emprunte les

bases d'un concept d'art, dont il déplore l'absence de définition adéquate
chez les historiens de l'art. Les deux derniers chapitres en déduisent l'importance

déterminante de l'expérience esthétique, constitutive de la vérité de

l'œuvre, et l'orientation générale d'une nouvelle herméneutique conçue
comme démystification.

Si l'on ne peut que louer Bâtschmann d'avoir résolument porté le débat

au cœur (linguistique) du problème épistémologique, trop souvent évacué
dans les querelles méthodologiques de la critique d'art, on peut cependant
se demander quelles chances cet ouvrage a d'atteindre son premier objectif,
qui devrait être de convaincre les historiens de l'art dont la relative allergie
aux théories, peut-être exagérée ici, risque fort de s'effaroucher devant un
discours dont la difficulté d'accès ne nous paraît pas due à la seule orientation

philosophique. Certes, l'auteur a raison de dénoncer l'invocation d'une
prétendue répartition des tâches qui déchargerait le praticien de l'exégèse
d'une réflexion réservée aux seuls esthéticiens: cette délégation des

pouvoirs, sous son apparente modestie, n'est qu'alibi coupable. Mais ne
pourrait-on lui répondre que l'histoire à son tour (et point n'est besoin de

retomber dans les travers de l'objectivisme positiviste, réfutés à juste titre)
devrait intéresser, plus que cela ne semble être ici le cas, une réflexion sur
les conditions d'une herméneutique de la peinture? II est vrai que Bâtschmann

parle plus souvent de «science» que d'«histoire» de l'art. Mais le

choix de ce premier terme, même s'il est mieux acclimaté par la tradition
allemande que française, nous semble parfois trahir ici une certaine
désinvolture vis-à-vis des contingences de l'évolution des idées ou de la sensibilité.

Un exemple: par l'analyse d'un texte de Butor sur le Caravage, Bâtschmann

cherche à montrer combien l'œil n'accède à l'objet qu'à travers la

médiation du langage, la vision restant prisonnière d'un espace linguistique.



62 OSKAR BÄTSCHMANN

Fort bien. Mais se contenter de remarquer que Butor est tributaire de critiques

émises par Berenson et dont il ne fait qu'inverser le sens n'est guère
convaincant, car il resterait à montrer l'origine des critères visuels de celui-
ci, et ainsi de suite. N'eût-il pas été plus intéressant de s'interroger sur les

transformations effectives de cette médiation plutôt que de l'énoncer
comme un principe abstrait et immuable? De même la construction du sens
est-elle une variable historique, et le problème aurait gagné à être posé dans

une perspective qui mette en évidence le déroulement de la chaîne des

interprétations successives, dont chacune ne peut qu'être datée. Bref, il nous
semble qu'une prise en considération plus attentive de cette dimension
temporelle, qui constitue à la fois l'enjeu et la difficulté d'une herméneutique
artistique, eût donné plus d'acuité à une polémique dont le principal mérite
reste d'inviter à une salutaire remise en question.


	Études critiques : histoire de l'art et herméneutique

