Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : histoire de l'art et herméneutique
Autor: Batschmann, Oskar / Junod, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 57-62

HISTOIRE DE L’ART ET HERMENEUTIQUE

Deux historiens de l'art, I'un de Suisse romande, l'autre de Suisse aléma-
nique, viennent de présenter, chacun, une thése de doctorat qui, évitant la spé-
cialisation de rigueur, pénétre au coeur d'une herméneutique régionale, celle de
I'ceuvre d'art. O. Bdtschmann s'intéresse au discours, possible ou impossible,
que I'on prononce au vu d'une ceuvre d'art. Ph. Junod se concentre sur 'ceuvre
elle-méme qu'il décroche de tout modéle antérieur. L'un et l'autre pressentent
et affirment des réalités dans l'eeuvre d'art, qui, rugueuses et sensibles, résis-
tent a l'analyse génétique ou sémiotique. L'un parle de négativité, l'autre
- d'opacité: ce sont des litotes pour désigner peut-étre le spécifique d'une ceuvre
dart.

L'amitié que je porte a ces deux historiens de 'art ainsi que le souvenir
d'entretiens, anciens ou récents, m'ont encouragé a les mettre en contact l'un
avec l'autre et a les faire dialoguer.

Frangois Bovon

PHILIPPE JUNOD:

Transparence et Opacité.
Réflexions autour de l'esthétique
de Konrad Fiedler *

OSKAR BATSCHMANN

L’étude de Iart figuré ne peut plus reposer aujourd’hui sur des principes
définitifs. Cela s’est-il du reste jamais justifi¢ dans le domaine de la
recherche et de la réflexion? Si I'esthétique philosophique produit un dis-
cours un peu dépassé, I'histoire de I’art, pour sa part, témoigne d’une multi-
plicité de regards qui non seulement s’exercent dans des directions diffe-
rentes, mais aussi ne peuvent se ranger sous une détermination unique. Les
effets de la profonde stagnation théorique actuelle ne sont pas dus en pre-

* Lausanne, L'Age d’Homme, 1976.



58 OSKAR BATSCHMANN

mier lieu a I’absence d’une réflexion méthodologique, mais plutdt a celle
d’une réflexion épistémologique. La question qui doit nécessairement se
poser est celle que Junod place au centre de son livre: qu ‘est-ce qu'une ceuvre
d’art? Une telle question a pu sembler philosophique ou «amateur » a ceux
qui étudient I’ceuvre d’art de maniere scientifique. Mais I'opposition entre
I’étude esthétique et I’étude historique, c’est-a-dire scientifique de I'ceuvre
d’art, opposition transmise et entretenue par une ignorance réciproque
plutot que fondée sur de véritables arguments, ne résiste pas a une analyse
critique de ses hypothéses et de ses implications.

Si la science ne se limite pas a Pacquisition méthodique de connais-
sances, mais comporte aussi une mise en question des données et des
meéthodes, elle exige une critique de son objet tel qu’il est supposé ou
esquissé dans les opérations auxquelles il est soumis. La recherche et la
réflexion méthodologiques ont justement besoin, pour leur justification, de
cette autre réflexion qui s’exerce sur cette question précisement que Junod
pose avec force.

Pour tenter de répondre a cette question, seul subsiste, semble-t-il, le
retour au langage courant ou le dogmatisme d’un concept unique. Mais si le
retour désespéré aux multiples termes du langage courant, comme le plura-
lisme actuel des méthodes ne suffisent pas a definir la conception théorique
de I’etude des ceuvres, I'appel au dogmatisme est lui aussi inacceptable. La
facon dont Junod présente cette problématique met en cause la valeur de
cette alternative, comme elle attaque la séparation entre une étude scienti-
fique et une approche esthétique des ceuvres.

Dans une analyse de grande envergure, Junod examine d’abord les théo-
ries en apparence opposées du naturalisme, du symbolisme et de I'idéa-
lisme, et il les réunit sous une esthétique de la transparence. Cette réflexion
sur I’art est basée sur un manichéisme transposé dans les ceuvres et dans la
conception de Iactivite artistique. Elle implique en effet I'opposition entre
I'intelligible et le sensible, I’esprit et la matiére ou le corps. Elle postule aussi
I’existence d’'un modéle, d’'une idée, d’un sujet qui précéde la réalisation
artistique.

La théorie artistique de Konrad Fiedler (1841-1895) représente, aux yeux
de Junod, la premiére critique fondamentale du manichéisme esthétique.
L’idealisme radical de Fiedler, le refus de la théorie de I'imitation et la
négation d’une reéalité antérieure a la production de I'ceuvre par la sinnlich-
geistige Organisation font de la production artistique le paradigme de la
connaissance humaine. C’est donc lactivité artistique qui est principale-
ment valorisée en tant que production, de méme que la genéese pour la com-
préhension de I'ceuvre. Le sens de I'image est transposé d’un en-degd ou
d’'un avant la réalisation, ou le situe la théorie de la transparence, dans
I'image elle-méme. C’est ce qui caractérise la spécificité d’'une ceuvre, son
opacite.



HISTOIRE DE L’ART ET HERMENEUTIQUE 59

Dans la troisi¢éme partie de son livre, sous le titre « Immanence du
sens», Junod entreprend une analyse pénétrante des nouvelles méthodes et
meéthodologies de I'interprétation de 'image, a partir de ce concept d’opa-
cite. L’objection que I'on peut faire a I'application de cette notion d’opacité
exposée chez Fiedler est évidente: comme notion non historique ou relative-
ment moderne, elle pourrait étre anachronique et inadéquate. Junod aug-
mente encore cette difficulté quand il va jusqu’a faire de Fiedler le pére de
l'art moderne parce que celui-ci a introduit le fondement théorique de I'opa-
cité réflexive et la conscience de I'opacité, qui caractérisent I'art moderne et
definissent ce qui I'oppose a I'art antérieur. Mais cette historicisation du
concept d’opacité fait aussi disparaitre 2 mon avis la possibilité d’une cri-
tique des méthodes d’interprétation qui prétent une transparence aux
ceuvres realisées avant I’époque de Fiedler. On pourrait bien sir démontrer
I'aporie du concept de la transparence, mais on devrait alors concéder a ces
meéthodes 'adéquation aux ceuvres et a la conscience historique de chaque
periode. Ce ne sont pas les premiers arguments que Junod propose pour
surmonter cette difficulté qui sont les plus convaincants, mais plutot le
développement suivant de sa démarche critique. Car ses remarques initiales
sur 'inévitable historicité du chercheur et sur I’expérience esthétique comme
constituant exclusif du sens d’une ceuvre rappellent immédiatement les
suites fatales des lecons de Fiedler pour I'histoire de I'art: Iapplication de
concepts par la seule subjectivité du chercheur a des objets qui ne sont pas
saisis comme réalité.

Contrairement a cette position insoutenable, Junod rend compte de
I'objet et de I'histoire, sans nier I'importance qui revient au spectateur et a
son expérience esthétique dans I'interprétation: il définit le sens de I'image
comme le produit de la distance entre deux relativités, celle du spectateur a
son milieu, et celle du tableau a son contexte. Il me semble que cette affirma-
tion implique une certaine correction de l'opposition, établie comme
contradiction, entre les concepts de transparence et d’opacité. Elle offre
aussi une possibilité de saisir 'opposition comme une relation dialectique.
Il faut d’ailleurs regretter que Junod ne développe pas davantage cette dia-
lectique, et qu’il n’insiste pas plus sur cet ¢lément qu’il mentionne trop brie-
vement. Ne promet-il pas dans son introduction d’étudier le passage de la
Mimeésis a la production, le passage de l'imitation a la création? 11 semble,
aprés lecture de son livre, que c’est bien ce passage, cette transformation
dialectique de 'un dans I'autre, plutdt que son aboutissement, qui pourra
relier I'expérience esthétique avec une connaissance historique.

Pour construire une herméneutique de I'ceuvre d’art, la tiche peut-€tre la
plus importante de I’histoire de I’art dans ces prochaines années sera I'étude
de cette transformation a I'intérieur des ceuvres elles-mémes; ce faisant, on
consacrera a la Mimeésis et a la relation entre le texte et I'image une autre
place que celle qui lui revient dans une esthétique qui oppose la transpa-



60 OSKAR BATSCHMANN

rence et 'opacité comme contradictoires: ’herméneutique devra donc réa-
liser I’exigence que Junod pose: faire du caractére esthétique des ceuvres les
prémisses de l'interprétation.

OSKAR BATSCHMANN:

Bild-Diskurs, Die Schwierigkeit
des parler peinture *

PHILIPPE JUNOD

La question que pose cet essai ambitieux est de celles qui engagent la
légitimité méme d’une discipline: discours sur des images, I'histoire de I'art
se trouve immanquablement confrontée a une difficulté intrinseque, celle de
I’hétérogénéité radicale qui oppose I’écrit au vu. Ce probléme, que Lessing
avait entrevu au niveau de la création picturale et poétique, mais sans en
tirer de conclusions relatives a I’orientation de la critique, tend de nouveau
aujourd’hui a étre escamoté par le succes de la sémiologie et de la méta-
phoré du «langage artistique ». Bidtschmann le repose en s’interrogeant sur
les buts et les conditions de possibilité d’'une activité que 'on a trop long-
temps voulu concevoir comme la simple traduction, d’'un «langage» a un
autre, d’un sens donné qu’il suffirait de dégager pour le faire apparaitre.

Au départ, une constatation, celle de la relation ambigué qui unit le texte
critique a 'image. D’un coté en effet, ’ceuvre peinte (et 'on pourrait ici
extrapoler aux autres formes d’expression artistique) appelle le commen-
taire, attendant de l'interprétation la construction de son sens, comme si
I’en soi de I'objet artistique, inachevé, devait étre complété comme pour soi
par le sujet de I’expérience esthétique: «toute ceuvre exige qu'on lui
réponde », disait Valéry que cite ici Batschmann. Mais d’un autre coté, de
par son hétérogénéité a tout langage, I'image semble rejeter le texte, lui
opposant une opiniatre résistance, se refusant a se plier a son ordre concep-
tuel pétri de généralité. Les deux moments de ce mouvement dialectique
sont d’ailleurs intrinséquement liés dans la mesure ou c’est précisément
I’expérience de cette distance irréductible, de ce manque, de cette absence
de I’élément linguistique dans I’ceuvre, qui suscite le « complément » que se
voudrait le commentaire. Si I’art se définit comme ce qui échappe au dis-
cours, ou comme sa négation, I'expérience esthétique sera, pour Bitsch-

* Bern, Benteli, 1977.



HISTOIRE DE L’ART ET HERMENEUTIQUE 61

mann, «l'expérience de la négativité du tableau» (p. 88), et c’est la percep-
tion par le sujet de cette négativité qui doit réveiller, réactiver I'ceuvre, et lui
donner un sens.

C’est donc autour de cette notion centrale de négativité que I'auteur
tente d’échafauder une théorie dynamique de I’'appréhension de la peinture,
qui aurait comme principe directeur la connaissance et le respect de la
nature de son objet (I'ceuvre d’art), et dont le caractére ouvert de « work in
progress» est affirmé a plusieurs reprises. Refusant de s’enfermer dans un
systeme rigide, loin de prétendre aboutir a des résultats définitifs, concevant
sa recherche comme une pratique salutaire du doute, Batschmann soumet
d’abord a sa critique la crise que traverse aujourd’hui I'histoire de I’art,
incapable, selon lui, de justifier sa démarche. Aprés avoir pourfendu le
positivisme, accusé de croire a tort qu’éliminer le sujet lui garantira ’accés a
I'objet, il invite a fonder le mouvement réflexif qui lui parait étre I'impératif
de toute discipline, sur une critique de I’objectivité du langage qu’il place
sous le parrainage de Nietzsche. C’est & Hegel ensuite qu’il emprunte les
bases d’'un concept d’art, dont il déplore I'absence de définition adéequate
chez les historiens de I’art. Les deux derniers chapitres en déduisent I'impor-
tance déterminante de I'expérience esthétique, constitutive de la vérité de
'ceuvre, et l'orientation générale d’une nouvelle herméneutique congue
comme démystification.

Si I'on ne peut que louer Biatschmann d’avoir résolument porté le débat
au ceeur (linguistique) du probléme épistémologique, trop souvent évacue
dans les querelles méthodologiques de la critique d’art, on peut cependant
se demander quelles chances cet ouvrage a d’atteindre son premier objectif,
qui devrait étre de convaincre les historiens de I'art dont la relative allergie
aux théories, peut-étre exagéree ici, risque fort de s’effaroucher devant un
discours dont la difficulté d’acces ne nous parait pas due a la seule orienta-
tion philosophique. Certes, I'auteur a raison de dénoncer I'invocation d’une
prétendue répartition des taches qui déchargerait le praticien de I'exegese
d’une réflexion réservée aux seuls esthéticiens: cette délégation des pou-
voirs, sous son apparente modestie, n’est qu’alibi coupable. Mais ne pour-
rait-on lui répondre que I'histoire a son tour (et point n’est besoin de
retomber dans les travers de 'objectivisme positiviste, réfutés a juste titre)
devrait intéresser, plus que cela ne semble étre ici le cas, une réflexion sur
les conditions d’une herméneutique de la peinture? Il est vrai que Bitsch-
mann parle plus souvent de «science» que d’«histoire» de I'art. Mais le
choix de ce premier terme, méme s’il est mieux acclimaté par la tradition
allemande que francaise, nous semble parfois trahir ici une certaine désin-
volture vis-a-vis des contingences de I'évolution des idées ou de la sensibi-
litt. Un exemple: par I’analyse d’un texte de Butor sur le Caravage, Biitsch-
mann cherche a montrer combien I'eil n’accéde a 'objet qu’a travers la
médiation du langage, la vision restant prisonniere d'un espace linguistique.



62 OSKAR BATSCHMANN

Fort bien. Mais se contenter de remarquer que Butor est tributaire de criti-
ques émises par Berenson et dont il ne fait qu'inverser le sens n’est guére
convaincant, car il resterait a montrer |’origine des critéres visuels de celui-
ci, et ainsi de suite. N'elit-il pas été plus intéressant de s’interroger sur les
transformations effectives de cette meédiation plutét que de I’énoncer
comme un principe abstrait et immuable? De méme la construction du sens
est-elle une variable historique, et le probléme aurait gagné a étre posé dans
une perspective qui mette en évidence le déroulement de la chaine des inter-
prétations successives, dont chacune ne peut qu’étre datée. Bref, il nous
semble qu’une prise en considération plus attentive de cette dimension tem-
porelle, qui constitue a la fois I’enjeu et la difficulté d’'une herméneutique
artistique, etit donné plus d’acuité a une polémique dont le principal mérite
reste d’inviter a une salutaire remise en question.



	Études critiques : histoire de l'art et herméneutique

