
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Études critiques : la théologie dans la modernité

Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 47-56

LA THÉOLOGIE DANS LA MODERNITÉ

GABRIEL-PH. WIDMER

« L'histoire constitue le champ où naît la théologie, parce que
la vérité de l'Evangile est fondamentalement et d'abord aux
prises avec l'histoire... mais inversement, c'est le théologien qui
lit l'histoire... l'histoire est la seule réalité à partir de laquelle on

pourra dire la vérité, mais il y a plusieurs manières de lire cette

histoire, différentes manières de la recevoir et d'en vivre» '.

Telle est la thèse centrale soutenue par le nouveau professeur d'histoire
de la théologie moderne et contemporaine et d'apologétique de Lausanne
dans l'ouvrage qui lui a valu le titre de docteur en théologie de l'Université
de Genève. Pour la défendre, Pierre Gisel expose les résultats des

recherches d'Ernst Käsemann tant en exégèse qu'en théologie du Nouveau
Testament, l'histoire de la méthode historico-critique dès l'Aufklärung et les

conséquences que l'usage de cette méthode provoque en théologie systématique,

lorsqu'il est associé à celui des méthodes des autres sciences

humaines.
Au courant des travaux les plus récents de ces disciplines et de leurs

influences sur la philosophie et la théologie, preuve en soit son imposante
bibliographie, P. Gisel pose et essaye de résoudre la question — ce sont là
ses propres termes — «de la pertinence et l'opérationnalité de la théologie»
à l'ère des sciences humaines. La lecture de ce gros ouvrage demande un
effort soutenu surtout de la part de ceux qui sont demeurés étrangers à la
transformation des problématiques et aux innovations terminologiques de

ces dernières années; elle contribuera cependant à mieux leur faire
connaître les données d'un problème qui reste le souci premier du
théologien contemporain, quelle que soit sa spécialité.

En effet, quelle est la théologie qui convient à notre temps? Les

métaphysiques réalistes et idéalistes s'effondrent, entraînant dans leur chute les

systèmes théologiques qui y trouvaient des auxiliaires, ceux des théologiens
néo-scolastiques et néo-orthodoxes de toutes dénominations. L'historicisme
qui servait d'assise aux divers courants de la théologie moderne, lui aussi,

ne résiste pas à la critique des spécialistes des sciences humaines. Certains

1 Pierre Gisel, Vérité et Histoire. La théologie dans la modernité. Ernst Käsemann
(Théologie historique, 41). Beauchesne-Labor, Paris-Genève, 1977, 675 p.



48 GABRIEL-PH. WIDMER

théologiens ont cherché à se raccrocher aux philosophies de l'existence, en

courant le risque de voir se creuser l'écart entre la Parole qui interpelle et

l'histoire de ceux qui en furent les témoins privilégiés, entre une nouvelle
compréhension de soi et la recherche historique.

En revanche, Käsemann s'oppose à ceux qui sont conduits « à dénier en

profondeur toute pertinence théologique à l'historique (Historie)», cette
pertinence dont justement Käsemann s'est fait le «héraut»2, en se distançant
de son maître Bultmann. Le théologien se doit alors de définir les conditions

de « l'entrée du théologique en histoire, en réalité, en nécessité, en
institution»3. Parmi ces conditions, l'examen de la question du Jésus

historique, du canon, de l'apocalyptique et de la pensée paulinienne retient
d'abord l'attention de P. Gisel, qui, tout en présentant les positions de

Käsemann, les compare à celles de Bultmann, d'Ernst Fuchs, d'Ebeling pour ne
citer que les principaux. Ainsi, d'entrée, P. Gisel refuse de cantonner la

théologie dans les arrière-mondes de la spéculation où la modernité
voudrait l'exiler; 1e théologien est partout où l'homme agit, il n'a pas un
domaine réservé4. Qu'est-ce que Dieu pour l'histoire, qu'est-ce que l'homme

pour l'histoire, donc qu'est-ce que Jésus fut historiquement? Telles sont ses

questions. Car ce Dieu est celui qui fait cause commune avec un crucifié;
cet homme est celui qui doit être jugé et sauvé pour pouvoir organiser un

nouveau modèle de société; Jésus le charge de ce mandat en prêchant la

venue du Royaume.
L'examen du Jésus historique montre donc que la théologie est de

naissance et par essence inséparable de l'histoire et de la recherche historique.
Ne travaille-t-elle pas sur des documents dont elle doit examiner la composition,

les sources, l'authenticité et les significations? Ne se constitue-t-elle

pas dans le cadre d'une institution, dont elle doit expliquer la constitution,
ses déviations dans leurs antecedences et leurs conséquences? Le théologien
poursuit ses recherches sur un objet qui est à distance de lui-même et se pré-

2 Cf. op. cit. p. 91. Cf. Pierre Gisel, « L'épître aux Romains relue par E.

Käsemann», dans RThPh (1975), p. 45 ss.; «E. Käsemann, œuvre et projet théologique»,
dans Bulletin du Centre protestant d'Etudes, Genève 1975, p.5ss.; «E. Käsemann ou
la solidarité conflictuelle de l'histoire et de la vérité», dans Etudes théologiques et
religieuses (1976), p. 21 ss.

3 Vérité et Histoire, p. 34.
4 Cf. op. cit., p. 675. On pourrait donc montrer, à la lumière de la critique du

christianisme, qu'il y a une pertinence théologique dans l'économique, dans le
linguistique, dans le psychologique, etc. par analogie avec ce que dit Gisel de la
pertinence du théologique dans l'historique et cela dans la mesure où l'économique, le

linguistique, le psychologique sont lestés d'historicité.



LA THÉOLOGIE DANS LA MODERNITÉ 49

sente à lui dans ses différences et sa diversité. C'était déjà le cas pour les

auteurs des évangiles synoptiques5.
On sait, en effet, avec quelle insistance ces auteurs ont essayé d'écrire ce

que fut la destinée terrestre de Jésus, après une période où un certain
enthousiasme avait régné dans les communautés. Pour eux, le «récit»,
l'écriture narrative, leur apparaissaient comme une médiation nécessaire

pour des croyants qui ne peuvent plus connaître Jésus «selon la chair», ni

ne peuvent déjà le connaître dans sa gloire; ils exprimaient et faisaient
sentir les ruptures et les discontinuités constitutives de l'histoire dans

laquelle devaient témoigner ces croyants.
Quant au canon, sa formation découle de la diversité des lectures de

l'Ecriture, de la multiplicité des documents prétendant avoir une autorité et

d'autres phénomènes historiques qui manifestent l'écart qui se fait jour
entre la parole proférée et sa transcription dans une écriture qui correspond
déjà à une interprétation, puis à la distance entre l'auteur et le lecteur. Le

canon revêtirait alors une « valeur paradigmatique en offrant une documentation

de cette histoire où se joue l'Evangile»6. Car, si l'histoire n'est pas la

source des principes de la révélation, elle est cependant le lieu de son
déroulement, son fondement en tant qu'elle en est le commencement et la fin. A
travers les successives et multiples composantes du canon des écritures, une
exigence d'unité se fait jour et prend forme dans ce que les herméneutes

désignent comme le « canon dans le canon », pour Käsemann, la justificatio
impiorum.

L'apocalyptique lui apparaît comme la « mère de la théologie », en elle se

fait jour la portée matérielle et globale des revendications de l'Evangile: la

restauration des droits de Dieu et de sa souveraineté sur le monde, la
victoire de sa justice et la réalisation du salut impliquent l'attente du Fils de

l'Homme, son intronisation et l'envoi des croyants dans le monde pour y
témoigner de leurs engagements par leur service. En recourant à une lecture

typologique de l'Ecriture, l'apocalyptique reflète une «compréhension
chrétienne de l'histoire»7 que la théologie relayera quand sa nécessité se fera
sentir aux communautés: «La théologie naît en situation de mission,
lorsque l'Eglise se doit de faire face à de nouvelles questions et à de

nouveaux problèmes, lorsque l'Eglise s'engage et s'expose dans le monde»8.
La théologie de la croix, centre de la pensée paulinienne, ne concerne pas

seulement le salut de l'individu, mais aussi le développement de l'Eglise et

5 P. Gisel se déclare disciple de P. Ricœur dont on retrouve ce trait de son

herméneutique dans ces remarques, cf. Paul Ricœur. Eine Einführung in sein Denken (Metapher,

p. 5 ss.), trad. Etudes théologiques et religieuses (1974), p. 31 ss.; « P. Ricœur ou
le discours entre la parole et le langage» dans RThPh (1976), p. 98 ss.

6 Vérité et histoire, p. 158.
7 Op. cit., p. 233.
8 Op. cit., p. 266.



50 GABRIEL-PH. WIDMER

l'avenir du monde; car elle est le point de départ d'une nouvelle création à

partir de l'éviction des puissances destructrices, du renouvellement de la

corporéité, le corps étant relation au monde, et de l'évacuation de toutes les

formes d'idéalisme et de spiritualisme; elle inaugure une restructuration de

la création, en supprimant les distinctions et les oppositions entre le sacré et
le profane: la nouvelle création se fait jour dans une nouvelle organisation
de la terre. La théologie se change alors en christologie qui n'est pas une
spéculation sur les deux natures du Christ, mais une étude de sa représentativité

(de Dieu auprès des hommes, des hommes auprès de Dieu), de son
exemplarité en tant que prémices de 1'«eschaton» et une analyse des

exigences éthiques que cette représentativité et cette exemplarité comportent
(l'obéissance dans la liberté, la lutte de la foi contre la superstition et l'incrédulité,

etc.).

Après ces quatre illustrations du caractère historique de la théologie,
P. Gisel montre comment le recours à la méthode historico-critique en théologie

lui est conforme. Depuis que « la théologie lutte au cœur de la modernité

contre les dieux de la modernité»9, il ne peut plus être question d'une

théologie spéculative et d'une theologia perennis. Puisque, pour la modernité,

Dieu n'est plus dans un lieu privilégié, s'il est, il ne peut être que sub

contrario dans l'histoire: «C'est seulement dans l'histoire que le Dieu de

l'Evangile est à l'œuvre, c'est donc là qu'il faut penser Dieu» l0, sans l'identifier

à la Raison hégélienne. Etant don, grâce, Dieu n'est pas nécessaire.

L'Evangile dit Dieu. Puisqu'il doit le dire, c'est l'indice de son absence, de

son silence. De même, Jésus est Dieu, tout en n'étant pas Dieu; il meurt

pour le Royaume et le Royaume n'est pas là. Ainsi «l'autre, c'est l'absent à

partir duquel s'organisent le discours et le monde... le discours théologique
vit de l'absence du Royaume»". Le théologien rejoint la modernité selon

laquelle le réel ne détermine plus le possible comme pour la métaphysique
classique, mais se définit par rapport à un possible, à une nouveauté en tant
qu'il est contingent.

Ces dernières remarques empiètent déjà sur l'exposé systématique des

thèses défendues par P. Gisel. En effet, la recherche historique met en relief
les différences entre les dieux des métaphysiciens et le Dieu de la Bible qui,
lui, est «en histoire». «Il se dit au travers d'une histoire singulière. Son

identité peut..., doit être lue, déchiffrée, interprétée et non postulée... déduite

ou induite... L'identité de Dieu sera déchiffrée au cœur d'une histoire... Le

fait de Dieu dit son être»l2. Ce fait de Dieu est Jésus-Christ inséparable des

9 Op. cit., p. 496.
10 Op. cit., p. 510.
1

Op. cit., p. 525.
12 Op. cit., p. 538.



LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITÉ 51

récits qui l'attestent; sa vérité se situe dans l'ouverture sur 1'«eschaton»,
dans la possibilité d'une nouveauté13.

La théologie à qui toute spéculation est interdite ne peut être qu'un exercice

de lecture qui est une opération productrice, créatrice, puisqu'en lisant,
le théologien retrouve un sens, en vue d'un nouveau sens, rappelle un
événement en vue d'un nouvel événement. Il ne peut éviter de se poser la question

décisive: «Dieu a été dit, son identité et sa vérité sont entrées en
histoire, ont été portées au langage, comment dois-je parler pour que cette
vérité soit redite dans mon histoire?»14. Seulement, et l'exercice de la
lecture y ramène constamment, le scandale de la croix interdit d'identifier
Dieu et l'histoire et de vouloir connaître Dieu immédiatement.

L'envoi du Fils par le Père pour ouvrir les temps messianiques, son
combat pour la justificatio impiorum, sa défaite le confirment. Comme le

confirme à sa manière ce qui sera plus tard élaboré comme dogme trinitaire
à partir de cette christologie événementielle.

L'origine et l'objet de la théologie définissent son statut épistémologique.
Comme exercice de lecture de documents relatifs à une nouvelle histoire et
à une nouvelle praxis pour organiser l'espace des hommes15, la théologie
requiert les services d'une pensée capable d'exercer des fonctions à la fois

rétrospectives (faire mémoire de...) et prospectives (anticiper), mais refuse

ceux d'une sorte de lumen surnaturale qui ferait connaître une révélation

supra-historique. Car, « la théologie a pour objet l'histoire de la christianité
comprise comme l'opérationnalité qui développe l'Evangile dans le temps
et l'espace» l6. Connaître consiste à prendre en charge cette réalité pour y
faire advenir une vérité qui cherche à en émerger, c'est-à-dire à déchiffrer
des documents, à décoder des langages, à analyser leurs énoncés et leurs

interpellations.
Etant donné ce statut, il est arbitraire et artificiel de séparer la dogmatique

de l'éthique, de réduire l'exégèse et l'histoire au rôle de disciplines
auxiliaires. On doit alors considérer les dogmes comme les principes
structurant une théorie et une praxis: «Ils disent les principes qui permettent
d'organiser et de lire le champ de la prédication évangélique, parce qu'ils
sont eux-mêmes les principes qui structurent le champ»17.

En ce sens, la théologie présente trois niveaux, un niveau «positif»,
celui du sémantique, de la richesse des textes à interpréter; un niveau
normatif, celui d'une logique de la praxis, des engagements; un niveau généalo-

13 « Dans la manière d'appréhender le réel, le théologien part toujours d'une réalité

et d'une histoire; mais il la lit comme possible et donc la reçoit comme
promesse» (op. cit., p. 535).

14 Op. cit., p. 538.
15 Cf. op. cit., p. 582-583.
16 Op. cit., p. 586.
17 Op. cit., p. 610.



52 GABRIEL-PH. WIDMER

gique, celui d'une genèse de la vérité qui fait que la théologie « tranche et ne
cesse de trancher dans l'histoire la question de la vérité: la vérité de
l'histoire, aujourd'hui et maintenant, et tous les jours à nouveau» l8. On pourrait
dire de la théologie prise dans sa globalité qu'elle est une méta-théorie, celle
de la christianité en tant qu'elle est dite et en tant qu'elle implique la
manière de dire l'homme devant Dieu et Dieu devant l'homme.

Seulement cette méta-théorie n'est plus à la remorque des métaphysiques,

de leurs avatars; car la théologie, quand on prerid au sérieux son
statut épistémologique, « est et demeure lecture de l'histoire et rien d'autre.
Mais elle est lecture confessante de l'histoire; son mode d'exercice, c'est le

procès d'identification. C'est la confession du crucifié-Seigneur»19. Qui
oserait alors taxer une telle théologie d'idéologie?

On ne sait ce qu'il faut le plus admirer dans l'ouvrage de P. Gisel, la
force de l'argumentation, l'ampleur de l'information ou la fermeté de

l'intention. Les spécialistes de l'histoire de la théologie moderne feront des

réserves sur la manière dont l'auteur comprend le rôle de Y Aufklärung dans
la formation des nouvelles méthodes exégétiques et son influence jusqu'à
aujourd'hui. Les connaisseurs de l'œuvre d'E. Käsemann reprocheront
peut-être à son présentateur d'avoir trop systématisé les résultats des

travaux de l'exègète et du théologien biblique. Pourtant les uns et les autres
s'accorderont à reconnaître l'opportunité de cette publication, la seule que
nous ayons actuellement sur Käsemann, en français.

Pour tenir compte de l'intention dernière de P. Gisel, je voudrais mener
une interrogation sur l'objet et l'exercice de la théologie, sur les notions
d'histoire et de vérité. Je le ferai sommairement. Cela me paraît indispensable

si nous voulons voir plus clair dans la confrontation entre la théologie
et la modernité, une confrontation qui prend un tournant décisif au XVIIIe
siècle et dont nous sortons à peine à la fin du XXe.

La théologie est, pour un esprit classique, intellectus fidei ; elle cherche à

rendre compte de ce qui, dans la révélation, est accessible à une intelligence
humaine renouvelée par la grâce. La foi, en effet, est en quête de l'intelligibilité

de son objet, la révélation de Dieu en Jésus-Christ. Mais la fides quaerens

intellectum est à son tour inséparable de l'intelligence qui s'ouvre au
domaine de la foi sous la lumière de la révélation, intellectus quaerens fidem.
Il y a convergence entre le dynamisme propre à la foi et celui qui définit les

opérations de l'intelligence. Et ce double dynamisme est déclenché par
l'interpellation de la Parole de Dieu qui se fait entendre dans les

témoignages de ceux qui furent empoignés par elle. Le théologien reconnaît
l'autorité de ces témoins, cherche à définir la cohérence de leurs

témoignages et à discerner la logique du dessein de Dieu à travers les étapes de sa

18 Op. cit., p. 628.
19 Op. cit., p. 638.



LA THÉOLOGIE DANS LA MODERNITÉ 53

réalisation; il élabore une réponse, qui soit à la fois communicable et uni-
versalisable, à cette question: qui est ce Dieu qui intervient dans l'histoire
pour y accomplir son décret? Si on prend au sérieux et l'historicité des

témoignages et le caractère logique de l'initiative divine, peut-on concevoir
une théologie qui ne serait pas en même temps, mais non pas sous le même

rapport, fondée à la fois en histoire et dans l'absolu? une théologie qui ne
soit simultanément «historique» et «spéculative»? Son objet, c'est-à-dire
Dieu en lui-même et dans sa manifestation, n'est-il pas seigneur de l'éternité
et maître de l'histoire? De tous temps, le théologien chrétien s'est heurté au
paradoxe de la kénose du Fils, à la tension provoquée par l'irruption de
l'éternité dans l'histoire, au problème des rapports entre l'absolu et le

contingent; il a bien dû recourir à la spéculation pour clarifier les mystères
chrétiens, même quand il croyait se tenir très près de l'Ecriture en usant des

couples opératoires de littera et spiritus, de signum et res, de figura et Veritas.

Même si l'on parvenait à faire une critique radicale des ontologies, même si

l'on réussissait à se passer de tout emprunt aux philosophies, la théologie
serait-elle soustraite à l'aspiration spéculative qui l'élève à travers l'histoire
vers celui qui donne un sens à cette histoire? Et une telle aspiration qui lui
est inhérente n'est-elle pas le souffle même de la foi?

Si, en cherchant à préciser l'objet de la théologie, on ne voit pas très bien
comment faire l'économie de sa vection spéculative, en sera-t-il de même en
ce qui concerne son exercice? L'exercice de la théologie suppose, pour un
esprit classique, une double condition: d'une part, l'action de ce Maître
intérieur dont parle l'école augustinienne ou celle des dons de sagesse et de
science dont tient compte l'école thomiste en ce qui concerne le statut du

théologien, le témoignage intérieur du Saint-Esprit sur lequel insiste tant
l'école calvinienne; d'autre part, la mise en œuvre d'une disposition de

l'intelligence qui puisse la rendre capable de son objet, des ressources de

son dynamisme et l'utilisation appropriée de toutes les richesses de
l'information historique, philologique, linguistique, etc. Ces deux conditions ne
sont pas incompatibles, même si elles ne sont pas du même ordre; l'une
concerne le théologien en tant que tel et elle relève de la grâce, l'autre est

relative à la dimension scientifique de sa recherche et elle appartient au
domaine du «plus ample informé». Le théologien moderne qui ne voudrait
tenir compte que de la seconde condition ne condamne-t-il pas sa théologie
à n'être qu'une histoire des origines et du développement du christianisme

ou une phénoménologie de la religion chrétienne? En se limitant à l'usage
des méthodes du savoir positif (je ne dis pas positiviste), ne fausse-t-il pas
l'exercice de la théologie dont la particularité est de requérir une condition

que le théologien ne peut se donner à lui-même?
Quant à la notion d'«histoire», elle demande à être analysée avec

rigueur, tant elle charrie d'équivoques. Ne désigne-t-elle pas d'un côté l'une
des modalités essentielles de l'existence individuelle et sociale et de l'autre



54 GABRIEL-PH. WIDMER

les enquêtes sur les formes changeantes et successives de cette modalité,
l'étude des phénomènes considérés comme historiques à partir de leurs
traces? Pour le théologien, la Bible, qu'il considère comme Ecriture sainte,
n'est pas qu'un livre d'histoires ou un ensemble de récits ; elle est mémorial
et prophétie, un ensemble de témoignages concernant le passé et le futur du

peuple de Dieu, qui doit servir à son édification historique; c'est pourquoi
elle est figurative: l'avenir, le Règne de Dieu s'annonce dans le présent
quand on le lit à la lumière du passé où Dieu est intervenu. Concevoir l'histoire

comme figurative, c'est donc y découvrir des correspondances, des

concordances qui constituent à leur tour l'histoire en mémorial et prophétie.
Mais alors quelles sont les différences entre ce type d'historiographie postulé

par la théologie et les modèles d'historiographies modernes et

contemporaines? Quels rapports entre la notion de «concordance» et celle
d'«enchaînement des phénomènes», entre le concept de «correspondance»

et ceux de «fréquence», de «régularité»? Quelles relations entre
une démarche historique qui postille l'action divine et des méthodes historiques

qui postulent l'exclusion de la transcendance? Ne convient-il pas
d'examiner de très près les « mentalités » où se développent ces différentes
espèces d'historiographie: mentalités archaïques et traditionnelles avec leurs
manières de penser, mentalités des sociétés qui s'organisent selon les

normes du nouvel esprit scientifique?
Le concept de « vérité » mériterait un traitement analogue. Pour la théologie

classique, vérité, réalité, accomplissement, plénitude interfèrent, parce
que la vérité coïncidera avec l'achèvement de l'histoire et sa transformation.
L'établissement du Royaume de Dieu dévoilera le sens des événements qui
l'ont préparé, la valeur des œuvres de tout homme; la vision se substituera à

la foi, la possession à l'espérance. La nouvelle création est la vérité, en ce

qu'elle met un terme au mensonge de l'impiété, aux illusions de l'orgueil;
elle en abolit le châtiment, c'est-à-dire la mort. C'est pourquoi, si la vérité
met fin à la négativité sous toutes ses formes, elle instaure l'authentique
positivité, la vie, la liberté, la communion avec le vrai Dieu dans la réconciliation;

elle est inséparable de Jésus-Christ, le témoin véridique, de l'Esprit
Saint qui fait marcher dans la vérité. Rien de commun avec cela dans les

conceptions modernes centrées sur les conditions du jugement vrai, sur les

procédures de vérification et de falsification. Les propositions historiques,

pour ne s'en tenir qu'à elles, sont conjecturales, soumises au plus informé;
leur conformité aux documents qui leur servent de sources dépend des

méthodes qui ont conduit à leur énonciation. On pourrait dire que les

conceptions théologiques et scientifiques de la vérité découlent de deux profils

épistémologiques et méthodologiques si différents que leur rapprochement

devrait s'opérer avec d'infinies précautions. Comment dans ces conditions

procéder à une lecture de l'affrontement de la modernité et de la théologie

sans tenir compte des modifications radicales que la modernité a fait



LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITÉ 55

subir à la notion de vérité de la pensée biblique à la suite d'ailleurs de l'antiquité

patristique et du moyen âge scolastique?
J'adresse ces questions à Pierre Gisel comme une pressante et amicale

invitation à poursuivre ses recherches. J'attire son attention et la mienne sur
un fait que nous connaissons, mais dont nous ne tirons pas certaines
conséquences: tout au cours de son histoire bimillénaire, la théologie chrétienne
s'est construite non seulement en exploitant la carrière biblique, mais en
« pillant» les chantiers des philosophes et des idéologues, tout en ne voulant
rien leur devoir. Elle a constamment lutté contre tout confusionnisme en se

corrigeant, en se réformant; pourtant, elle s'est laissée aller souvent à des

compromis au risque de se perdre et de se détruire. L'histoire de la théologie

nous apprend que sa fonction normative est indispensable à sa survie.
Comment pourra-t-elle l'exercer, si elle ne fait pas la chasse à tous les agents
du confusionnisme que la modernité fait proliférer? Tâche urgente, puisque
le devoir de la théologie est de fournir des normes au prédicateur, au
liturge, au catéchète pour critiquer et orienter leurs activités ministérielles.
Comment l'Eglise pourrait-elle se passer de cette normative pour son
édification et sa mission, si elle ne veut pas s'exposer à la double tentation de se

dissoudre dans le monde ou de le régenter? Mais cette normative actuelle

peut-elle se fonder ailleurs que sur les dogmes, ces « principes structurants »

dont il aurait fallu souligner davantage la place et le rôle dans la confrontation

de la théologie et de la modernité au plan ecclésial?

Pour cette raison, le théologien moderne, le théologien contemporain ne
doit pas avoir honte d'être un dogmaticien (je n'écris pas un dogmatiste).
Comme théologien, il a reçu le courage de l'être, même s'il prend son point
de départ dans l'exégèse ou l'histoire. La « pertinence » et 1'« opérationna-
lité » de sa recherche dépendent de cette intention ; elles doivent peu, malgré
les apparences, à la culture d'une société empêtrée dans les difficultés de sa

sécularisation. Nous pourrions nous demander s'il y a plus et autre chose

dans la dogmatique que dans l'histoire au sens où cette discipline est

devenue le seuil et la nef de l'édifice théologique. La dogmatique tient sa

normativité de la révélation inscrite dans les témoignages de ses porteurs.
Les sciences de l'interprétation, dont l'histoire, au sens actuel du mot, ne

prétendent pas à une normativité quelconque. Leurs méthodes, leurs résultats

ne pourraient aider le dogmaticien dans la recherche de la normativité

que s'ils étaient susceptibles d'une redéfinition. Pierre Gisel a tenté cet effort
en retraçant l'histoire du problème des rapports entre la théologie et l'histoire

depuis le XVIIIe siècle et en examinant la solution que pratique
Käsemann. Certains jugeront sa tentative révolutionnaire; d'autres — et j'en suis

— à la fois comme novatrice et respectueuse de la tradition vivante de

l'Eglise, Ne montre-t-elle pas, en effet, que toute théorie de l'interprétation
ne peut se constituer que parce qu'il y a une réalité à interpréter et que cette

réalité précède l'interprète comme elle lui survivra enrichie de son interpré-



56 GABRIEL-PH. WIDMER

tation? Si la théologie est, comme le pense P. Gisel, une herméneutique, une
théorie et une pratique particulières de l'interprétation, sa « pertinence » et

son « opérationnalité » lui viennent d'abord et principalement de la réalité
qu'est la révélation consignée dans l'Ecriture et thématisée dans les dogmes.
L'innovation se situe du côté des méthodes, des instruments qui servent à

l'interprétation et du côté de l'incidence que leur usage a sur la formulation
des dogmes.

On le voit, le débat entre nous porte sur la normativité de la théologie à

la fin du XXe siècle, comme l'indiquent mes questions et cette remarque
finale. P. Gisel apporte avec son bel ouvrage une pièce importante au dossier

« théologie-herméneutique » ; cette étude critique n'en a décrit que quelques

aspects.


	Études critiques : la théologie dans la modernité

