Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Etudes critiques : la théologie dans la modernité
Autor: Widmer, Gabriel-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 47-56

LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITE

GABRIEL-PH. WIDMER

« L’histoire constitue le champ ou nait la théologie, parce que
la vérité de I’Evangile est fondamentalement et d’abord aux
prises avec l'histoire... mais inversement, c’est le théologien qui
lit I’histoire... I’histoire est la seule réalité a partir de laquelle on
pourra dire la vérité, mais il y a plusieurs maniéres de lire cette
histoire, différentes maniéres de la recevoir et d’en vivre» |

Telle est la these centrale soutenue par le nouveau professeur d’histoire
de la théologie moderne et contemporaine et d’apologétique de Lausanne
dans I'ouvrage qui lui a valu le titre de docteur en théologie de I'Université
de Geneéve. Pour la défendre, Pierre Gisel expose les résultats des
recherches d’Ernst Kédsemann tant en exégése qu’en théologie du Nouveau
Testament, ’histoire de la méthode historico-critique dés I’ Aufkldarung et les
conséquences que I'usage de cette méthode provoque en théologie systéma-
tique, lorsqu’il est associé a celui des méthodes des autres sciences
humaines.

Au courant des travaux les plus récents de ces disciplines et de leurs
influences sur la philosophie et la théologie, preuve en soit son imposante
bibliographie, P. Gisel pose et essaye de résoudre la question — ce sont la
ses propres termes — « de la pertinence et I'opérationnalité de la théologie »
a 'ére des sciences humaines. La lecture de ce gros ouvrage demande un
effort soutenu surtout de la part de ceux qui sont demeurés étrangers a la
transformation des problématiques et aux innovations terminologiques de
ces derniéres années; elle contribuera cependant a mieux leur faire
connaitre les données d’un probléme qui reste le souci premier du théo-
logien contemporain, quelle que soit sa spécialité.

En effet, quelle est la théologie qui convient a notre temps? Les méta-
physiques reéalistes et idéalistes s’effondrent, entrainant dans leur chute les
systemes théologiques qui y trouvaient des auxiliaires, ceux des théologiens
néo-scolastiques et néo-orthodoxes de toutes dénominations. L’historicisme
qui servait d’assise aux divers courants de la théologie moderne, lui aussi,
ne résiste pas a la critique des spécialistes des sciences humaines. Certains

! Pierre GISEL, Veérité et Histoire. La théologie dans la modernité, Ernst Kdsemann
(Théologie historique, 41). Beauchesne-Labor, Paris-Genéve, 1977, 675 p.



48 GABRIEL-PH. WIDMER

théologiens ont cherché a se raccrocher aux philosophies de I’existence, en
courant le risque de voir se creuser I'écart entre la Parole qui interpelle et
I'histoire de ceux qui en furent les témoins privilégiés, entre une nouvelle
compréhension de soi et la recherche historique.

En revanche, Kdsemann s’oppose a ceux qui sont conduits «a dénier en
profondeur toute pertinence théologique a I’historique (Historie)», cette per-
tinence dont justement Kédsemann s’est fait le « héraut» 2, en se distangant
de son maitre Bultmann. Le théologien se doit alors de définir les condi-
tions de «I’entrée du théologique en histoire, en réalité, en nécessité, en ins-
titution»3. Parmi ces conditions, I'’examen de la question du Jésus histo-
rique, du canon, de Fapocalyptique et de la pensée paulinienne retient
d’abord I'attention de P. Gisel, qui, tout en présentant les positions de Kése-
mann, les compare a celles de Bultmann, d’Ernst Fuchs, d’Ebeling pour ne
citer que les principaux. Ainsi, d’entrée, P. Gisel refuse de cantonner la
théologie dans les arriére-mondes de la spéculation ou la modernité vou-
drait I’exiler; {e théologien est partout ou I’homme agit, il n’a pas un
domaine réservé?. Qu’est-ce que Dieu pour I'histoire, qu’est-ce que I’homme
pour ’histoire, donc qu’est-ce que Jésus fut historiquement? Telles sont ses
questions. Car ce Dieu est celui qui fait cause commune avec un crucifie;
cet homme est celui qui doit étre jugé et sauvé pour pouvoir organiser un
nouveau modéle de société; Jésus le charge de ce mandat en préchant la
venue du Royaume.

L’examen du Jésus historique montre donc que la théologie est de nais-
sance et par essence inséparable de I'histoire et de la recherche historique.
Ne travaille-t-elle pas sur des documents dont elle doit examiner la compo-
sition, les sources, 'authenticité et les significations? Ne se constitue-t-elle
pas dans le cadre d’une institution, dont elle doit expliquer la constitution,
ses déviations dans leurs antécédences et leurs conséquences? Le théologien
poursuit ses recherches sur un objet qui est a distance de lui-méme et se pre-

2Cf. op. cit. p. 91. Cf. Pierre GISEL, « L’épitre aux Romains relue par E. Kise-
'mann », dans RThPh (1975), p. 45 ss.; « E. Kdsemann, ceuvre et projet théologique »,
dans Bulletin du Centre protestant d’Etudes, Genéve 1975, p.5ss.; « E. Kdsemann ou
la solidarité conflictuelle de I'histoire et de la vérité », dans Etudes théologiques et reli-
gieuses (1976), p. 21 ss. :

3 Vérité et Histoire, p. 34.

4 Cf. op. cit, p. 675. On pourrait donc montrer, a la lumiére de la critique du
christianisme, qu’il y a une pertinence théologique dans I’économique, dans le lin-
guistique, dans le psychologique, etc. par analogie avec ce que dit Gisel de la perti-
nence du théologique dans I’historique et cela dans la mesure ou I’économique, le lin-
guistique, le psychologique sont lestés d’historicité.



LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITE 49

sente a lui dans ses différences et sa diversité. C’était déja le cas pour les
auteurs des évangiles synoptiques>.

On sait, en effet, avec quelle insistance ces auteurs ont essayé d’écrire ce
que fut la destinée terrestre de Jésus, apres une période ou un certain
enthousiasme avait régné dans les communautés. Pour eux, le «récit»,
I’écriture narrative, leur apparaissaient comme une meédiation nécessaire
pour des croyants qui ne peuvent plus connaitre Jésus «selon la chair», ni
ne peuvent déja le connaitre dans sa gloire; ils exprimaient et faisaient
sentir les ruptures et les discontinuités constitutives de I’histoire dans
laquelle devaient témoigner ces croyants.

Quant au canon, sa formation découle de la diversité des lectures de
I’Ecriture, de la multiplicité des documents prétendant avoir une autorité et
d’autres phénomeénes historiques qui manifestent ’écart qui se fait jour
entre la parole proférée et sa transcription dans une écriture qui correspond
deja a une interprétation, puis a la distance entre I'auteur et le lecteur. Le
canon revétirait alors une « valeur paradigmatique en offrant une documen-
tation de cette histoire ou se joue I'Evangile» 6. Car, si I'histoire n’est pas la
source des principes de la révélation, elle est cependant le lieu de son dérou-
lement, son fondement en tant qu’elle en est le commencement et la fin. A
travers les successives et multiples composantes du canon des écritures, une
exigence d'unité se fait jour et prend forme dans ce que les herméneutes
désignent comme le « canon dans le canon», pour Kdsemann, la justificatio
impiorum.

L’ apocalyptique lui apparait comme la « mére de la theologie », en elle se
fait jour la portée matérielle et globale des revendications de I’Evangile: la
restauration des droits de Dieu et de sa souveraineté sur le monde, la vic-
toire de sa justice et la réalisation du salut impliquent 'attente du Fils de
"'Homme, son intronisation et ’envoi des croyants dans le monde pour y
témoigner de leurs engagements par leur service. En recourant a une lecture
typologique de I’Ecriture, I'apocalyptique refléte une « compréhension chre-
tienne de I'histoire»’ que la théologie relayera quand sa nécessité se fera
sentir aux communautés: «La théologie nait en situation de mission,
lorsque I'Eglise se doit de faire face a de nouvelles questions et a de nou-
veaux problémes, lorsque I'Eglise s’engage et s’expose dans le monde » .

La théologie de la croix, centre de la pensée paulinienne, ne concerne pas
seulement le salut de I'individu, mais aussi le developpement de I'Eglise et

5 P. Gisel se déclare disciple de P. Ricceur dont on retrouve ce trait de son herme-
neutique dans ces remarques, cf. Paul Ricceur. Eine Einfiihrung in sein Denken (Meta-
pher, p. 5 ss.), trad. Etudes théologiques et religieuses (1974), p. 31 ss.; «P. Ricceur ou
le discours entre la parole et le langage» dans RThPh (1976), p. 98 ss.

b Vérité et histoire, p. 158.

T Op. cit., p. 233.

8 Op. cit., p. 266.



50 GABRIEL-PH. WIDMER

I’avenir du monde; car elle est le point de départ d’une nouvelle création a
partir de I’éviction des puissances destructrices, du renouvellement de la
corporéite, le corps étant relation au monde, et de I’évacuation de toutes les
formes d’idéalisme et de spiritualisme; elle inaugure une restructuration de
la création, en supprimant les distinctions et les oppositions entre le sacré et
le profane: la nouvelle création se fait jour dans une nouvelle organisation
de la terre. La théologie se change alors en christologie qui n’est pas une
spéculation sur les deux natures du Christ, mais une étude de sa représenta-
tivité (de Dieu auprés des hommes, des hommes auprés de Dieu), de son
exemplarité en tant que prémices de I'«eschaton» et une analyse des exi-
gences éthiques que cette représentativité et cette exemplarité comportent
(I'obéissance dans la liberte, la lutte de la foi contre la superstition et I'incre-
dulité, etc.).

Apreés ces quatre illustrations du caractére historique de la théologie,
P. Gisel montre comment le recours a la méthode historico-critique en théo-
logie lui est conforme. Depuis que «la théologie lutte au cceur de la moder-
nité contre les dieux de la modernité»?, il ne peut plus étre question d’une
théologie spéculative et d’'une theologia perennis. Puisque, pour la moder-
nité, Dieu n’est plus dans un lieu privilégié, s’il est, il ne peut étre que sub
contrario dans I'histoire: «C’est seulement dans I'histoire que le Dieu de
I'Evangile est a I'ceuvre, c’est donc 1a qu’il faut penser Dieu» !9, sans I'iden-
tifier a la Raison hégélienne. Etant don, grace, Dieu n’est pas nécessaire.
L’Evangile dit Dieu. Puisqu’il doit le dire, c’est I'indice de son absence, de
son silence. De méme, Jésus est Dieu, tout en n’étant pas Dieu; il meurt
pour le Royaume et le Royaume n’est pas la. Ainsi «[’autre, c’est I’absent a
partir duquel s’organisent le discours et le monde... le discours théologique
vit de ’absence du Royaume» !l. Le théologien rejoint la modernité selon
laquelle le réel ne détermine plus le possible comme pour la métaphysique
classique, mais se définit par rapport a un possible, a une nouveauté en tant
qu’il est contingent.

Ces derniéres remarques empiétent déja sur I'exposé systématique des
théses défendues par P. Gisel. En effet, la recherche historique met en relief
les différences entre les dieux des métaphysiciens et le Dieu de la Bible qui,
lui, est «en histoire». «Il se dit au travers d’une histoire singuliére. Son
identité peut..., doit étre lue, déchiffrée, interprétée et non postulée... déduite
ou induite... L’identité de Dieu sera déchiffrée au cceur d’une histoire... Le
fait de Dieu dit son étre » 12. Ce fait de Dieu est Jésus-Christ inséparable des

9 Op. cit., p. 496.
10 Op. cit., p. 510.
I Op. cit., p. 525.
12 Op. cit., p. 538.



LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITE 51

récits qui lattestent; sa vérité se situe dans I'ouverture sur I’« eschaton»,
dans la possibilité d’'une nouveauté 3.

La théologie a qui toute spéculation est interdite ne peut étre qu’un exer-
cice de lecture qui est une opération productrice, créatrice, puisqu’en lisant,
le théologien retrouve un sens, en vue d’un nouveau sens, rappelle un éve-
nement en vue d’un nouvel événement. Il ne peut éviter de se poser la ques-
tion décisive: « Dieu a été dit, son identité et sa vérité sont entrées en his-
toire, ont €té portées au langage, comment dois-je parler pour que cette
vérité soit redite dans mon histoire?» 4. Seulement, et I’exercice de la lec-
ture y rameéne constamment, le scandale de la croix interdit d’identifier
Dieu et I’histoire et de vouloir connaitre Dieu immédiatement.

L’envoi du Fils par le Pére pour ouvrir les temps messianiques, son
combat pour la justificatio impiorum, sa défaite le confirment. Comme le
confirme a sa maniere ce qui sera plus tard élaboré comme dogme trinitaire
a partir de cette christologie événementielle.

L’origine et I'objet de la théologie définissent son statut épistéemologique.
Comme exercice de lecture de documents relatifs a une nouvelle histoire et
a une nouvelle praxis pour organiser I'espace des hommes !>, la théologie
requiert les services d’'une pensée capable d’exercer des fonctions a la fois
rétrospectives (faire mémoire de...) et prospectives (anticiper), mais refuse
ceux d’une sorte de lumen surnaturale qui ferait connaitre une révélation
supra-historique. Car, «la théologie a pour objet I'histoire de la christianite
comprise comme 'opérationnalité qui développe I'Evangile dans le temps
et I'espace» 1. Connaitre consiste a prendre en charge cette réalité pour y
faire advenir une vérité qui cherche a en émerger, c’est-a-dire a dechiffrer
des documents, a décoder des langages, a analyser leurs énoncés et leurs
interpellations.

Etant donné ce statut, il est arbitraire et artificiel de séparer la dogma-
tique de I’éthique, de réduire I’exégeése et I’histoire au role de disciplines
auxiliaires. On doit alors considérer les dogmes comme les principes struc-
turant une théorie et une praxis: «Ils disent les principes qui permettent
~ d’organiser et de lire le champ de la prédication évangélique, parce qu'’ils
sont eux-mémes les principes qui structurent le champ» 7.

En ce sens, la théologie présente trois niveaux, un niveau « positif»,
celui du sémantique, de la richesse des textes a interpréter; un niveau nor-
matif, celui d’une logique de la praxis, des engagements; un niveau généalo-

13 « Dans la maniére d’appréhender le réel, le théologien part toujours d'une réa-
lit¢ et d’une histoire; mais il la lit comme possible et donc la regoit comme pro-
messe» (op. cit., p. 535).

14 Op. cit., p. 538.

I5Cf. op. cit., p. 582-583.

16 Op. cit., p. 586.

17 Op. cit., p. 610.



52 GABRIEL-PH. WIDMER

gique, celui d’'une genese de la vérité qui fait que la théologie «tranche et ne
cesse de trancher dans I'histoire la question de la vérité: la verité de I’his-
toire, aujourd’hui et maintenant, et tous les jours a nouveau» '8, On pourrait
dire de la théologie prise dans sa globalité qu’elle est une méta-théorie, celle
de la christianité en tant qu’elle est dite et en tant qu’elle implique la
maniere de dire 'homme devant Dieu et Dieu devant I'homme.

Seulement cette méta-théorie n’est plus a la remorque des métaphysi-
ques, de leurs avatars; car la théologie, quand on prerid au sérieux son
statut épistémologique, «est et demeure lecture de I’histoire et rien d’autre.
Mais elle est lecture confessante de I'histoire; son mode d’exercice, c’est le
proces d’identification. C’est la confession du crucifié-Seigneur» '°. Qui
oserait alors taxer une telle théologie d’idéologie?

On ne sait ce qu’il faut le plus admirer dans 'ouvrage de P. Gisel, la
force de largumentation, I'ampleur de l'information ou la fermeté de
I'intention. Les spécialistes de I’histoire de la théologie moderne feront des
réserves sur la maniére dont 'auteur comprend le role de I’ Aufkldrung dans
la formation des nouvelles méthodes exégétiques et son influence jusqu’a
aujourd’hui. Les connaisseurs de I'ccuvre d’E. Kédsemann reprocheront
peut-étre a son présentateur d’avoir trop systématisé les résultats des tra-
vaux de I'exégéte et du théologien biblique. Pourtant les uns et les autres
s’accorderont 4 reconnaitre I'opportunité de cette publication, la seule que
nous ayons actuellement sur Kidsemann, en frangais.

Pour tenir compte de I'intention derniére de P. Gisel, je voudrais mener
une interrogation sur I'objet et I’exercice de la théologie, sur les notions
d’histoire et de vérité. Je le ferai sommairement. Cela me parait indispen-
sable si nous voulons voir plus clair dans la confrontation entre la théologie
et la modernité, une confrontation qui prend un tournant décisif au XVIII¢
siecle et dont nous sortons a peine a la fin du XXe,

La théologie est, pour un esprit classique, intellectus fidei; elle cherche a
rendre compte de ce qui, dans la révélation, est accessible a une intelligence
humaine renouvelée par la grace. La foi, en effet, est en quéte de I'intelligi-
bilité de son objet, la révélation de Dieu en Jésus-Christ. Mais la fides quae-
rens intellectum est a son tour inséparable de l'intelligence qui s’ouvre au
domaine de la foi sous la lumiére de la révelation, intellectus quaerens fidem.
Il y a convergence entre le dynamisme propre a la foi et celui qui définit les
opérations de l'intelligence. Et ce double dynamisme est déclenché par
I'interpellation de la Parole de Dieu qui se fait entendre dans les témoi-
gnages de ceux qui furent empoigneés par elle. Le théologien reconnait
I'autorité de ces témoins, cherche a définir la cohérence de leurs témoi-
gnages et a discerner la logique du dessein de Dieu a travers les étapes de sa

I8 Op. cit., p. 628.
19°Op. cit., p. 638.



LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITE 53

réalisation; il élabore une réponse, qui soit a la fois communicable et uni-
versalisable, a cette question: qui est ce Dieu qui intervient dans I’histoire
pour y accomplir son décret? Si on prend au sérieux et I'historicité des
temoignages et le caractére logique de I'initiative divine, peut-on concevoir
une théologie qui ne serait pas en méme temps, mais non pas sous le méme
rapport, fondée a la fois en histoire et dans 1’absolu? une théologie qui ne
soit simultanément « historique» et «spéculative»? Son objet, c’est-a-dire
Dieu en lui-méme et dans sa manifestation, n’est-il pas seigneur de I’éternité
et maitre de I'histoire? De tous temps, le théologien chrétien s’est heurté au
paradoxe de la kénose du Fils, a la tension provoquée par I'irruption de
’éternité dans I’histoire, au probléme des rapports entre ’absolu et le
contingent; il a bien di recourir a la spéculation pour clarifier les mystéres
chrétiens, méme quand il croyait se tenir trés prés de I’Ecriture en usant des
couples opératoires de littera et spiritus, de signum et res, de figura et veritas.
Méme si I'on parvenait a faire une critique radicale des ontologies, méme si
I'on réussissait a se passer de tout emprunt aux philosophies, la théologie
serait-elle soustraite a ’aspiration spéculative qui I’éléve a travers I’histoire
vers celui qui donne un sens a cette histoire? Et une telle aspiration qui lui
est inhérente n’est-elle pas le souffle méme de la foi?

Si, en cherchant a préciser I'objet de la théologie, on ne voit pas trés bien
comment faire I’économie de sa vection speculative, en sera-t-il de méme en
ce qui concerne son exercice? L'exercice de la théologie suppose, pour un
esprit classique, une double condition: d’'une part, I’action de ce Maitre
intérieur dont parle I’école augustinienne ou celle des dons de sagesse et de
science dont tient compte I’école thomiste en ce qui concerne le statut du
théologien, le témoignage intérieur du Saint-Esprit sur lequel insiste tant
I'école calvinienne; d’autre part, la mise en ceuvre d’une disposition de
I'intelligence qui puisse la rendre capable de son objet, des ressources de
son dynamisme et I'utilisation appropriée de toutes les richesses de I'infor-
mation historique, philologique, linguistique, etc. Ces deux conditions ne
sont pas incompatibles, méme si elles ne sont pas du méme ordre; I'une
concerne le théologien en tant que tel et elle reléve de la grace, I'autre est
relative a la dimension scientifique de sa recherche et elle appartient au
domaine du «plus ample informé». Le théologien moderne qui ne voudrait
tenir compte que de la seconde condition ne condamne-t-il pas sa théologie
a n’étre qu'une histoire des origines et du développement du christianisme
ou une phénoménologie de la religion chrétienne? En se limitant a I'usage
des méthodes du savoir positif (je ne dis pas positiviste), ne fausse-t-il pas
I'exercice de la théologie dont la particularité est de requérir une condition
que le théologien ne peut se donner a lui-méme? |

Quant a la notion d’«histoire», elle demande a étre analysée avec
rigueur, tant elle charrie d’équivoques. Ne désigne-t-elle pas d’un c6té I'une
des modalités essentielles de I'existence individuelle et sociale et de I'autre



54 GABRIEL-PH. WIDMER

les enquétes sur les formes changeantes et successives de cette modalité,
I’étude des phénomeénes considérés comme historiques a partir de leurs
traces? Pour le théologien, la Bible, qu’il considére comme Ecriture sainte,
n’est pas qu’un livre d’histoires ou un ensemble de récits; elle est mémorial
et prophétie, un ensemble de témoignages concernant le passé et le futur du
peuple de Dieu, qui doit servir a son édification historique; c’est pourquoi
elle est figurative: I’avenir, le Régne de Dieu s’annonce dans le présent
quand on le lit a la lumiére du passé ou Dieu est intervenu. Concevoir I'his-
toire comme figurative, c’est donc y découvrir des correspondances, des
concordances qui constituent a leur tour I’histoire en mémorial et prophétie.
~ Mais alors quelles sont les différences entre ce type d’historiographie pos-
tulé par la théologie et les modéles d’historiographies modernes et contem-
poraines? Quels rapports entre la notion de «concordance» et celle
d’«enchainement des phénomeénes», entre le concept de «correspon-
dance» et ceux de «fréquence», de «régularité»? Quelles relations entre
une démarche historique qui postyle I'action divine et des méthodes histori-
ques qui postulent I’exclusion de la transcendance? Ne convient-il pas
d’examiner de tres pres les « mentalités » ou se développent ces differentes
especes d’historiographie: mentalités archaiques et traditionnelles avec leurs
maniéres de penser, mentalités des sociétés qui s’organisent selon les
normes du nouvel esprit scientifique?

Le concept de «vérité» meériterait un traitement analogue. Pour la théo-
logie classique, vérité, réalité, accomplissement, plénitude interférent, parce
que la vérité coincidera avec I’achévement de I’histoire et sa transformation.
L’établissement du Royaume de Dieu dévoilera le sens des événements qui
I'ont prépare, la valeur des ceuvres de tout homme; la vision se substituera a
la foi, la possession a I'espérance. La nouvelle création est la vérite, en ce
qu’elle met un terme au mensonge de 'impiété, aux illusions de I'orgueil;
elle en abolit le chatiment, c’est-a-dire la mort. C’est pourquoi, si la vérité
met fin a la négativité sous toutes ses formes, elle instaure 'authentique
positivite, la vie, la liberté, la communion avec le vrai Dieu dans la réconci-
liation; elle est inséparable de Jésus-Christ, le témoin véridique, de I’Esprit
Saint qui fait marcher dans la vérité. Rien de commun avec cela dans les
conceptions modernes centrées sur les conditions du jugement vrai, sur les
procédures de vérification et de falsification. Les propositions historiques,
pour ne s’en tenir qu’a elles, sont conjecturales, soumises au plus informeé;
leur conformité aux documents qui leur servent de sources dépend des
méthodes qui ont conduit a leur énonciation. On pourrait dire que les
conceptions théologiques et scientifiques de la vérité découlent de deux pro-
fils épistéemologiques et méthodologiques si différents que leur rapproche-
ment devrait s’opérer avec d’infinies précautions. Comment dans ces condi-
tions procéder a une lecture de I'affrontement de la modernité et de la théo-
logie sans tenir compte des modifications radicales que la modernité a fait



LA THEOLOGIE DANS LA MODERNITE 55

subir a la notion de vérité de la pensée biblique a la suite d’ailleurs de I’anti-
quité patristique et du moyen age scolastique?

J’adresse ces questions a Pierre Gisel comme une pressante et amicale
invitation a poursuivre ses recherches. J’attire son attention et la mienne sur
un fait que nous connaissons, mais dont nous ne tirons pas certaines consé-
quences: tout au cours de son histoire bimillénaire, la théologie chrétienne
s’est construite non seulement en exploitant la carriére biblique, mais en
«pillant» les chantiers des philosophes et des idéologues, tout en ne voulant
rien leur devoir. Elle a constamment lutté contre tout confusionnisme en se
corrigeant, en se réformant; pourtant, elle s’est laissée aller souvent a des
compromis au risque de se perdre et de se détruire. L’histoire de la théo-
logie nous apprend que sa fonction normative est indispensable a sa survie.
Comment pourra-t-elle I'exercer, si elle ne fait pas la chasse a tous les agents
du confusionnisme que la modernité fait proliférer? Tache urgente, puisque
le devoir de la théologie est de fournir des normes au prédicateur, au
liturge, au catéchéte pour critiquer et orienter leurs activités ministérielles.
Comment I’Eglise pourrait-elle se passer de cette normative pour son édifi-
cation et sa mission, si elle ne veut pas s’exposer a la double tentation de se
dissoudre dans le monde ou de le régenter? Mais cette normative actuelle
peut-elle se fonder ailleurs que sur les dogmes, ces « principes structurants »
dont il aurait fallu souligner davantage la place et le role dans la confronta-
tion de la théologie et de la modernité au plan ecclésial?

Pour cette raison, le théologien moderne, le théologien contemporain ne
doit pas avoir honte d’étre un dogmaticien (je n’écris pas un dogmatiste).
Comme théologien, il a recu le courage de I'étre, méme s’il prend son point
de départ dans I’exégése ou I'histoire. La « pertinence» et I'« opérationna-
lité » de sa recherche dépendent de cette intention; elles doivent peu, malgré
les apparences, a la culture d’une société empétrée dans les difficultés de sa
sécularisation. Nous pourrions nous demander s’il y a plus et autre chose
dans la dogmatique que dans I’histoire au sens ou cette discipline est
devenue le seuil et la nef de I'édifice théologique. La dogmatique tient sa
normativité de la révélation inscrite dans les témoignages de ses porteurs.
Les sciences de I'interprétation, dont I’histoire, au sens actuel du mot, ne
prétendent pas a une normativité quelconque. Leurs méthodes, leurs résul-
tats ne pourraient aider le dogmaticien dans la recherche de la normativite
que s’ils étaient susceptibles d’une redéfinition. Pierre Gisel a tenté cet effort
en retracant I’histoire du probléme des rapports entre la théologie et I'his-
toire depuis le XVIII¢ siécle et en examinant la solution que pratique Kése-
mann. Certains jugeront sa tentative révolutionnaire; d’autres — et j’en suis
— a la fois comme novatrice et respectueuse de la tradition vivante de
I’Eglise, Ne montre-t-elle pas, en effet, que toute theéorie de I'interprétation
ne peut se constituer que parce qu'il y a une réalité a interpreéter et que cette
réalité précede 'interpréte comme elle lui survivra enrichie de son interpré-



56 GABRIEL-PH. WIDMER

tation? Si la théologie est, comme le pense P. Gisel, une herméneutique, une
théorie et une pratique particuliéres de I'interprétation, sa « pertinence » et
son «opérationnalité» lui viennent d’abord et principalement de la réalité
qu’est la révélation consignée dans I’Ecriture et thématisée dans les dogmes.
L’innovation se situe du coté des meéthodes, des instruments qui servent a
I'interprétation et du cété de I'incidence que leur usage a sur la formulation
des dogmes.

On le voit, le débat entre nous porte sur la normativité de la théologie a
la fin du XX¢ siécle, comme I'indiquent mes questions et cette remarque
finale. P. Gisel apporte avec son bel ouvrage une piéce importante au dos-
sier « théologie-herméneutique » ; cette étude critique n’en a décrit que quel-
ques aspects.



	Études critiques : la théologie dans la modernité

