Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Théologie analogique et théologie dialectique : pour G. Ebeling, a
l'occasion de son 65e anniversaire

Autor: Kraege, Jean-Denis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 13-34

THEOLOGIE ANALOGIQUE
ET THEOLOGIE DIALECTIQUE

JEAN-DENIS KRAEGE

Pour G. Ebeling, a l'occasion de son 65¢ anniversaire

Depuis bien des années I’observateur attentif de la situation théologique
en pays de langue tant frangaise qu’allemande s’apergoit du dépérissement
de la réflexion proprement systématique et doctrinale au profit des sciences
bibliques, de I’¢thique, des sciences humaines mises en relation avec la théo-
logie... La systématique est devenue I’apanage d’une caste de spécialistes
trop souvent sans emprise sur le peuple de Dieu ni méme en relation avec
lui. Admettons certes que la réflexion doctrinale coute trop d’efforts a
’homme d’aujourd’hui et qu’il préfére se rabattre sur des slogans dont on
peut changer sans trop de mauvaise conscience en fonction des modes. Il y
a pourtant aussi des raisons objectives qui font que I’on se détourne actuel-
lement de la réflexion systématique en théologie. La principale naus semble
résider dans la démesure des ouvrages de dogmatique qui, couvrant des
rayons entiers de bibliothéque pour dire la foi chrétienne, désesperent a
juste titre plus d’un étudiant ou pasteur avant méme qu’il se mette au tra-
vail. Cette démesure, qui semble un argument bien formel et anodin en
faveur de cette méfiance a I’égard de la dogmatique, est toutefois révélatrice
d’une conception globale de la théologie et de sa tache. Si I'on a besoin de
plusieurs milliers de pages pour dire la foi chrétienne, c’est que I’on a une
conception «englobante» du travail dogmatique. Comme I'a montré G.
Ebeling, la foi devient alors «un sac servant essentiellement a contenir des
objets déterminés. Si elle contient les objets de foi prescrits par le christia-
nisme, alors, a ce titre, elle est foi chrétienne. Si elle les contient totalement
et dans leur intégrité, alors elle est foi chrétienne orthodoxe, conforme au
canon de la foi. (...) La question de son essence s’exprime alors mieux de la
fagon suivante: quel est I'’ensemble des choses auxquelles il nous faut
croire?» !,

On peut pourtant concevoir le travail théologique d’un autre point de
vue: on ne cherche plus a tout dire en un systéme parfait (ou qui du moins
tend a la perfection), mais on tente de partir de I'individu aux prises avec

! G. EBELING, Das Wesen des christlichen Glaubens, Miinchen—Hamburg 19673, p.
17; trad. Paris 1970, p. 21.



14 JEAN-DENIS KRAEGE

Dieu et le monde pour qualifier tel aspect de son existence dans sa relation
au monde, a Dieu, a autrui, a elle-méme. Des lors les grosses sommes ne
s'imposent plus; on peut se limiter a une série d’articles et d’ouvrages de
dimension abordable qui s’attachent a une question existentielle ou a un
probléme théologique précis?. On construit ainsi une marguerite dont les
pétales, indépendants les uns des autres, mais qualifiés par une méme struc-
ture, sont tous liés & un méme centre: I’essence ou le fondement de la foi
chrétienne. Ce que, dans cet article, nous nous proposons de mettre en évi-
dence n’est autre que la structure de ces pétales confrontée a la structure
logique qui régit généralement les systemes théologiques englobants.

Cette seconde maniére, systématique mais non totalisante, de faire de la
théologie nous semble seule 2 méme de répondre au besoin ressenti par la
théologie systématique actuelle de retrouver le contact avec le peuple de
’Eglise. En offrant des réflexions limitées dont la structure interne peut
sans exagération étre appliquée a d’autres domaines du réel, a d’autres lieux
théologiques ou a d’autres questions existentielles, ce type de dogmatique
redonne aux chrétiens qui désirent penser aujourd’hui leur foi une arme
simple et maniable sans qu’ils soient effrayés par les sommes a ingurgiter
avant de pouvoir commencer — le peut-on alors jamais? — a réfléchir leur
foi. La maniére de travailler d’'un Luther et aujourd’hui d’'un Ebeling nous
semble offrir un excellent exemple de cette théologie qui garde alors tout
son caractére « pratique » 3.

I. LA DISTINCTION CHEZ M. LUTHER ET G. EBELING

Chez ces deux théologiens, la structure fondamentale de la réflexion
dogmatique est constituée par la distinction (Unterscheidung). Dans son
«Introduction a une doctrine théologique du langage»4, G. Ebeling,
lorsqu’il caractérise «les critéres d’'une doctrine théologique du langage »,
montre que I'un des critéres du discours théologique réside dans la distinc-
tion entre la loi et I'évangile’. La théologie a en effet pour objet I'évangile:
un discours qui contredit et est mis en question par les discours mondains
parce qu’il annonce la grace de Dieu manifestée en Jésus-Christ. L’évangile

2 Exemples: R. BULTMANN, Geschichte und Eschatologie, Tiibingen 1948; trad.
Neuchatel 1959. R. ScHAEFeErR, Der evangelische Glaube, Tiibingen 1973. F.
GOGARTEN, Verhdltnis und Hoffnung der Neuzeit, Stuttgart 1958; trad. Paris 1970. G.
EBELING, op. cit.

3 Cf. notre article « La théologie est-elle une science?», dans RThPh, 3¢ série, 26
(1976), p. 42.

4 G. EBELING, Einfiihrung in die theologische Sprachlehre, Tiibingen 1971. En fran-
cais, on se référera a I'ouvrage de R. MARLE, Parler de Dieu aujourd’hui, Paris 1975,
p. 185s.

Sid. p. 247 s.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 15

ne peut toutefois étre coupé de ces discours mondains sous peine de devenir
«langage de la non-foi»®. Il y a donc toujours une polarité 2 maintenir au
sein du langage théologique, polarité qui seule évite I'isolement de I’évan-
gile a I'égard de I’expérience mondaine — ce qui ferait de lui une « pseudo-
loi» — et empéche I'élévation de I’expérience mondaine au rang d’évangile
— ce qui en ferait un «pseudo-évangile». L’évangile doit donc dialoguer
sans compromis ni rupture avec les expériences mondaines: il permet au
chrétien de vivre de la liberté critique a I'égard du régne du monde et
empéche ainsi la loi d’outrepasser ses compétences, mais simultanément il
permet a 'individu de vivre de la liberté nécessaire a I’accomplissement de
la loi, étant admis au préalable que le chrétien est simul justus et peccator,
qu’il vit & la fois sous I’évangile et sous la loi.

Cette distinction qu’Ebeling donne ici pour fondamentale a tout dis-
cours théologique bien constitué se retrouve dans toute sa production théo-
logique. Elle prend naturellement des aspects fort divers en vertu de ses
lieux d’application, mais assure aussi 'unité de son ceuvre qui, au premier
abord, pourrait sembler constituée d’un amalgame de nombreux écrits dis-
parates et par la méme pourrait paraitre aussi déroutante que les sommes
théologiques en plusieurs tomes. Ebeling ne prétend toutefois nullement
avoir inventé avec la distinction une nouvelle logique théologique. S’il
I'applique, c’est en fidéle disciple de M. Luther’” qui découvrit lui-méme la
distinction en lisant I'apdtre Paul et Augustin. Toutefois, dans I’histoire de
la théologie, il est & nos yeux légitime de faire remonter ce nomen actionis
théologique a Luther. Il est, en effet, le premier a avoir utilisé systématique-
ment des couples théologiques comme structure fondamentale de sa
réflexion en leur appliquant la distinction telle que nous venons de
I’esquisser ci-dessus.

Il ne I’a toutefois pas fait par hasard! C’est d’'une part dans sa confronta-
tion avec ies lettres pauliniennes (dés son premier cours sur les Psaumes),
mais aussi dans sa discussion de la théologie scolastique que ce principe
s’est imposé a lui. Aussi, dans les théses proposées a la dispute de Heidel-
berg, Luther ancre-t-il la distinction de la loi et de la grice dans la theologia
crucis (théses 21-28) et oppose-t-il cette derniére a la theologia gloriae (théses
19-20). La distinction découle donc directement et nécessairement de la
théologie de la croix. Elle s’oppose par conséquent a la logique qui régit la
théologie de la gloire que Luther, dans sa theése 19, définit ainsi: la théologie
«qui considére que les choses invisibles de Dieu peuvent étre saisies a partir
de celles qui ont été créées ». Nous pouvons donc affirmer que chez Luther
la distinction qui découle de la théologie de la croix et la régit s’oppose radi-
calement a I’analogie qui structure la théologie de la gloire. Nous proposons

6id. p. 233.
7 Cf. G. EBELING, Luther, Einfiihrung in sein Denken, Tiibingen 1964, p. 125 s.



16 JEAN-DENIS KRAEGE

dans ce qui va suivre d’examiner en premier lieu les particularités de la
logique analogique pour revenir ensuite a une description plus précise de la
distinction.

II. L'ANALOGIE

2.1 Les théologies analogiques classiques

En quéte du discours sur Dieu le plus approprié, la théologie trouva
durant de nombreux siécles et trouve souvent aujourd’hui encore dans
I'usage du discours analogique la solution a son probléme.

Le discours analogique posséde deux fronts polémiques: le discours
anthropomorphe sur Dieu et le constat d’échec agnostique ou athée de tout
discours sur Dieu. En effet, parlant de Dieu avec notre langage, comment
ne pas réduire Dieu aux limites de notre univers mental? Or si I’anthropo-
morphisme en théologie n’est pas acceptable, il faut se résoudre a constater
I'impossibilité de tout discours sur Dieu dans les termes de la scolastique en
affirmant qu’il est impossible de parler de fagon univoque de Dieu et que
tout discours équivoque n’a aucune raison d’étre. Pris entre la nécessité d’un
discours univoque et I’équivocité de tout discours sur Dieu, on en appelle
au discours analogique pour tenter de donner une solution a cette
aporie.

Le discours analogique n’est possible que s’il existe au préalable un rap-
port de similitude entre les deux objets mis en relation (les analogués). 11
existera donc un analogon entre les deux analogués; les Grecs repris par
Averroés parlaient quant a eux d’un logos commun pour caractériser ce fer-
tium comparationis. Or, en vertu de la relation entre le logos et I’étre dans la
philosophie grecque, chacun des analogués se rapporte a une essence, un
mode de I’étre, un concept ou une qualité abstraite qui leur sont communs.
L’analogie, de purement logique qu’elle nous est apparue au départ, s’ancre
ainsi ontologiquement; a 'ordre de la connaissance et du discours corres-
pond — bien qu’institué différemment® — I'ordre de I'étre.

Qu’elle soit fondée sur un rapport ontologique de cause a effet ou qu’elle
soit primitivement un mode purement logique de mise en relation, toute
analogie posséde fondamentalement les mémes propriétés: une grande dif-

8 La connaissance et le discours sont par définition humains: ’homme cherche a
connaitre le monde, Dieu, lui-méme. A I'inverse, I'étre se donne a connaitre parce
que le premier il existe. Dans I'ordre de I'étre, Dieu crée le monde; dans celui de la
connaissance, I’homme remonte de la création a Dieu. L'ordre de la connaissance
présuppose donc nécessairement ’ordre de I'étre. On ne saurait remonter analogi-
quement des créatures au Créateur si ces créatures n’étaient pas ontologiquement
créatures et si elles ne possédaient pas des qualités dérivées, analogues a celles de
Dieu. L’analogie logique présuppose donc I’analogia entis.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 17

férence entre les deux analogués et une quelconque qualité commune aux
deux termes mis en relation. Au sein de ce qualificatif générique de I'ana-
logie existent toutefois divers types d’analogie qui peuvent étre distribués en
deux classes: les analogies d’attribution et celles de proportion.

1. Les analogies d'attribution retiennent seulement les qualités propres a
un analogué qualifié d’analogué principal. L’autre ou les autres analogués
sont dits derivés parce qu’ils sont ontologiquement dans un rapport de
cause a effet avec 'analogué principal. On parlera d’analogie d’attribution
extrinséque lorsque I'analogon de I'analogué principal n’appartient pas en
propre a I’analogué dérivé. On distinguera de méme une analogie d’attribu-
tion intrinséque lorsque les analogués dérivés possédent en propre la qualité
analogue qui leur a été attribuée définitivement par ’analogué principal.

2. Les analogies de proportion ne sont pas des analogies per derivationem
et ne possedent pas d’analogué principal. Nous appellerons analogie de
proportion dans un sens restreint une analogie qui rapporte I'une a 'autre
deux choses d’importance semblable. On distingue de cette analogie — tout
en restant dans le cadre d’'un méme type d’analogie — une analogie de pro-
portionnalité qui ne caractérise plus le rapport entre deux choses semblables,
mais le rapport de deux rapports analogues. Ainsi il y a analogia proportio-
nalitatis lorsque telle qualité est en ’'homme a la nature de ’homme ce que
cette qualité est en Dieu a la nature de Dieu. Comme I'analogie d’attribu-
tion, ’analogie de proportionnalité — la plus importante du point de vue
théologique — est dite de proportionnalité intrinséque ou extrinséque.

L'unité de ces deux types d’analogie — d’attribution et de proportion —
est donneée a la fois par leur rattachement aux deux grandes caractéristiques
de I'analogie (différence entre les deux poles et tertium comparationis) et par
leur commune fondation dans la ressemblance de la cause a I'effet. Ce fon-
dement est évident pour I’analogie d’attribution; il I'est moins en ce qui
concerne I’analogie de proportionnalité. Une ressemblance proportionnelle
existe pourtant en conséquence de la ressemblance de la cause a I'effet
sous-jacente aux deux rapports analogués®. Ces deux types d’analogie,
résultats du triple héritage platonicien, aristotélicien et neéoplatonicien
caractérisent le principe décisif du principe catholique romain fondé sur la
réflexion thomiste. Ils réapparaissent cependant aussi dans les orthodoxies
issues de la Réforme !0,

? La démonstration en est faite a propos de Thomas d’Aquin dans 'ouvrage de
H. CHAVANNES, L'analogie entre Dieu et le monde selon saint Thomas et selon Karl
Barth, Paris 1969, p. 136 s.

10’ Nous pensons en particulier a A. Quenstedt, a qui s’en est pris K. Barth (cf.
K.D.11/1, p. 267 s.). S’intéressant a I'étre commun a Dieu et a '’homme, il défend une
analogia attributionis intrinsecae indépendante de la révelation et de la grace. L'ana-
logon appartient proprie et per habitudinem, méme si C’est encore per dependentiam,

aux analogués dérivés. Cf. aussi H.-G. POEHLMANN, Analogia entis oder analogia
Jidei? Gottingen 1965, p. 38 s.



18 JEAN-DENIS KRAEGE

2.2 Critiques

Des le Moyen Age, I'analogie de I'étre a été combattue par des théolo-
giens qui sont loin d’étre marginaux. Duns Scot et Occam montrérent que
I’analogon commun aux deux analogués devait nécessairement étre un éle-
ment univoque!l. Ainsi présuppose-t-on a toute analogie qu'un discours
univoque peut étre tenu sur Dieu ou ses qualités et ne tient-on plus compte
de la différence infinie qui sépare Dieu de sa création. On nous objectera
peut-étre que cette constatation n’est pas valable pour ’analogie de propor-
tionnalité extrinséque car elle présuppose justement un sens équivoque a
I’analogon. Mais ne tofnbe-t-on pas alors dans I’excés contraire: I'impossibi-
lité de tout discours sur Dieu? L’analogie de proportionnalité est, en effet,
une équation insoluble car elle ne comporte pas une, mais deux inconnues!
Elle met en relation analogique le rapport de telle qualité humaine a la
nature de 'homme au rapport de telle qualité divine a la nature de Dieu.
Or, dans la résolution de cette équation quasi mathématique, si nous savons
avec une certaine approximation ce qu’est la réalité humaine (nature et qua-
lités de I’homme), nous ne pouvons avoir d’idée de la nature de Dieu ni de
ce qui pourrait lui étre proportionné. Il serait au reste absurde de prétendre
connaitre les qualités de Dieu puisque I'analogie a pour but de les déter-
miner! Est-il de plus légitime de séparer ainsi la nature et les qualités de
Dieu?

Soit I’analogie préesuppose donc une connaissance déja acquise de Dieu
(mais comment I’acqueérir sinon par la révélation?), soit elle accepte la dis-
tance infinie entre les analogués et se déclare incompétente dans I’exercice
de sa tache. Elle se révele incapable de concilier univocité et équivocité.

C’est également ce que 'on constate dans le cas de I’'analogie d’attribu-
tion qui, présupposant une connaissance de Dieu comme créateur, «ne
nous dit rien sur Dieu que les théistes n’aient déja accepté par avance — a
savoir qu’il est la cause des phénoménes finis»!2. Elle ne nous apprend
donc rien d’autre sur Dieu sinon qu’il est créateur, ce qui était le présupposé
de toute analogie d’attribution! On pourrait conjointement reprocher a
I'analogie d’attribution son indétermination: il n’existe aucune raison pour
qu’on ne qualifie pas Dieu de propre, de chaud, de pollué... Autant dire
alors que Dieu s’identifie a sa création dans ce qu’elle a tout au moins de
parfait. Ce risque de panthéisme ou d’anthropomorphisme couru par toute
analogie découle de la nécessaire qualité commune présente en chaque étre.
De plus il n’est pas évident que Dieu posseéde les mémes qualités que le
monde ou ’homme. L’analogie oublie la déchéance absolue de ’homme: la

I Cf. DuNs Scotus, Ord.1.d.3 (Ed. Vat. vol. III 1954, n. 26).
12 F. Ferre, Le langage religieux a-t-il un sens? trad. Paris 1970, p. 89.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 19

distance qualitative infinie qui sépare Dieu et les hommes. Cette derniere
critique est celle formulée par la néo-orthodoxie réeformée et en particulier
par K. Barth.

2.3 L’analogie barthienne

K. Barth adresse les plus vives critiques a l’analogie de I'étre, mais
reprend aussi, dans sa troisiéme période, ’analogie comme principe régula-
teur de sa théologie systematique.

2.31 Le refus de l'analogie de ['étre

Tout le monde connait la célébre phrase de I'avant-propos au premier
volume de la Kirchliche Dogmatik: «Je tiens |’analogia entis pour une
invention de I’Antéchrist et j’estime que c’est a cause de cela qu’on ne peut
pas devenir catholique» !3. Barth vise ici en premier lieu le systéme catho-
lique romain, mais aussi «la démarche qui va de Schleiermacher a Ritschl
et Herrmann», c'est-a-dire la théologie libérale!4. Contrairement a la
maniére dont procédent ces deux courants de pensée, Dieu et '’homme ne
sont pas pour Barth soumis a la catégorie et au genre de I’étre. Ainsi il ne
peut exister selon lui d’analogie entre Dieu et ’homme avant et indépen-
damment de Jésus-Christ, de la grace et de la foi. De méme aucune corres-
pondance entre la nature et la grace ne peut étre inscrite dans I’étre préala-
blement a I'incarnation (ce qui exclut tout synergisme). Barth refuse ainsi
toute généralisation ontologique de la realit¢ de Dieu et de celle de
I’'homme; il désire tout centrer sur I’événement de Jésus-Christ. Le tertium
comparationis entre Dieu et le monde ne peut plus étre I’étre ou les qualités
de I’étre, mais doit étre le Christ: le seul homme a étre vraiment analogue a
Dieu. A I'ontocentrisme de I’analogie traditionnelle, Barth oppose le chris-
tocentrisme de ce qu’il nomme I'analogia fidei.

2.32  Analogia fidei

Contre toutes les formes de synergisme, Barth accentue I'origine trans-
cendante de I'analogie: elle ne peut étre que don unilatéral de Dieu'>. En ce

13 K. BArTH, K.D. I/1, p. VIII; trad. fr. I/1.1, p. XIL

14 Cf., J. de SENARCLENS, Héritiers de la Réformation, 1, Genéve, 1956 ou sont pré-
cisés succinctement, dans une perspective barthienne, les points de rencontre du
neo-protestantisme et de la théologie catholique.

IS Cf. E. BURNIER, Bible et Théologie, Lausanne 1943, en particulier p. 167.



20 JEAN-DENIS KRAEGE

sens la création n’est ’analogue du créateur que dans la mesure ou Dieu la
rend constamment analogue a lui. Conformément a I’accent qu’il mettait
déja dans sa période «dialectique » sur la distance qualitative infinie, Barth
insiste d’abord sur 1’équivocation et le caractére purement extrinséque de
I’analogie. Contre le statisme des saisies habituelles et prékantiennes de
I’étre, Barth institue donc un actualisme ontologique ou «panactua-
lisme » 16,

Ce caractére absolument extrinséque de I’analogie n’interdit pourtant
pas chez Barth une connaissance analogique de Dieu. La foi est cet acte
humain qui connait analogiquement Dieu au travers de Jésus-Christ et qui
ne peut le connaitre que parce qu’elle correspond a I’acte divin qui reste tou-
jours premier. L’analogie de la foi résulte de I'autorévélation de Dieu et lui
est analogue dans I’ordre humain, ce qui implique qu’elle n’est jamais défi-
nitive mais doit constamment étre reprise parce que regue de Dieu.

L’analogia fidei ou relationis pallie ainsi certaines des critiques que nous
avons faites a I'analogia entis. L’aporie de I'analogia proportionalitatis est
compensée par l'insistance sur la révelation premiere de Dieu dans sa
parole. Ainsi peut-on connaitre soit la nature de Dieu, soit ses qualités:
I’équation n’est plus a deux, mais a une inconnue. De méme la connais-
sance de Dieu comme créateur que présuppose I’analogia attributionis est
donnée en Jésus-Christ a partir de qui les réalités divines et mondaines
peuvent étre relues.

Barth devra des lors donner une nouvelle interprétation de chacun des
types d’analogie décrits plus haut afin de pouvoir les intégrer a son sys-
tétme!’. La cohérence de ces divers types de I'analogie barthienne est

16 Nous reprenons cette expression a H.-G. POEHLMANN, op. cit., p. 154.

17 L’ analogia proportionis est la plus fréquente chez Barth (sans du reste qu'’il fit
correctement la distinction entre proportionis et proportionalitatis). Elle met en rap-
port d'analogie simple deux objets, tels par exemple la parole humaine qui est ana-
logue a la parole de Dieu. L’analogia proportionalitatis extrinsecae quant a elle peut
prendre des formes diverses:

(a:b) est analogue a (b:a): la liberté de Dieu pour ’homme est analogue a la liberté
de ’homme pour Dieu.

(a:a) est analogue a (b:b): Dieu est a Dieu dans un rapport analogue a celui qui lie
I’'homme a '’homme.

(a:a) est analogue a (a:b): Dieu est libre pour Dieu et de maniére analogue il est
libre pour 'homme.

(a:b) est analogue a (b:b): I'homme se rapporte a '’homme (par exemple a l'intérieur
du couple) comme Dieu a 'homme.

Dans chaque cas pourtant Barth part de Dieu (des rapports internes a la Trinité ou

de la révélation de Dieu a 'homme) pour définir la réalité humaine (soit la relation

de 'homme a Dieu, soit celle qu’il entretient avec son semblable). Il en va sensible-

ment de méme dans 'analogia attributionis extrinsecae dont Barth restreint I'usage a

la seule théologie. Dieu n’y est, en effet, plus un analogué, mais un analogans, I'attri-

bution y étant comprise dans son sens actif comme I'acte gracieux dont le caractére

extrinséque marque I’extériorité absolue du salut pour I'existence humaine.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 21

donnée par leur continuelle centration autour de I'extériorité de la révéla-
tion. Cette analogie échappe-t-elle pourtant a toutes critiques, méme si elle
ne tombe pas sous le coup de celles que nous faisions a I’analogie classique?

2.33 Critiques

En opérant le passage de I’analogia entis a ’analogia fidei, Barth a-t-il
institué¢ une logique théologique capable de rendre compte de I'objet de la
theologie? Nous ne croyons pas que ce soit le cas et si nous ne pouvons pas
le croire, c’est paradoxalement a cause de Barth lui-méme: a cause de la
théologie qu’il élabora dans sa période «dialectique». Certes Barth en a
conservé dans sa troisitme période (celle de la Kirchliche Dogmatik) le
christocentrisme, le caractére événementiel de la révélation, ’absolue exte-
riorité du salut, etc. ; pourtant, en réintroduisant I’analogie, il tombe sous le
coup de ses propres attaques a I'adresse des orthodoxies protestantes, du
libéralisme et du catholicisme! Sa préoccupation fondamentale, son point
de vue sur I'objet de la théologie redeviennent, en effet, dés son Fides quae-
rens intellectum'8 de type métaphysique et objectivant.

1. Le discours analogique barthien a pour but, comme celui de la scolas-
tique médiévale et des orthodoxies protestantes, de rendre possible un dis-
cours sur Dieu. Si la théologie dialectique s’est battue avec acharnement
contre le libéralisme qui ne parle plus de Dieu, mais seulement de 'homme,
elle a aussi mis fondamentalement en question les discours « dogmatistes »
sur Dieu'®. La théologie ne peut parler que de Dieu (von Gott) parce qu’a
partir de la révélation de Dieu (aus Gott). Tout discours sur Dieu présup-
pose que le théologien puisse se placer du point de vue de Sirius. Un tel dis-
cours a donc été rendu impossible depuis la critique kantienne de la méta-
physique. Seul un discours dialectique qui tient compte de la situation infra-
lapsaire et historique (geschichtlich) du théologien est a méme de donner a la
théologie sa juste — parce que humble — dimension. Le troisi¢me Barth, en
se permettant de parler de I’étre de Dieu, des relations intratrinitaires, du
rapport entre révélations économique et immanente, etc.?’, spécule sur

'8 K. BARTH, Fides quaerens intellectum, Anselms Beweis der Existenz Gottes,
Munich, 1931, trad. Neuchatel - Paris 1958.

'9 A propos de la «voie dogmatique»: dans les Anfinge der dialektischen Theo-
logie, hrsg. J. MOLTMANN, Munich 19743, p. 208 s.; en francgais: K. BARTH, Parole de
Dieu, parole humaine, Paris 1966, p. 216 s.

20 Cf. E. JUENGEL, Gottes Sein ist im Werden, Tiibingen 19672, ou tous ces thémes
de la Gotteslehre barthienne sont analysés de fagon concise.



22 JEAN-DENIS KRAEGE

Dieu et parla I'objective?!. Or, a cause de I'incarnation de Dieu dans I’his-
toire pour s’y révéler, toute spéculation, toute objectivation, tout jugement
du point de vue de Sirius doivent étre exclus de la théologie. Avec les réfor-
mateurs, la théologie devra étre comprise de fagon stricte comme cognitio
Dei et hominis?2.

2. Sur le plan anthropologique également Barth objective et tient un dis-
cours de type métaphysique. Refusant certes 1’objectivation de I'humanite
de 'homme que présuppose |'analogia entis et prenant parti pour une
anthropologie purement théologique puisque I’homme ne se révéle comme
tel qu'en Jésus-Christ, Barth pose pourtant qu’en celui-ci est donnée la
«définition ontologique» de I'homme. L’homme qui lintéresse est
I’Homme du général et de 'historico-mondial plus que I'individu aux prises
avec sa temporalité et en relation avec Dieu, le monde, les autres, lui-méme.
Ainsi dans I'analogie de proportionnalite, les qualités de 'homme ou de
Dieu sont toujours rapportées a leurs natures respectives. L’homme défini
analogiquement n’a dés lors guére a faire avec I'individu que nous sommes
vous et moi. Se refusant a tenir compte d’une anthropologie philosophique
dans sa théologie, Barth se révele en la matiere tributaire malgré lui d’'une
philosophie ontologisante, spéculative et objectivante.

3. Le christocentrisme barthien implique que le seul analogon possible
soit Jésus-Christ, mais Barth donne simultanément une image objectivée du
Christ. Jésus-Christ n’est, par exemple, plus tant le paradoxe qui nous met
en question, nous appelle a une décision et a une nouvelle compréhension
de nous-mémes (comme c’est le cas chez les grands témoins néotestamen-
taires), mais il devient I’objet et le donateur d’une connaissance. Cette foi-
connaissance va de pair avec le caractére spéculatif de la théologie bar-
thienne 3. Certes ’ontologie barthienne sur laquelle repose et a laquelle cor-
respond cette spéculation est entierement déterminée par 'acte premier de
Dieu. Elle n’en reste pas moins une ontologie générale d’ordre métaphy-
sique. Les questions fondamentales de la christologie barthienne relévent

2l L’une des grandes différences entre le discours métaphysique (mais panactua-
liste) barthien et les discours scolastiques réside dans le fait qu’il se contente d’objec-
tiver Dieu alors que les orthodoxies le réifient. L'objectivation est « un processus qui
projette comme objective une représentation. qui ne I'est pas»; la réification, par
contre, est «un processus qui représente un objet qui n’est pas une chose dans des
catégories propres a représenter les choses». Définitions données par P.-A. STUCKI
dans « A propos de I’herméneutique postbultmannienne» dans RHPR, t. 49 (1969),
p. 44 et 46.

22 Cf. I'article de G. EBELING: « Cognitio Dei et hominis» dans Lutherstudient. 1,
Tiibingen 1971, p. 221-272.

23 A propos de la foi-connaissance chez Barth: le paragraphe « Croire signifie
connaitre » de I'Esquisse d'une Dogmatique, Neuchatel—-Paris 1968, p. 27 s. A propos
de la spéculation dans le systéme barthien: H. ZAHRNT, Aux prises avec Dieu, Paris
1963, p. 131 s.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 23

d’un «savoir sur...» et non d’'une décision et d'une compréhension de soi
face a... C’est toujours un «étre commun» a Dieu et a ’'homme qui est
révelé en Jésus-Christ, méme si cet étre est don de Dieu?4. Barth compense
donc I'équivocité de laquelle il partait par une univocité christologique: une
univocité qui n’est conquise qu’au prix d’'une ontologisation de la représen-
tation du Christ dans le sens — non-démythologis¢é — des symboles de
I’Eglise ancienne.

Barth a tenté d’introduire I’extra nos absolu dans les préoccupations
meétaphysico-analogiques des orthodoxies scolastiques et protestantes, mais
n’a pas permis a sa théologie d’échapper aux dangers que représentent de
telles préoccupations. En réinjectant son christocentrisme purement: actua-
liste dans ce cadre méthaphysique, il a inféodé sa théologie a ce cadre sans
jamais parvenir a le faire sauter. Comme le fait remarquer E. Jiingel, ce qui
sur ce point separe Barth de son ancien frére en dialectique, R. Bultmann,
c’est que sa question fondamentale est la suivante: « Dans quel sens doit-on
parler de Dieu pour que I'on parle de Dieu?»?. Cette question implique
que le théologien se comprenne comme spectateur, d’'un point de vue exté-
rieur au drame, de 'autorévélation de Dieu et méme de la relation entre
Dieu et les hommes: il en parle comme d’un objet et non comme d’un TU
en face duquel il ek-siste. La théologie dialectique par contre — a laquelle
Barth souscrivit un temps — se caractérise par la question suivante: « Quel
sens cela a-t-il de parler de Dieu?»26. Le théologien ne peut étre théologien
que parce qu’il est pris a partie par ce TU qui le rencontre dans I'instant et
qui lui pose, entre autres, la question du sens qu’il y a pour lui a discourir a
Son propos. Se trouvant toujours impliqué dans la relation a Dieu, parce
qu’il est homme et reste homme, le théologien ne peut objectiver ni Dieu ni
cette relation: sa théologie ne peut étre qu’existentiale et dialectique.

Nous percevons ainsi qu’il existe au moins deux manieres radicalement
différentes de poser les questions en théologie. Plus encore, nous sommes
places face a deux logiques théologiques opposées: I'analogie et la dialec-
tique.

I1I. LA DIALECTIQUE

La dialectique comme logique théologique ne s’épuise pas avec la seule
théologie dialectique du début de ce siecle. On la trouve déja chez les réfor-

24 Sur ce point nous sommes d’accord avec H. CHAVANNES (op. cit. en note 9) qui
tente de concilier les analogies thomistes et barthienne. Remarquons toutefois qu'il
ne rend pas pleinement justice & ’analogie barthienne en n'accentuant pas suffisam-
ment son panactualisme et son christocentrisme.

25 E. JUENGEL, op. cit., p. 1 s. et 70 s.

26 R, BULTMANN, Glauben und Verstehen, vol. 1, Tiibingen 19614, p. 26 s.



24 JEAN-DENIS KRAEGE

mateurs, Pascal, Kierkegaard et chez certains théologiens héritiers des
«peres» susmentionnés. Se définissant contre toute théologie métaphy-
sique, la théologie régie par la dialectique part «d’en bas»: d’un point de
vue humain sur I’homme, le monde et Dieu. Elle ne se préoccupe conjointe-
ment que du rapport du sujet théologisant a I'objet de sa théologie. Or,
lorsque 'on veut s’abstenir de tout discours englobant et objectivant, on
doit se rendre a I'évidence que, vu sa finitude, ’homme ne peut qu’appro-
cher de la vérité en un processus quasi infini dans lequel les questions et les
réeponses lui font cerner cette vérité avec toujours plus de précision sans
qu’il lui soit pourtant jamais possible de mettre la main sur elle (c’est le dia-
legesthai du Socrate de Platon). Cela est vrai philosophiquement des vérités
anthropologiques et mondaines, ce I’est également, au plan théologique, de
la Vérité revélee.

Nous sommes toutefois bien conscient, en faisant usage du terme de
«dialectique », que I’on peut entendre bien des choses sous ce vocable. La
dialectique désigne des sens aussi €loignés les uns des autres que la spécula-
tion scolastique, la progression de I’Esprit hégélien vers le Savoir absolu, la
science de la contradiction socio-économique dans le marxisme... Pour

‘notre part, nous dirons que, comme dans chacune de ces acceptions, la dia-
lectique est d’abord mouvement, mais nous nous en démarquerons en affir-
mant qu’elle ne se résout pas en une quelconque synthése. S’il y a synthése,
elle ne peut étre que partielle et temporaire. La dialectique consiste, en effet,
en un mouvement incessant, parce que toujours a reprendre, entre deux
poles opposés, sans que jamais ces deux poles ne puissent étre dépassés ou
que I'un d’eux puisse étre aboli. La dialectique ainsi esquissée tient vraiment
compte de I'historicité de I'individu. Celle-ci n’implique-t-elle pas que I’exis-
tence doive toujours se reprendre, se recomprendre, se reconqueérir dans son
ambiguité face 4 de nouvelles situations? Seule une compréhension de soi
dialectique est a méme, a nos yeux, de structurer cette ambiguité. Seule, en
effet, elle permet a I'individu d’étre a la fois les deux poéles entre lesquels il
est tiraillé (intérieur et extérieur; loi et évangile; justice et force...). La dia-
lectique dont nous venons d’esquisser les linéaments est donc valable aussi
bien au plan philosophique que théologique. Toutefois en théologie —
puisque c’est elle qui nous intéresse avant tout ici — elle prend une forme
quelque peu particuliére. Afin de progresser dans I’explication de ce qu’il
faut entendre par «dialectique» en théologie, nous suivrons tout d’abord
les lignes tracées par la «théologie dialectique» des années vingt.

3.1 La théologie dialectique

La théologie dialectique a été conduite a structurer dialectiquement son
discours pour trois raisons qui s'impliquent les unes les autres: il n’est pas



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 25

possible de parler «sur» Dieu, il faut parler «de» Dieu (aus Gott); «si I'on
veut parler de Dieu, il faut manifestement parler de soi-méme »; si I'on veut
parler de sa situation devant Dieu, on ne peut en parler que dialectique-
ment.

a) Parler de Dieu et non sur Dieu.

Thése manifestement antimétaphysique, cette proposition signifie que
'on ne peut parler de Dieu qu’'a partir de sa révélation paradoxale en
Jesus-Christ. On ne saurait se passer de cette révélation, ni aller voir der-
riere cette révélation paradoxale. Or on ne peut cerner ce paradoxe, point
de rencontre de Dieu et de ’homme, qu'au moyen d’un discours dialectique
qui cherche a dire ce « medium non évident»?’. Le Dieu qui s’y donne a
connaitre est a la fois juge et justificateur, il prononce a la fois un oui et un
non sur mon existence... Le discours théologique ne peut jamais rester
crispé sur le seul oui ou le seul non: il doit sans cesse les rapporter I'un a
'autre sous peine de devenir objectivant et métaphysique et de ne plus
rendre compte de la révélation paradoxale de Dieu. Tel un danseur de
corde, le dialecticien court un danger infini a s’arréter en route, a cesser de
rapporter I'un a 'autre les contraires qui qualifient le paradoxe.

b) Sil'on veut parler de Dieu, on doit manifestement parler de soi-méme.?8

Parler de Dieu, donc du paradoxe, implique que I’on parle de I’existence
humaine puisque le Dieu qui s’est révélé paradoxalement en un homme n’a
eu d’autre finalité que de rencontrer les hommes au cceur de leur vie, ces
hommes qui tentaient de I'objectiver, de le tenir a distance, de s’en passer.
On ne peut parler du paradoxe, qui n’est paradoxal que pour I'existence de
I'ancien adam et qui n’a pour finalité que sa transformation en nouvel
adam, sans parler de I’existence humaine. Nul ne peut dés lors parler cor-
rectement de Dieu sans parler de 'homme, ni parler authentiquement de
’homme sans parler de son face a face avec Dieu. Nous voyons ici
apparaitre une seconde dialectique qui vient s’adjoindre nécessairement au
discours dialectique «a propos de Dieu»: une dialectique qui caractérise la
relation entre Dieu et I'individu placé face a lui par le paradoxe.

27 Ce « medium non évident» n’a rien & voir avec |'analogon de la théologie ana-
logique. Il représente tout d’abord la seule chose qu'il soit possible de dire de Dieu,
alors que I'analogon permet de parler d’'un Dieu qu'il s’agit d’aller chercher derriére
'incarnation (cf. la trinité immanente). Ensuite, il me rencontre dans mon existence
et n’a rien d’un mode de ’étre commun a Dieu et aux hommes. Enfin, il est «non
évident », c’est-a-dire qu’il n’est rencontré que dans la foi, alors que I'analogon est
univoque et est rencontré par la raison.

28 R. BULTMANN, Glauben und Verstehen, vol. 1, p. 28.



26 JEAN-DENIS KRAEGE

c) L'individu, dans le face a face auquel le contraint le paradoxe, est appelé a
se comprendre lui-méme dialectiquement.

Dans la mesure ou Dieu se révéle a la fois comme caché et révélé, dans
la mesure ou le paradoxe est a la fois Jésus et Christ, dans la mesure ou la
parole que Dieu nous dit est évangile et loi, I’existant devra se comprendre
comme juste et pecheur, comme ancien et nouvel adam, comme vivant sous
la loi et sous I'évangile... La compréhension de sa vie devant Dieu qui
caractérise la foi chrétienne doit étre décrite dialectiquement parce que la
foi ne peut se vivre que dialectiquement. Le discours théologique qui a pour
mission de rendre compte du paradoxe et de I'existence paradoxale qui lui
doit correspondre ne peut se dire et étre approprié que dialectiquement.
Mais de quel type sera cette dialectique théologique?2?

3.2 Logique et dialectique.

Kierkegaard, le pere de la théologie dialectique et existentiale, nous
parait fournir ’exemple méme de la logique dialectique telle qu’elle peut et
doit étre reprise par une théologie dialectique comme celle dont nous
venons de décrire les linéaments. Nous tenterons de préciser cette structure
logique de la dialectique a partir de quelques textes de La maladie a la
mort30. L’application choisie: la dialectique entre la foi et le péché, qualifie
d’abord le troisiéme niveau dialectique mis en évidence ci-dessus.

Toute la pensée kierkegaardienne ou presque se démarque du systéme
hégélien qui lui aussi se veut régi par un certain type de dialectique?!. Se
donnant pour fin de cerner la bonne maniére de poser la question du péché,
Kierkegaard affirme contre cette « dogmatique spéculative» qu’est la philo-
sophie hégélienne: « Le péché n’est pas une négation, mais une position ».
Pour Hegel, en effet, le péché se caractérise comme négation de I’état créa-
tural, la négation de la négation étant appliquée au repentir. La critique de
Kierkegaard porte d’abord sur le « passage» dialectique. Du point de vue
de Dieu dont voudrait rendre compte la spéculation hégélienne, «le suc-
cessif n’existe pas, aussi tout est, et il n’y a pas de passage» (p. 192). Il en

29 Nous parlons de cette dialectique théologique au singulier car, malgreé ses trois
lieux d’application, il existe structurellement une seule dialectique. Cela semble aller
de soi puisque en vertu de la dialectique «b» on ne peut parler de la dialéctique «a»
sans parler de la dialectique «c» et vice versa.

30 Dans les pages qui vont suivre, nous citerons cette ceuvre essentielle de S. Kier-
kegaard, d’apreés I'édition parue dans la collection Idées — NRF sous le titre: S. KIEr-
KEGAARD, Traité du désespoir, Paris 1967. Pour plus de commodité, nous introduirons
les références dans le cours de notre texte.

31 Pour une esquisse de la dialectique hégélienne consxderee sous I'angle de la
logique: D. DUBARLE et A. Doz, Logique et dialectique, Paris 1972.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 27

découle que «le besoin probable (...) des chrétiens d’aujourd’hui, c’est juste-
ment un peu d’ignorance socratique sur le chapitre du christianisme» (p.
194). La reflexion théologique doit donc trouver un autre mode de « posi-
tion» du péché que la spéculation; il faut que le passage soit le produit de
I'intentionnalité de I’existence puisque ce ne peut étre celui de I’Esprit
absolu. On est des lors obligé de dire que le péché est position: position de
I'individu devant Dieu. Cela ne peut étre établi par la pensée pure: le péché
doit étre cru, car «croire est le rapport de I'homme au divin» (p. 188) et
dans le péché, il n’en va de rien d’autre que de cette relation. Déniant ainsi
toute valeur a la dialectique hégélienne, ce moteur du systéme spéculatif,
Kierkegaard retrouve en un certain sens la fonction kantienne antimétaphy-
sique de la dialectique, bien qu’il ne la limite nullement & son rdle de
garante des jugements transcendantaux ni a sa fonction morale32. Remar-
quons encore que la critique kierkegaardienne de la dialectique hégélienne
est fort semblable a celle que nous faisions plus haut de I’'analogie 3.

Kierkegaard va opposer, toujours sur cet exemple du péché, une dialec-
tique non spéculative mais existentielle a la triade hégélienne: thése, anti-
these, synthése. « La dialectique du péché suit des voies diamétralement
opposeées a celles de la spéculation» (p. 229). Ces voies sont esquissées dans
une note (p. 224) du chapitre consacré au scandale (V/2). Le scandale est le
contraire de la foi. Toute la dialectique kierkegaardienne va se détacher sur
cette opposition infinie entre ces deux manieres de se comprendre face a
Dieu: la foi et le scandale. Pourtant, sans la possibilité du scandale, la foi est
reduite a I’état de simple comportement sociologique et le scandale face a
I'incarnation et & la croix appelle la foi comme seule possibilité d’anéantir
sa souffrance. « Le désespoir du péché, qui ne cesse d’étre dialectique, est
(aussi) entendu ici comme mouvement vers la foi» (id.). « Comme possible
aboli, le scandale est bien un élément de la foi» (id.). La foi sans le péché —
a supposer qu’elle soit possible — n’est que fausse foi, illusion, plus encore:
pur péché! Ainsi le scandale est simultanément «un bien» et le péché par
excellence. Il est impliqué par la foi et implique la foi.

Contrairement a la dialectique hégélienne, cette dialectique n’a rien de
rationnel: elle est paradoxale. Ainsi se conforme-t-elle au fondement de
I’existence qu’est pour la foi le paradoxe absolu. En ce sens, elle est inte-
nable en elle-méme: elle doit toujours a nouveau étre renouvelée par
'action d'un extra nos. L’individu est incapable d’en maintenir le mouve-
ment pleinier; seul Dieu peut poser cette dialectique dans son authenticiteé.

32 E. KANT, Critique de la Raison pure, Paris 19686, p. 251 s.

33 Le rapprochement est opéré par DUBARLE et Doz (op. cit,, p. 188 s.). Méme si
Hegel introduit la contradiction — et donc la vie — dans I'identité de I’étant parme-
nidien, il le fait au niveau spéculatif. Le Concept, par exemple, est chez lui médiateur
de I'étre et de I’essence de méme que I'étre analogue chapeaute de fait les deux analo-
gues.



28 JEAN-DENIS KRAEGE

Il en va donc de méme pour la dialectique et pour le paradoxe: ils n’exis-
tent que par l'irruption du divin dans le mondain, de I’éternel dans le tem-
porel... L'un des pdles de la dialectique, sans étre abusivement accentué au
détriment de I'autre, sera dés lors pondéré parce qu’il est posé de I’extérieur
de notre réalit¢ mondaine et qu’eschatologiquement il est seul a subsister.
Ainsi, dans la dialectique de la foi et du péché, la foi est don de Dieu et
eschatologiquement elle est seule a subsister.

Ces dernieres réflexions sur la dialectique nous permettent de faire deux
remarques annexes: la dialectique est le propre de la compréhension. de soi,
du monde et de Dieu de I’homo viator qui chemine en direction du but déja
atteint sub contrario, mais pas encore en plénitude. En second lieu, la dialec-
tique de I'existence chrétienne est une «dialectique paradoxale»34 car elle
est posée par le paradoxe absolu.

Nous avons maintenant en main les principaux éléments constitutifs de
la dialectique paradoxale de I’existence chrétienne dont les caractéristiques,
nous I'avons vu, sont semblables a celles des deux autres dialectiques théo-
logiques (celles qui qualifient le discours a propos de Dieu et la cognitio dei
et hominis). Il nous est donc possible de tenter une formalisation logique de
cette dialectique. Le statut de cette formalisation doit étre d’emblée claire-
ment précisé: il ne peut s’agir d’'une recette de cuisine applicable a tous les
cas particuliers de dialectiques et a tous les couples que I’on peut rencontrer
dans sa réflexion théologique ou philosophique; il ne s’agit que d’une tenta-
tive d’approcher I’essence de la dialectique paradoxale et d’elle seule; toute
application de cette structure formelle a une dialectique concréte reléve de
I’examen minutieux des particularités de cette dialectique: elle devra étre
modifiée en conséquence. Il n’en va donc pas d’une définition mathéma-
tique de la dialectique, car comme I’avait déja bien vu Hegel, la logique ne
peut pleinement rendre compte du mouvement qui la constitue; il ne pourra
donc en aller ici que d’une approximation purement descriptive et formelle
de la logique dialectique excluant tout systeéme.

Les ¢éléments entrant dans cette formalisation sont de trois ordres: les
deux poles qui sont absolument et tragiquement antinomiques; I'implica-
tion réciproque de ces deux poéles; la pondération de 'un des pdles. Nous
nous proposons en conséquence d’écrire la dialectique de la maniére sui-

vante:
AZb2((AZ2D)

La premiére parenthése caractérise 1’opposition radicale en termes
d’implication de sorte que le langage logique utilisé dans les deux paren-
théses soit unifié. La majuscule « A» exprime la pondération de I'un des

34 Dans le Post-Scriptum aux Miettes philosophiques, Paris 19682, p 385 s., le dia-
lectique qualifie le stade «religieux paradoxal». Cf. aussi DUBARLE et Doz, op. cit,,
p. 228.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 29

poles. Quant a la double implication qui lie les deux parenthéses, elle
montre l'interdépendance nécessaire de ces deux conditions de la dialec-
tique que sont ’opposition absolue et 1’implication réciproque. Une dialec-
tique ainsi caractérisée est bel et bien paradoxale: le tableau de vérité d’'une
telle expression donne une série entiére de faux! La logique de la révélation
et corrélativement de la foi chrétienne ne peut donc étre que I’étude logique
d’une folie: folie de la croix, folie de la foi.

3.3 Analogie, dialectique, distinction

Nous voyons dés maintenant avec davantage d’acuité les différences qui
existent entre ces deux logiques théologiques que sont I’analogie et la dia-
lectique. Elles qualifient deux modes de théologiser radicalement opposés et
ont pourtant fondamentalement une visée commune: parler de I'indicible:
Dieu, a des étres ambigus: les hommes. Pour les tenants de la logique analo-
gique, cela n’est possible qu’en cherchant a qualifier I’étre et les qualités de
Dieu de fagon analogue a la maniére dont on le fait pour telle ou telle réa-
litt mondaine. Chez K. Barth, les termes « Dieu» et «réalité mondaine »
sont simplement inversés dans la proposition précédente. Le théologien qui
régit son penser au moyen de la dialectique parle par contre de Dieu en
tenant réellement compte de la distance qualitative infinie qui le sépare de
Dieu et reconnait qu’il ne peut en parler qu’a partir de I'incarnation, ce lieu
ou Dieu se donne a connaitre de fagon absolue a 'homme et ou il révele a
celui-ci sa condition véritable. La théologie analogique, qui opére par com-
paraison et se situe donc en dehors du drame, tiendra dés lors un discours
sur Dieu, alors que la théologie dialectique parlera de Dieu, s’occupera de la
relation de Dieu et de ’'homme et sera ainsi une cognitio dei et hominis. La
premiére sera objectivante sinon méme réifiante, la seconde, parce qu’elle
tient compte du sujet théologisant, sera existentiale. Au point de vue de
Sirius de ’analogie s’oppose ’humilité du point de vue humain de la dialec-
tique; alors qu’une théologie se préoccupe d’abord de I'étre commun entre
le créateur et sa création institué par grace (a moins que celle-ci soit infuse),
'autre s’attache d’abord — sans jamais 'oublier — a la différence infinie
qui existe entre eux et qui est rompue paradoxalement par la grace imputée
par Dieu a I’homme; si I’'analogie travaille avec des concepts abstraits pour
saisir le général, la dialectique vise a la concrétude car elle a pour objet
I'individu; I’'analogie cherche a qualifier la nature des hommes, des choses
et de Dieu, la dialectique: I'existence intentionnelle d’'une personne dans sa
relation a... Conjointes a ces deux théologies et a ces deux logiques, nous
trouvons donc deux ontologies radicalement divergentes.

Mais la distinction luthérienne et ébelingienne dont il était question plus
haut, dans quel rapport est-elle avec la dialectique et I'analogie? L’analogie,
nous I’avons vu chez Luther, est radicalement opposée a la distinction. Cela



30 JEAN-DENIS KRAEGE

n’implique pourtant pas encore la nécessaire identification de la distinction
et de la dialectique. Leur proximité parait toutefois deés I’abord assez évi-
dente et nous irons méme, aprés démonstration, jusqu’a les identifier. La
distinction posséde, en effet, la méme structure logique que la dialectique.
Toutes deux établissent une relation, composée d’'un mouvement sans fin,
entre deux poles tragiquement opposés. L’'un de ces poles est pondéré ou
authentifié de I'extérieur de la réalité humaine et mondaine qui qualifie
'autre. Le mouvement dialectique et la distinction posent des implications
réciproques entre ces deux poles sans que jamais cependant ils ne s’unissent
en une synthése qui reprendrait leur « étre commun». En second lieu, nous
dirons que distinction et dialectique qualifient les mémes lieux théologi-
ques: la «connaissance» et le discours a propos de Dieu (par exemple: le
Dieu caché et le Dieu réveélé), la relation entre Dieu et I'individu (la parole
de Dieu comme loi et comme évangile), enfin la compréhension de soi de
I’homme coram Deo (les deux régnes). En troisiéme lieu, nous reléverons
une méme ontologie existentiale conjointe aux théologies régies par ces
deux logiques et qui les qualifie ainsi de « théologies pratiques». Il en va, en
effet, dans la distinction aussi d’une ontologie existentiale dans la mesure
ou c’est toujours I'individu dans sa relation a Dieu qui en est I’objet.

Nous pouvons ainsi déterminer deux classes de théologies régies cha-
cune par une logique bien spécifique. Cette classification ne manifeste nul-
lement de notre part la volonté de réduire toutes les théologies a ce qui
pourrait passer pour deux cas particuliers. Il faut absolument reconnaitre a
chaque théologie sa spécificité, mais nous devons aussi admettre que,
malgré les grandes différences qui peuvent les séparer, certaines théologies
ont en commun une méme logique, une méme conception du travail théolo-
gique et qu’elles sont connexes d’'une méme ontologie. Ainsi I’histoire de la
théologie nous permet-elle de distinguer des théologies englobantes qui se
disent en des systémes objectivants, sont régies par I’analogie et sont liées a
une ontologie spéculative et metaphysique, alors que d’autres théologies qui
désirent rendre au croyant son autonomie théologique sont régies logique-
ment par la dialectique et sont conjointes a une ontologie existentiale.
Ayant jusqu’ici analysé ces conceptions opposeées de la théologie et les deux
logiques qui les régissent, il nous reste a examiner succinctement les deux
ontologies qui les sous-tendent.

IV. LE CONFLIT DES ONTOLOGIES

« Sous-tendre » n’est peut-étre pas le meilleur vocable possible pour qua-
lifier le rapport entre ontologie et théologie! Il vaudrait mieux parler moins
unilatéralement de «conjonction» entre telle ontologie et telle théologie.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 31

Apres les assertions que nous avons proférées au sujet de I'objet de la theé-
ologie constitué par la foi dans sa relation dialectique a I'expérience mon-
daine, nous ne saurions, en effet, ni séparer, ni poser dans un rapport de
dépendance unilatérale la théologie et I'ontologie philosophique. Il n’est
pas indifférent a ce sujet que les théologies analogiques aillent de pair avec
une relation fallacieuse entre théologie et philosophie: soit, comme dans la
scolastique, elles confondent théologie et philosophie, soit, comme chez
Barth, elles dissocient radicalement ces deux disciplines. Aucune de ces
deux solutions n’est satisfaisante car toute confusion de la théologie et de la
philosophie empéche la théologie de rendre compte du scandale que repré-
sente pour toute raison humaine I'incarnation et la croix; réciproquement
aucun cloisonnement ne prend en considération la réalité théologique, car
toute théologie qui se veut encore interprete des textes bibliques fait usage
d’'une herméneutique aux présupposés philosophiques évidents et néces-
saires. Seule une dialectique qui conserve aux deux disciplines leur auto-
nomie et leur spécificité opératoire est donc correcte en la matiére?>. Mais
qui dit dialectique entre théologie et philosophie affirme parallélement qu’a
chaque classe de théologie correspond une classe de philosophies et par la
une classe d’ontologies.

Il est possible de reprendre comme correspondants de la théologie les
ontologies classiques héritées de la philosophie grecque. Nous les appelle-
rons « ontologies métaphysiques» dans la mesure ou elles se préoccupent de
I’étre des choses et du monde en faisant abstraction du sujet transcendantal.
Il va des lors de soi que ces ontologies privilégient 'universel et le général
aux dépens du particulier et de I'individuel. Ce qui les intéresse, c’est la
nature des objets physiques, culturels, d’autrui, de la connaissance, etc. et
non le rapport de mon existence a autrui, a ces objets, a elle-méme... Une
telle spéculation ne peut rendre compte de I'historicité ni de I’existant, ni
des objets visés par la conscience intentionnelle. Il va de soi que dans ce
contexte on se permet aussi de parler sans ambage en philosophe de cet
objet certes supérieur aux autres, mais qui reste un objet du savoir parmi
tous les autres: je veux parler de « Dieu». Le discours sur Dieu, qui ne se
congoit alors que si on le constitue au moyen de I'analogie, représente la
nécessaire conséquence de cette préoccupation métaphysique et objecti-
vante que |’on retrouve tant en philosophie qu’en théologie (quand celles-ci
ne sont pas confondues ou inféodées I'une a I'autre!). _

[l est pourtant possible de conjoindre une ontologie radicalement diffe-
rente a la théologie. A la suite de la critique kantienne de la métaphysique,
on ne peut plus, en effet, parler de 1’étre sans tenir compte de la conscience

35 Cf. P.-A. Stucki, Herméneutique et Dialectique, Genéve 1970, p. 23-35.



32 JEAN-DENIS KRAEGE

constituante. Plus encore, Husserl nous a appris qu’en réintroduisant le
«sujet », on s'interdit tout accés 4 1’étre méme: la seule maniére correcte de
philosopher consiste & mettre entre parenthéses toute thése ontologique. En
un premier temps, la philosophie aura pour tache de clarifier et d’ordonner
les unes par rapport aux autres des significations, des essences, des concepts
qui se donnent intuitivement a connaitre. Il en résultera, lorsque I’'on
regroupe et met en relation correcte les essences relatives @ une méme
région d’objets empiriques, une éidétique particuliére que I'on qualifiera
avec Husserl d’ontologie régionale. Ces ontologies régionales, qui restent
marquées d’un «index ontologique nul », n’ont de valeur que dans leur rap-
port a I'existence individuelle. Celle-ci les met en relation les unes les autres.
En étudiant ces liaisons entre ontologies régionales, le philosophe constitue
ce qu’il est convenu d’appeler une anthropologie philosophique, laquelle met
en évidence des questions existentielles auxquelles répondent des attitudes
existentielles. L’ontologie s’identifiera donc a I'anthropologie philosophique3.
Nous parlerons dans ce cas, pour simplifier le vocabulaire dont nous fai-
sons usage, d’ontologie existentiale.

La theologie solidaire de cette ontologie existentiale ne pourra plus
parler de Dieu comme d’un objet parmi d’autres ni, a fortiori, ne pourra
I'identifier & I’étre méme. En théologie comme en phénoménologie de la
religion, il ne sera des lors plus possible de parler de Dieu sans parler de
son rapport a I'existence humaine. L’objet de la théologie ne pourra plus
etre d’ordre métaphysique; il sera obligatoirement d’ordre historique,
concordant en cela avec I’événement « historique » de I'incarnation et de la
croix?’. La théologie solidaire d’une telle ontologie existentiale ne peut étre
qu’une théologie dialectique. La théologie dialectique et I’ontologie existen-
tiale ont, en effet, en commun leur préoccupation centrale pour I’existence
individuelle dans sa relation a ce qui lui est extérieur. La dialectique est
reconnue seule capable de qualifier cette relation, la compréhension de soi
face a cet « extérieur », ainsi que tout discours sur ce vis-a-vis de I’existant.

*
* *

Nous nous sommes arrété a la structure formelle immédiate de deux
classes de théologies; nous avons décrit les logiques qui structurent leur dis-
cours a propos de Dieu; nous avons examiné les ontologies dont elles sont
solidaires. A chaque fois, nous avons vu s’opposer les mémes valeurs, les
mémes catégories, les mémes points de vue. Au discours englobant s’oppose

36 Pour une démonstration plus compléte: P.-A. Stucki, op. cit., p. 103-112, ou il
dialogue avec M. Heidegger, obtenant des résultats similaires par des voies quelque
peu différentes.

37 Cf. F. GOGARTEN, Entmythologisierung und Kirche, Stuttgart 1953, en particulier
le paragraphe « Die Entlésung des metaphysischen Denkens durch das geschicht-
liche», p. 41 s.



THEOLOGIE ANALOGIQUE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 33

un discours qui rend autonome; a la spéculation du point de vue de Sirius,
la réflexion du point de vue de 'homme; au général, I'individu; a I'ana-
logie, la dialectique.

Le depart entre ces deux modes de réflexion théologique reléve a la fois
d’'une option doctrinale et de I'’examen de la fidélité de ces théologies a
I’Ecriture. Nous avons de fait plaidé tout au long de cet article pour la thé-
ologie dialectique. Il nous semble, en effet, qu’elle seule rend compte de
I'unique fondement possible de la foi chrétienne: I'événement « historique »
et paradoxal de I'incarnation de Dieu en Jésus-Christ. Elle seule répéte
valablement a notre sens le kérygme des principaux témoins de la théologie
biblique et en particulier néotestamentaire. Il va de soi que cet article n’est
pas le cadre approprié pour en faire la démonstration. Nous ne prétendons
pourtant nullement qu’il faille des ouvrages « couvrant des rayons entiers de
bibliothéques » pour le montrer de facon convaincante, d’autant que cela a
déja eté excellemment amorceé par les tenants de la théologie dialectique
dans des articles et ouvrages de dimensions abordables!

Doctrinalement la théologie dialectique n’offre pas a nos yeux les
mémes inconvénients que la théologie analogique. Elle ne s’attache qu’a ce
qu’il est possible — grace a l'incarnation — de dire, de penser, de savoir...
Elle parle de Dieu et non d’un soi-disant dieu, fruit des fantasmagories, spé-
culations et autres confusions de I'esprit humain. Elle parle de 'homme et
non d’une chimeére. Elle parle réellement de Dieu et de 'homme parce
qu’elle se concentre sur la seule chose décisive: leur relation. Elle est donc
seule conforme a la theologie de la croix, car elle ne dit pas que «le mal est
bien et le bien mal », mais «dit les choses telles qu’elles sont veritablement »
(thése 21 de la controverse de Heidelberg).



	Théologie analogique et théologie dialectique : pour G. Ebeling, à l'occasion de son 65e anniversaire

