
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Expérience et histoire : la notion hégélienne de l'expérience et son
interprétation par M. Heidegger et H.-G. Gadamer

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 1-12

EXPÉRIENCE ET HISTOIRE

La notion hégélienne de l'expérience
et son interprétation par M. Heidegger et H.-G. Gadamer

RETO LUZIUS FETZ

Si Aristote avait à rédiger aujourd'hui son petit livre sur l'acception
des termes d'importance philosophique1, il dirait certainement que le

mot expérience « se dit de plusieurs manières ». Gadamer affirme que la
notion d'expérience fait partie des notions les moins élucidées que nous
possédions2. A quoi on pourrait ajouter cette phrase de Whitehead qui
dit que le mot expérience est un des plus trompeurs en philosophie3.
Problème de la base empirique en théorie des sciences4, problème de la
Lebenswelt chez Husserl5, de l'herméneutique chez Gadamer, autant de

manières différentes d'approcher le problème de l'expérience. Parmi
tous ces aspects, nous avons retenu le problème de l'expérience dans son
rapport avec l'histoire. Cette manière d'envisager le problème remonte
surtout à Hegel ; elle est présente dans l'historicisme allemand, chez

Ranke et Droysen notamment, et elle réapparaît sous une forme différente

chez Dilthey et enfin chez Heidegger et Gadamer6.
On sait que Hegel avait tout d'abord intitulé la Phénoménologie de

l'Esprit: Science de l'expérience de la conscience2. Ce dernier titre

1 Métaphysique, livre V.
2 Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik,

Tubingue 1975", p. 329 ; traduction française (incomplète) : Vérité et méthode. Les
grandes lignes d'une herméneutique philosophique, Paris 1976. (Cette édition portant

en marge la pagination de l'original allemand, nous ne renvoyons qu'à celui-
ci).

3 Symbolism. Its Meaning and Effects, Cambridge 1928, p. 19.
4 Voir : W. Stegmüller, Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und

analytischen Philosophie, Vol. II, Theorie und Erfahrung, Berlin 1970.
5 Cf. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale

Phänomenologie, La Haye 1954 (Husserliana VI) ; Erfahrung und Urteil, Hamburg
1948.

6 Pour une analyse très suggestive de tout ce courant, voir — à côté du livre
cité de Gadamer — W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen
19722, p. 492-580.

7 Une excellente introduction historique à l'œuvre de Hegel est l'ouvrage
collectif édité par O. Pöggeler, Hegel, Fribourg-Munich 1977 (Alber, Kolleg Philosophie),

qui donne toutes les indications bibliographiques nécessaires.



2 RETO LUZIUS FETZ

demeure encore dans Y Introduction qui l'explique. Cette Introduction a

fait l'objet d'une étude de Heidegger8. Gadamer, chef de file du courant
herméneutique en Allemagne et élève de Heidegger, traite dans son livre
fondamental Wahrheit und Methode de la conception hégélienne de

l'expérience, tout en se référant à l'étude de Heidegger. Voilà donc la
ligne de pensée et les textes qui nous occupent spécialement dans cet
article.

Heidegger se tient à une analyse de Hegel ; Gadamer par contre l'utilise

et le critique en même temps en vue du problème herméneutique.
Nous avons donc cru bon d'insérer simplement quelques remarques de

Heidegger dans notre interprétation de Hegel, en nous réservant la
critique de Gadamer pour la fin. Quant à l'œuvre de Hegel lui-même, le

texte qui doit nous intéresser le plus est évidemment Y Introduction de la

Phénoménologie. Mais celle-ci ne nous semble intelligible que si on
admet le point de vue absolu de Hegel tel qu'il le décrit dans la Préface et
à la fin de la Phénoménologie. Nous chercherons donc d'abord le principe

de notre interprétation dans la Préface, nous analyserons ensuite

son explicitation à la fin de la Phénoménologie pour revenir finalement à

Y Introduction.
« Selon ma façon de voir, nous dit Hegel dans la Préface, tout dépend

de ce point essentiel : appréhender et exprimer le Vrai, non comme
substance, mais précisément aussi comme sujet. »9 Le « Vrai », dont Hegel
parle ici, c'est la véritable réalité, c'est l'Absolu, Dieu conçu comme
Esprit. C'est ce Dieu dont Spinoza avait fait l'unique substance, ce que
Hegel reprend (à sa manière évidemment) en disant que «le vrai est le
tout»10. Mais si Dieu est substance, il est surtout substance vivante. Il
n'est pas l'Etre suprême donné une fois pour toutes, mais la réalisation
progressive de soi-même ou justement «sujet» comme le dit Hegel.
Etant esprit, ce développement de l'Absolu se fera sous la forme de la
réflexion en soi-même. Cette réflexion implique que l'Absolu devienne
un autre, qu'il pose l'altérité pour ensuite récupérer son identité. C'est
justement cette identification à travers l'altérité, voire l'aliénation, qui

8 « Hegels Begriff der Erfahrung», in Holzwege, Francfort 19573, p. 105-192;
traduction française: Chemins qui ne mènent nulle part, Paris 1962, p. 101-172.

(Les renvois à l'édition française sont mis entre parenthèses.)
9 La Phénoménologie de l'Esprit, trad, de J. Hyppolite, t. 1, Paris 1939, p. 17. —

Nous avons utilisé cette traduction, tout en nous référant au texte original
allemand quand cela nous semblait nécessaire, l'édition étant alors celle de : J. Hoff-
meister (Die Phänomenologie des Geistes, Hamburg 19526), dont on lira avec
profit P« Einleitung des Herausgebers» (p. V-XLII) qui situe la Phénoménologie
dans son contexte historique.

10 Op. cit.. p. 18.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 3

marque l'énergie de l'esprit. « La totalité, dans la plus haute vitalité, est

seulement possible par une reconstitution à partir de la plus profonde
séparation.»11

Si nous passons de la Préface à la fin de la Phénoménologie, nous
retrouvons le même principe de base, énoncé maintenant selon ce que
Hegel appelle le savoir absolu. Le voici exprimé d'abord de façon négative

: « L'esprit, tel qu'il s'est montré à nous, n'est ni le seul retrait de la
conscience de soi dans sa pure intériorité, ni le seul engloutissement de

cette conscience de soi dans la substance et le non-être de sa
différence»12. De manière positive, ceci revient à dire que «l'esprit est ce

mouvement du Soi qui s'aliène soi-même et s'enfonce dans sa substance,
qui... la fait objet et contenu, aussi bien qu'il supprime cette différence de

l'objectivité et du contenu»13. Si la substance est sujet, c'est à cause de

cette objectivité qu'elle pose et qu'elle surmonte ; elle « n'est sujet qu'en
tant qu'elle est cette négativité et ce mouvement ». « Le Moi, dira encore
Hegel, n'a pas à se. retenir fixement dans la forme de la conscience de

soi..., comme s'il éprouvait de l'angoisse devant son aliénation ; — la

force de l'esprit consiste plutôt à conserver son égalité avec soi-même
dans son aliénation...»14

L'Absolu doit donc se sacrifier, s'aliéner. Il doit devenir esprit sous la
forme du « libre événement contingent », c'est-à-dire sous la forme de la

nature et de l'histoire. En effet, le devenir de l'esprit est double : il se

présente sous l'aspect de l'espace et du temps. Sous la forme de l'espace,
l'absolu devient nature. C'est son «devenir vital immédiat», qui, par là,
est en dehors de la conscience. Mais ce devenir immédiat «restitue le

11 Cf. op. cit., p. 17, n. 28. — Remarquons en passant que c'est justement la
différence dans le concept de vie qui sépare le plus profondément le Dieu de Hegel
de celui d'Aristote pour qui la vie dit d'abord et surtout immanence et donc le
Dieu sera par conséquence intériorité pure exempte de toute altérité. Voir
Métaphysique, livre XII, chap. 7 et 9.

12 Op. cit.. t. 2, p. 308.
13 Ibid.
"¦ Op. cit.. p. 309 — Cf. les phrases de la Préface qui font écho à ce texte : « Ce

n'est pas cette vie qui recule d'horreur devant la mort et se préserve pure de la
destruction, mais la vie qui porte la mort, et se maintient dans la mort même, qui
est la vie de l'esprit. L'esprit conquiert sa vérité seulement à condition de se

retrouver soi-même dans l'absolu déchirement. » (t. 1, p. 29) — Il reste à examiner
combien la pensée de Hegel a été marquée par la christologie et notamment par la
doctrine de la kénose (Ph 2.6-11) discutée dans le luthéranisme orthodoxe du 17e

siècle. La Bible de Luther traduit en effet le V. 7 par: «(ent-)äussert sich selbst»
dont dériverait alors la Entäusserung de Hegel qui est l'équivalent de la Entfremdung

(aliénation). Voir l'art. « Renose », dans Historisches Wörterbuch der Philosophie,

Vol. IV, 1976, p. 813-815.



4 RETO LUZIUS FETZ

sujet», et nous avons alors l'homme et son histoire, l'histoire étant justement

le devenir qui s'actualise dans le savoir, dans la conscience, et en
définitive dans l'autoconscience de l'absolu15.

Que signifie donc l'histoire pour Hegel C'est « le mouvement par
lequel (l'esprit) éduque la forme de son savoir de soi » 16, l'assimilation et

la pénétration de tout ce que l'esprit avait posé comme quelque chose
d'autre par rapport à soi-même". En tant que connaissance, ce mouvement

est « la transformation de cet en-soi en pour-soi, de la substance en
sujet, de l'objet de la conscience en objet de la conscience de soi, c'est-à-
dire en objet aussi bien supprimé comme objet, ou en concept»18. Si l'histoire

est un mouvement lent, si elle est de fait une succession d'époques
ayant toutes un esprit différent, ceci s'explique justement par la grandeur
de la tâche de l'esprit qui doit récupérer toute la richesse de son être
objectivé19.

Le temps, voire l'histoire, se présente donc à Hegel comme une condition

nécessaire de l'esprit qui veut réaliser en subjectivité la plénitude de

sa substance. Par le fait même, la vérité de l'esprit n'apparaît que dans le

temps. Mais en apparaissant dans le temps, la vérité apparaît justement
sous la forme de Y expérience. Nous voilà donc enfin confrontés avec
l'expérience, telle qu'elle a sa place chez Hegel.

Au premier abord, nous pouvons donc dire que dans le système hégélien,

l'expérience est le mode de connaissance de l'esprit qui apparaît
dans le temps ou plus exactement dans l'histoire : l'expérience est l'esprit
dans l'histoire. Une question évidemment se pose tout de suite : pourquoi
Hegel a-t-il le droit de parler d'expérience dans ce contexte Retrouve-
t-on ici la notion ordinaire de l'expérience

« L'expérience, nous dit Hegel, consiste précisément en ceci : que le

contenu — et le contenu est l'esprit — existe en soi, est substance, et donc
objet de la conscience.»10 Ce qui fait donc formellement que l'esprit dans
l'histoire soit expérience, est Y objectivité de son contenu qui se présente
comme un autre vis-à-vis de l'esprit. L'expérience est le fait de la
présence réelle de l'objet. Hegel souligne explicitement ce point. Ce qu'on

15 Cf. op. cit.. t. 2, p. 311.
16 Ibid., p. 306.

"Cf. p. 312.
18 Ibid.. p. 305-306.
19 Cf. p. 311-312.
20 Ici nous avons changé la traduction de Hyppolite qui ne nous semble pas

correcte. Le texte allemand porte en effet : « Denn die Erfahrung ist ebendies,
dass der Inhalt — und er ist der Geist — an sich Substanz und also Gegenstand
des Bewusstseins ist» (éd. Hoffmeister, p. 558). Le an sich est donc bien le premier
prédicat. Mais Hyppolite en fait un attribut: «...l'expérience consiste précisément
en ceci : qu'en soi le contenu — et le contenu est esprit — est substance, et donc
objet de la conscience» (op. cit., t. 2, p. 305).



EXPERIENCE ET HISTOIRE 5

nommait expérience est « l'attention à ce qui est présent comme tel »2I ;

l'expérience comporte donc cette «détermination infiniment importante»

que l'homme lui-même y soit présent, dass... der Mensch selbst
dabei sein müsse22.

Comme pour le sens commun, l'expérience est donc pour Hegel la
relation du sujet individuel à un objet réel autre que lui, mais présent à

lui. Or l'altérité est précisément ce qui marque pour Hegel le statut de

l'esprit dans l'histoire, esprit occupé à surmonter l'objectivation de son
contenu. Mais cette altérité n'est au fond que l'apparence de la substance
aliénée de l'esprit, qui n'atteint sa vérité qu'à la fin de l'histoire, quand
l'identification de l'Absolu avec soi-même sera pleinement réalisée.
Voilà pourquoi Heidegger a raison de dire que l'expérience s'identifie au
fond chez Hegel à l'apparaissant en tant que tel23, à savoir : à l'apparaissant

en tant qu'apparaissant dans l'histoire.
L'expérience ainsi entendue n'est évidemment pas un fait accidentel

pour Hegel. Elle est au contraire le chemin même de l'Absolu, s'il est

vrai que celui-ci doit s'enfoncer dans l'histoire. « Rien n'est su qui ne soit
dans l'expérience », affirme Hegel24. Cette thèse soi-disant « empiriste »

prend chez lui une signification toute particulière, puisqu'elle s'applique
non pas à un sujet quelconque, mais à la vie même de l'Absolu. La
nouveauté et la hardiesse de la théologie hégélienne ne s'expliquent-elles pas
en grande partie par le fait que Hegel est le premier philosophe qui ait
osé faire de l'expérience une catégorie de Dieu, avec tout ce que ceci

implique?
Nous avons donc vu que l'œuvre de l'histoire est la pénétration et

l'assimilation de l'Absolu ou plus exactement de sa substance extériorisée

en nature et que cette œuvre de l'esprit dans l'histoire est
expérience, puisqu'elle possède son contenu sous la forme de l'objet. La question

qui se pose maintenant est celle de la structure que Hegel attribue à

cette expérience. Mais ceci présuppose la mise en lumière d'un moment
capital de cette expérience, à savoir son intégration dans le tout
complexe qu'est la mémoire. Voilà une autre notion clef que nous devons
situer dans son contexte hégélien25.

21 Op. cit., t. 1, p. 11.
22 Encyclopédie, paragraphe 7. — Notons en passant que cette définition

correspond presque littéralement à une glose de Luther : « Erfahrung ist, wenn einer
wol versucht ist, und kan davon reden, als einer der da bey gewesen ist» WA DB
1 ; 43). Voir à ce sujet : G. Ebeling, « Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der
Theologie als Frage nach ihrer Sache», in Wort und Glaube III, Tubingue 1975,
p. 3-28, 6 n. 3.

23 Op. cit.,p. 166 (p. 150).
24 Phénoménologie, i. 2, p. 305.
25 Cf. pour ce qui suit le dernier paragraphe de la Phénoménologie.



6 RETO LUZIUS FETZ

L'histoire, nous l'avons déjà vu, est pour Hegel une succession de
différentes époques qui sont caractérisées par un esprit qui est propre à

chacune d'elles. Elle se présente donc comme une suite de différents états

d'esprit où un état remplace celui qui le précédait, dont il est en même

temps l'héritier. Cet héritage d'un monde spirituel par celui qui lui
succède est précisément la fonction de la mémoire dans l'histoire. Par elle,
l'histoire ne se réduit pas à une simple succession dans le temps, mais
devient pour ainsi dire l'accumulation de tous les différents royaumes
spirituels qui se sont succédé.

La mémoire opère donc une conservation de ce qui s'est passé. Cette
conservation se fait sous deux formes. Il y a d'abord la conservation des

faits historiques sous la forme de leur contingence. Ceci est l'histoire en

tant que chronique qui raconte les faits du passé. Mais l'histoire est en
définitive plus qu'une simple suite de faits contingents. En tant qu'œuvre
de l'esprit, elle a un but, et ce but est de surmonter définitivement
l'aliénation de l'esprit et de posséder intégralement sa substance. C'est justement

en vue de ce but que la mémoire révèle sa fonction la plus
profonde. Car elle est l'intériorisation progressive, la véritable Er-innerung
suivant l'étymologie du mot allemand. A l'extériorisation de l'esprit
correspond donc l'intériorisation de la Erinnerung comme son mouvement
inverse.

Nous pouvons maintenant comprendre le sens du titre que Hegel a

d'abord voulu donner à la Phénoménologie de l'Esprit. Pour lui, elle est

vraiment la Science de l'expérience de la conscience ou plus exactement de

l'expérience qui s'intériorise dans la Erinnerung. Car elle veut précisément

décrire les expériences décisives des étapes de l'humanité telles

qu'elles sont conservées de manière organique dans la mémoire,
envisagée comme Erinnerung ou comme intériorisation progressive de la
substance aliénée de l'esprit. La Phénoménologie a pour tâche la conservation

des expériences de l'histoire, non en tant que faits contingents,
mais sous l'aspect de leur organisation en tant que moments de la restitution

de l'identité de l'Absolu. C'est en définitive l'histoire enfin
comprise, la compréhension du chemin, qui a poussé l'Absolu vers son
identification totale, comme Hegel l'explique lui-même à la fin de la
Phénoménologie.

Mais tout ceci implique que l'expérience soit commandée par un
principe d'organisation qui fait qu'elle se dépasse constamment, tout en
conservant ce qu'elle a dépassé. Pourquoi l'expérience est-elle poussée à

intérioriser de plus en plus son objet pour s'identifier en définitive avec
lui La réponse à cette question, qui laisse en même temps entrevoir la
structure que Hegel attribue à l'expérience, est donnée dans Y Introduction

de la Phénoménologie.



EXPÉRIENCE ET HISTOIRE 7

Cette Introduction vise le problème critique posé par Kant, de telle
manière qu'on y a souvent vu une critique de la Critique. Le point de vue
de la critique de la connaissance présuppose en effet selon Hegel des

représentations de la connaissance qui sont elles-mêmes fort critiquables.
On se représente la faculté de connaissance, soit comme un instrument
actif, soit comme un médium passif. Mais dans les deux cas, on présuppose

que l'absolu ou la chose en soi se trouve d'un côté et la connaissance
de l'autre, et c'est justement contre ces fausses représentations « d'une
connaissance séparée de l'absolu et d'un absolu séparé de la
connaissance»26 que Hegel va se tourner.

Le point capital de tout examen critique de la connaissance est qu'il
faut d'avance admettre une mesure de la connaissance. Si la vérité se

définit comme l'adéquation entre la connaissance et la réalité, cette
mesure ne peut être que l'en-soi de la réalité. Mais la Phénoménologie en
tant que science du cheminement vers le savoir absolu ne peut pas
prétendre posséder dès le point de départ l'en-soi ou l'essence de la réalité.
Vouloir mesurer la connaissance semble donc présupposer qu'on
possède déjà la vérité sur l'en-soi de la réalité. Voilà la contradiction posée

par l'en-soi de la réalité pris comme mesure de la connaissance27.
Pour faire disparaître cette apparence de contradiction, Hegel met en

lumière ce que nous pouvons appeler la structure intentionnelle de la
connaissance. La conscience telle qu'elle s'offre à l'analyse possède en
effet une structure relationnelle où trois termes sont impliqués. U y a

d'abord la conscience et son savoir, mais ce savoir de la conscience est

justement un savoir intentionnel qui se rapporte à quelque chose. « La

conscience, nous dit Hegel, distingue précisément de soi quelque chose à

quoi, en même temps, elle se rapporte. »28 Ce quelque chose est dit être
extérieur et exister en soi : il est vérité au sens absolu29. Mais comme le
fera voir Hegel, il est bien évident que cet absolu qui existe en-soi est en
même temps notre objet: il est justement le terme de l'intention de la
conscience. Dans ce rapport, Y en-soi est donc pour-nous, il est
précisément pour nous l'en-soi. L'objet en tant qu'objet dépasse donc cette

séparation de l'absolu et de la connaissance mentionnée plus haut. Cette
distinction entre le savoir et l'en-soi tombe alors dans la conscience elle-

même, ce qui signifie que la conscience donne sa propre mesure d'elle-
même. « Donc, dans ce que la conscience désigne à l'intérieur de soi

comme l'en-soi ou comme le vrai, nous avons la mesure qu'elle établit
elle-même pour mesurer son savoir.»30

26 Op. cit., t. 1, p. 67.
27 Cf. p. 72.
28 Ibid.
29 Cf. p. 73.
30 Ibid.



8 RETO LUZIUS FETZ

La conscience, loin d'être sans mesure, est donc pour ainsi dire en
elle-même la comparaison entre son savoir et son objet ; elle examine

presque automatiquement, de telle manière qu'il ne nous reste plus qu'à
voir ce qui se passe dans cet examen31. Mais quelle est la conséquence
d'un tel examen Si dans cette comparaison entre le savoir et son objet
les deux moments ne se correspondent pas, alors la conscience doit
changer son savoir pour le rendre adéquat à son objet. Mais de fait, et

c'est sur ce point que Hegel insiste, l'objet lui aussi change, « car le savoir
donné était essentiellement un savoir de l'objet. Avec le savoir l'objet
aussi devient un autre, car il appartenait essentiellement à ce savoir. »32

L'objet, étant intrinsèquement lié au savoir que nous avons de lui, ne

peut pas rester le même si le savoir change.
Dans un tel examen, nous assistons selon Hegel à une véritable

conversion (Umkehrung) de la conscience33. Puisqu'elle se fait à partir
de l'objet réel, mesure de notre savoir, cette conversion s'identifie pour
Hegel à ce que nous appelons expérience. « Ce mouvement dialectique
que la conscience exerce en elle-même, en son savoir aussi bien qu'en
son objet, en tant que devant elle le nouvel objet vrai en jaillit, est proprement

ce qu'on nomme expérience.»34 Voilà ce que l'on a raison de

prendre pour la définition proprement hégélienne de l'expérience.
Le point important est évidemment la mise en rapport de la dialectique

et de l'expérience. Le mouvement de la conscience que nous
venons de décrire et qui est appelé ici dialectique se voit identifié à

l'expérience. Quel est plus exactement ce rapport Pour ce qui est de la
structure grammaticale de la phrase que nous venons de citer, le sujet ne
vient qu'à la fin : c'est bien le mot expérience. De cette expérience, il est

dit qu'elle est le mouvement entre le savoir et son objet, qu'elle est
mouvement dialectique: voilà le prédicat. Heidegger nous semble donc
donner une interprétation correcte de ce texte en disant qu'ici Hegel ne
conçoit pas l'expérience à partir de la dialectique, mais qu'il pense au
contraire la dialectique à partir de la structure de l'expérience35. A juger
selon ce texte, la dialectique aurait donc sa source dans le cheminement
de l'expérience en tant que celui-ci se fait par des conversions ; elle
s'identifierait au fond à ce dynamisme de l'expérience.

Cette description du mouvement de la conscience correspond-elle
vraiment au sens ordinaire du mot expérience Hegel nous dit d'abord
que « ce mouvement dialectique... est proprement ce qu'on nomme expé-

31 Cf. p. 74.
32 Ibid., p. 75.
33 Cf. p. 76.
34 Ibid., p. 75.
35 Ibid.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 9

rience»36 ; mais il ajoute au paragraphe suivant que «dans cette présentation

du cours de l'expérience, il y a un moment par où elle ne paraît
pas coïncider avec ce qu'on a coutume d'entendre par expérience ». En
effet, selon Hegel, nous faisons une expérience en comparant le savoir
d'un objet à cet objet même. « Au contraire, il semble ordinairement que
nous fassions l'expérience de la non-vérité de notre premier concept
dans un autre objet que nous trouvons d'une façon contingente et
extérieure... »37 Mais c'est de nouveau ne pas tenir compte de la structure
intentionnelle de la conscience qui fait qu'il n'y a jamais pure extériorité
entre l'objet et le savoir. Ceci a pour Hegel une conséquence qui
commande toute l'organisation de la Phénoménologie en tant que science du
savoir apparaissant. Si l'expérience en tant que conversion de la
conscience nie son savoir antérieur, elle n'aboutit pourtant pas à une
négation pure et simple ou « au néant vide »38 ; elle conserve au
contraire ce que le savoir précédent avait de vrai et en est la mémoire.
L'expérience possède donc ce moment typique de la dialectique
hégélienne qu'est la Aufhebung: elle dépasse le savoir antérieur de la
conscience tout en gardant ce que celui-ci avait de vrai.

Soumise à la dialectique de l'en-soi et du pour-nous de l'objet, l'histoire

de l'expérience des conversions de la conscience est une démarche
nécessaire, et « c'est par cette nécessité qu'un tel chemin vers la science
est lui-même déjà science, et, selon son contenu, est la science de l'expérience

de la conscience»39.
La conscience naturelle évidemment ne sait rien de la nécessité d'une

telle démarche. Elle a au contraire peur devant la négation que celle-ci
implique, peur devant le doute du scepticisme. Hegel au contraire veut
de plain pied entrer dans le scepticisme pour le surmonter en se laissant
librement entraîner par lui, la Phénoménologie devenant ainsi le scepticisme

qui s'accomplit et qui est dépassé en même temps40.
Car la conversion toujours renouvelée de la conscience la poussera

enfin vers son existence vraie : ce sera le « point où elle se libérera de

l'apparence, l'apparence d'être entachée de quelque chose d'étranger qui
est seulement pour elle et comme un autre»41. Ce sera le savoir absolu,

36 Op. cit., t. 1, p. 76.
37 Ibid.
38 Ibid.
39 Ibid., p. 77.
40 Hyppolite traduit « dieser sich vollbringende Skeptizismus » (ed.

Hoffmeister, p. 67) par «ce scepticisme venu à maturité» (t. 1, p. 69), ce qui semble
beaucoup trop faible si on se rappelle que le verbe vollbringen rend justement en
allemand le consummatum est du Calvaire ; Hegel parle d'ailleurs deux pages plus
loin de la mort de la vie naturelle qui est poussée au-delà d'elle-même.

41 Op. cit., t. 1, p. 77.



10 RETO LUZIUS FETZ

où la conscience comprendra que l'esprit est tout en tout, son aliénation
étant définitivement surmontée.

L'expérience est donc le mouvement qui mène la conscience à la
science ou au savoir absolu, et la Phénoménologie peut alors être
présentée comme «Science de l'expérience de la conscience»*2, selon le titre
que Hegel lui avait d'abord donné. A ce propos, une remarque de
Heidegger peut encore être utile43. Heidegger souligne le fait que le mot
expérience est placé au milieu et Cju'il est souligné : ceci indique que
l'expérience sert de médiateur entre la conscience et la science. Pour
Heidegger, ce titre reste donc incompris tant qu'on le lit selon l'habitude de
la conscience naturelle. Dans les deux génitifs « Science de l'expérience
de la conscience », il faudrait plutôt voir des génitifs subjectifs que des

génitifs objectifs. Car c'est la conscience qui est le vrai sujet, sujet se

déployant en expérience, jusqu'à ce que cette expérience ait atteint sa fin
qui est la science.

L'expérience, telle que Hegel la comprend, est donc en définitive le

mode de connaissance qui mène à la science dans laquelle elle sera
dépassée par un savoir qui se veut absolu. C'est justement ce dépassement

de l'expérience par un savoir absolu qui suscitera dans la suite les

plus vives critiques, dont une des plus récentes et des plus importantes
est sans doute celle que Gadamer avance dans son livre Wahrheit und
Methode qui, on le sait, est l'œuvre de base du courant herméneutique
allemand44. Tenons-nous à une simple paraphrase de ces quelques pages
— capitales d'ailleurs pour l'ensemble du livre — qui concernent directement

notre problème et qui se présentent parfois comme l'envers des

textes de Hegel, tout en adoptant un point de départ similaire45.
Gadamer reproche aux théories courantes de l'expérience de s'être

trop tenues à une orientation scientifique et d'avoir négligé l'historicité
qui est propre à toute véritable expérience46. En effet, dans l'usage courant

nous parlons dans deux sens de l'expérience : aux expériences qu'on
a s'ajoutent les expériences qu'on fait. C'est la dernière qui est pour ainsi

42 Ibid.
43 Cf. op. cit.. p. 181-182.
44 Pour l'histoire de ce courant, voir l'article : « Hermeneutik », de G. Ebeling,

dans Religion in Geschichte und Gegenwart, vol. Ill, Tubingue 1959 \ p. 242-262.
45 Cf. op. cit., p. 329-340. — La Wirkungsgeschichte étant le pivot de

l'herméneutique selon Gadamer, la structure de l'expérience est ici dégagée à l'intérieur
de Y Analyse des wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins qui se voit attribuer la structure

dialectique découverte par Hegel. Voir aussi à ce sujet du même auteur :

Hegels Dialektik. Fünfhermeneutische Studien, Tubingue 1971 ; « Hegels Dialektik
des Selbstbewusstseins», in Materialien zu Hegels Phänomenologie des Geistes,
Francfort (Suhrkamp) 1973.

46 Op. cit.. p. 329, 332.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 11

dire l'expérience touchée sur le vif. Mais elle a ceci de particulier qu'elle
est, de par sa structure, une expérience négative. Elle nie une attente, un
savoir antérieur qu'on croyait acquis. Faire une expérience signifie que ce

qu'on tenait pour vrai ne l'était pas et que nous savons maintenant
mieux ce qu'il en est. L'expérience corrige donc un faux savoir, tout en

apportant une saisie plus adéquate de la réalité. Gadamer aussi
reconnaîtra alors, tout en se référant à Hegel, que la véritable expérience
a une structure dialectique et qu'elle se fait par une conversion de la
conscience47.

Mais Gadamer voit dans cette notion hégélienne surtout la découverte

implicite de l'historicité de l'expérience. Si l'expérience qu'on fait
est une véritable conversion de la conscience, ceci implique qu'on ne

peut pas, au sens strict, faire deux fois la même expérience. Car l'état de

conscience n'est pas le même avant et après une telle conversion. Toute
véritable expérience est donc unique et, par là, historique48.

Ce que Gadamer reproche alors à Hegel est l'accomplissement de

l'expérience dans le savoir absolu où elle sera définitivement surmontée.
Hegel pose un terme définitif à l'expérience : dans le savoir absolu,
l'esprit est au-delà de l'expérience. Gadamer dit même que l'expérience
est envisagée de telle manière par Hegel qu'elle est dépassée dès le
début49.

Mais l'expérience, si on la prend au sérieux, est justement le contraire
de tout savoir universel. Elle nous apprend qu'on doit toujours être prêt
pour de nouvelles expériences. Le savoir ne sera donc jamais définitif.
Selon Gadamer, le véritable accomplissement de l'expérience est alors
non pas un savoir absolu comme le voulait Hegel, mais l'ouverture totale
à l'expérience en ce qu'elle a d'imprévu, ouverture qui est pour ainsi dire
opérée par l'expérience de l'expérience elle-même50.

Hegel avait conçu une science de l'expérience de la conscience;
Gadamer nous dit que l'expérience elle-même ne peut jamais devenir de

la science51. La véritable leçon de l'expérience consiste en ceci qu'elle
nous apprend à reconnaître le réel. Mais le réel « n'est pas ceci ou cela »,
il ne se réduit pas à une apparence dont on pourra faire tel ou tel

moment de la dialectique pour ensuite le surmonter dans un savoir qui se

veut absolu. Le réel, c'est au contraire ce qui résiste à tout renversement
intellectuel — was nicht mehr umzustossen ist, comme le dit Gadamer en

47 Op. cit.. p. 335-337.
48 Cf. p. 336.
49 Cf. p. 338.
50 Ibid.
51 Ibid.



12 RETO LUZIUS FETZ

citant Ranke52. Nous comprenons alors mieux pourquoi Gadamer peut
assigner à Y herméneutique la tâche de « faire à rebours le chemin de la
Phénoménologie» et de « mettre à jour dans toute subjectivité la substantialité

qui la détermine»53.
La suprême valeur de vérité de l'expérience consiste donc pour

Gadamer en ce qu'elle nous rend conscient de la finitude et de l'historicité

de l'homme. La réalité dépassera toujours l'homme, et c'est justement

l'expérience, de par sa structure même, qui nous le montre.
L'homme, être historique, n'est pas le maître de l'histoire54. Voilà
comment Gadamer utilise la découverte de la structure dialectique de l'expérience

pour nous mener bien loin de Hegel.

52 Op. cit., p. 339-340.
53 Op. cit., p. 286.
54 Op. cit., p. 339, 340.


	Expérience et histoire : la notion hégélienne de l'expérience et son interprétation par M. Heidegger et H.-G. Gadamer

