Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 29 (1979)

Heft: 1

Artikel: Expérience et histoire : la notion hégélienne de I'expérience et son
interprétation par M. Heidegger et H.-G. Gadamer

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 111 (1979), P. 1-12

EXPERIENCE ET HISTOIRE

La notion hégélienne de ’expérience
et son interprétation par M. Heidegger et H.-G. Gadamer

RETO LUZIUS FETZ

Si Aristote avait a rédiger aujourd’hui son petit livre sur I’acception
des termes d’importance philosophique!, il dirait certainement que le
mot expérience «se dit de plusieurs maniéres ». Gadamer affirme que la
notion d’expérience fait partie des notions les moins €lucidées que nous
possédions2. A quoi on pourrait ajouter cette phrase de Whitehead qui
dit que le mot expérience est un des plus trompeurs en philosophie?. Pro-
bléme de la base empirique en théorie des sciences®, probleme de la
Lebenswelt chez Husserl?, de I’herméneutique chez Gadamer, autant de
manieres différentes d’approcher le probléme de I’expérience. Parmi
tous ces aspects, nous avons retenu le probléeme de ’expérience dans son
rapport avec 1’histoire. Cette maniere d’envisager le probléme remonte
surtout a Hegel ; elle est présente dans I'historicisme allemand, chez
Ranke et Droysen notamment, et elle réapparait sous une forme diffé-
rente chez Dilthey et enfin chez Heidegger et Gadamer?®.

On sait que Hegel avait tout d’abord intitulé la Phénoménologie de
I’Esprit : Science de l'expérience de la conscience’. Ce dernier titre

! Métaphysique, livre V.

? Wahrheit und Methode, Grundziige einer philosophischen Hermeneutik,
Tubingue 19754, p. 329 ; traduction francgaise (incompléte) : Vérité et méthode, Les
grandes lignes d’une herméneutique philosophique, Paris 1976. (Cette édition por-
tant en marge la pagination de ’original allemand, nous ne renvoyons qu’a celui-
ci).

3 Symbolism, Its Meaning and Effects, Cambridge 1928, p. 19.

* Voir : W. STEGMULLER, Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und
analytischen Philosophie, Vol. 11, Theorie und Erfahrung, Berlin 1970.

3 Cf. Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phd-
nomenologie, La Haye 1954 (Husserliana V1); Erfahrung und Urteil, Hamburg
1948.

® Pour une analyse trés suggestive de tout ce courant, voir — a coté du livre
cit¢ de Gadamer — W. ScHuLz, Philosophie in der verdnderten Welt, Pfullingen
19722, p. 492-580.

7 Une excellente introduction historique a I’ceuvre de Hegel est I'ouvrage col-
lectif édité par O. Poggeler, Hegel, Fribourg-Munich 1977 (Alber, Kolleg Philoso-
phie), qui donne toutes les indications bibliographiques nécessaires.



2 RETO LUZIUS FETZ

demeure encore dans |’ Introduction qui I'’explique. Cette Introduction a
fait 'objet d’'une étude de Heidegger®. Gadamer, chef de file du courant
herméneutique en Allemagne et éléve de Heidegger, traite dans son livre
fondamental Wahrheit und Methode de la conception hégélienne de
I'expérience, tout en se référant a ’étude de Heidegger. Voila donc la
ligne de pensée et les textes qui nous occupent spécialement dans cet
article.

Heidegger se tient a une analyse de Hegel ; Gadamer par contre I'uti-
lise et le critique en méme temps en vue du probléme herméneutique.
Nous avons donc cru bon d’insérer simplement quelques remarques de
Heidegger dans notre interprétation de Hegel, en nous réservant la cri-
tique de Gadamer pour la fin. Quant a I'cuvre de Hegel lui-méme, le
texte qui doit nous intéresser le plus est évidemment I’ Introduction de la
Phénoménologie. Mais celle-ci ne nous semble intelligible que si on
admet le point de vue absolu de Hegel tel qu’il le décrit dans la Préface et
a la fin de la Phénomeénologie. Nous chercherons donc d’abord le prin-
cipe de notre interprétation dans la Préface, nous analyserons ensuite
son explicitation a la fin de la Phénoménologie pour revenir finalement a
I’ Introduction.

« Selon ma fagon de voir, nous dit Hegel dans la Préface, tout dépend
de ce point essentiel : appréhender et exprimer le Vrai, non comme subs-
tance, mais précisément aussi comme sujet.»® Le « Vrai», dont Hegel
parle ici, c’est la véritable réalité, c’est I’Absolu, Dieu congu comme
Esprit. C’est ce Dieu dont Spinoza avait fait I'unique substance, ce que
Hegel reprend (a sa maniére évidemment) en disant que «le vrai est le
tout » '°. Mais si Dieu est substance, il est surtout substance vivante. Il
n’est pas I’Etre supréme donné une fois pour toutes, mais la réalisation
progressive de soi-méme ou justement «sujet» comme le dit Hegel.
Etant esprit, ce développement de I’Absolu se fera sous la forme de la
réflexion en soi-méme. Cette réflexion implique que I’Absolu devienne
un autre, qu’il pose I'altérité pour ensuite récupérer son identité. C’est
justement cette identification a travers l’altérité, voire I’aliénation, qui

# « Hegels Begriff der Erfahrung», in Holzwege, Francfort 195773, p. 105-192 ;
traduction francaise : Chemins qui ne ménent nulle part, Paris 1962, p. 101-172.
(Les renvois a I'édition francaise sont mis entre parenthéses.)

% La Phénoménologie de I'Esprit, trad. de J. Hyppolite, t. 1, Paris 1939, p. 17. —
Nous avons utilisé cette traduction, tout en nous référant au texte original alle-
mand quand cela nous semblait nécessaire, I’édition étant alors celle de : J. Hoff-
meister (Die Phdnomenologie des Geistes, Hamburg 1952°), dont on lira avec
profit I’« Einleitung des Herausgebers» (p. V-XLII) qui situe la Phénoménologie
dans son contexte historique.

19 Op. cit., p. 18.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 3

marque I'énergie de I’esprit. « La totalité, dans la plus haute vitalité, est
seulement possible par une reconstitution a partir de la plus profonde
séparation. » !!

Si nous passons de la Préface a la fin de la Phénoménologie, nous
retrouvons le méme principe de base, énoncé maintenant selon ce que
Hegel appelle le savoir absolu. Le voici exprimé d’abord de fagon néga-
tive : « L’esprit, tel qu’il s’est montré a nous, n’est ni le seul retrait de la
conscience de soi dans sa pure intériorité, ni le seul engloutissement de
cette conscience de soi dans la substance et le non-étre de sa diffé-
rence » '2. De maniére positive, ceci revient a dire que «1’esprit est ce
mouvement du Soi qui s’aliéne soi-méme et s’enfonce dans sa substance,
qui... la fait objet et contenu, aussi bien qu’il supprime cette différence de
I’objectivité et du contenu» 3. Si la substance est sujet, c’est a cause de
cette objectivité qu’elle pose et qu’elle surmonte ; elle « n’est sujet qu’en
tant qu’elle est cette négativité et ce mouvement ». « Le Moi, dira encore
Hegel, n’a pas a se_retenir fixement dans la forme de la conscience de
50i..., comme s'il éprouvait de I'angoisse devant son aliénation; — la
force de I’esprit consiste plutdt a conserver son égalité avec soi-méme
dans son aliénation... » '*

L’Absolu doit donc se sacrifier, s’aliéner. Il doit devenir esprit sous la
forme du «libre événement contingent », c’est-a-dire sous la forme de la
nature et de I’ histoire. En effet, le devenir de I’esprit est double : il se pre-
sente sous I'aspect de I’espace et du temps. Sous la forme de I’espace,
I’absolu devient nature. C’est son « devenir vital immeédiat », qui, par 14,
est en dehors de la conscience. Mais ce devenir immeédiat «restitue le

" Cf. op. cit., p. 17, n. 28. — Remarquons en passant que c’est justement la dif-
férence dans le concept de vie qui sépare le plus profondément le Dieu de Hegel
de celui d’Aristote pour qui la vie dit d’abord et surtout immanence et donc le
Dieu sera par conséquence intériorité pure exempte de toute altérité. Voir Méta-
physique, livre XII, chap. 7 et 9.

12 0p. cit., t. 2, p. 308.

13 Ibid.

4. Op. cit., p. 309 — Cf. les phrases de la Préface qui font écho a ce texte: « Ce
n’est pas cette vie qui recule d’horreur devant la mort et se préserve pure de la
destruction, mais la vie qui porte la mort, et se maintient dans la mort méme, qui
est la vie de I'esprit. L’esprit conquiert sa vérité seulement a condition de se
retrouver soi-méme dans I’absolu déchirement. » (t. 1, p. 29) — 1l reste a examiner
combien la pensée de Hegel a été marquée par la christologie et notamment par la
doctrine de la kéndse (Ph 2.6-11) discutée dans le luthéranisme orthodoxe du 17¢
siecle. La Bible de Luther traduit en effet le V. 7 par: «(ent-)dussert sich selbst»
dont dériverait alors la Entdusserung de Hegel qui est I'équivalent de la Entfrem-
dung (aliénation). Voir I’art. « Kenose », dans Historisches Wérterbuch der Philoso-
phie, Vol. 1V, 1976, p. 813-815.



4 RETO LUZIUS FETZ

sujet», et nous avons alors I’homme et son histoire, I’histoire étant juste-
ment le devenir qui s’actualise dans le savoir, dans la conscience, et en
définitive dans I’autoconscience de I’absolu 's.

Que signifie donc I'histoire pour Hegel ? C’est «le mouvement par
lequel (I’esprit) éduque la forme de son savoir de soi » ', I’assimilation et
la pénétration de tout ce que 'esprit avait posé comme quelque chose
d’autre par rapport a soi-méme'’. En tant que connaissance, ce mouve-
ment est « la transformation de cet en-soi en pour-soi, de la substance en
sujet, de I’objet de la conscience en objet de la conscience de soi, c’est-a-
dire en objet aussi bien supprimé.comme objet, ou en concept» '%. Si I’his-
toire est un mouvement lent, si elle est de fait une succession d’époques
ayant toutes un esprit différent, ceci s’explique justement par la grandeur
de la tache de I'esprit qui doit récupérer toute la richesse de son étre
objective '°.

Le temps, voire I’histoire, se présente donc a Hegel comme une condi-
tion nécessaire de I’esprit qui veut réaliser en subjectivité la plénitude de
sa substance. Par le fait méme, la vérité de I’esprit n’apparait que dans le
temps. Mais en apparaissant dans le temps, la vérité apparait justement
sous la forme de I’expérience. Nous voila donc enfin confrontés avec
I’expérience, telle qu’elle a sa place chez Hegel.

Au premier abord, nous pouvons donc dire que dans le systéeme hégé-
lien, 'expérience est le mode de connaissance de I’esprit qui apparait
dans le temps ou plus exactement dans I'histoire : I’expérience est I’esprit
dans I'histoire. Une question évidemment se pose tout de suite : pourquoi
Hegel a-t-il le droit de parler d’expérience dans ce contexte ? Retrouve-
t-on ici la notion ordinaire de I’expérience ?

« L’expérience, nous dit Hegel, consiste précisément en ceci: que le
contenu — et le contenu est ’esprit — existe en soi, est substance, et donc
objet de la conscience.» ** Ce qui fait donc formellement que I’esprit dans
I’histoire soit expérience, est I’objectivité de son contenu qui se présente
comme un autre vis-a-vis de 'esprit. L’expérience est le fait de la pré-
sence réelle de I’objet. Hegel souligne explicitement ce point. Ce qu’on

15 Cf. op. cit., t. 2, p. 311.

16 Ibid., p. 306.

17 .CE p. 312

18 Ibid., p. 305-306.

19 Cf. p. 311-312. ,

20 Ici nous avons changé la traduction de Hyppolite qui ne nous semble pas
correcte. Le texte allemand porte en effet: « Denn die Erfahrung ist ebendies,
dass der Inhalt — und er ist der Geist — an sich Substanz und also Gegenstand
des Bewusstseins ist » (éd. Hoffmeister, p. 558). Le an sich est donc bien le premier
prédicat. Mais Hyppolite en fait un attribut: «...1’expérience consiste précisément
en ceci: qu'en soi le contenu — et le contenu est esprit — est substance, et donc
objet de la conscience» (op. cit., t. 2, p. 305).



EXPERIENCE ET HISTOIRE 5

nommait expérience est « ’attention a ce qui est présent comme tel»?' ;
'expérience comporte donc cette «détermination infiniment impor-
tante» que I’homme lui-méme y soit présent, dass... der Mensch selbst
dabei sein miisse®.

Comme pour le sens commun, I’expérience est donc pour Hegel la
relation du sujet individuel a un objet réel autre que lui, mais présent a
lui. Or I'altérité est précisément ce qui marque pour Hegel le statut de
I’esprit dans I’histoire, esprit occupé a surmonter I’objectivation de son
contenu. Mais cette altérité n’est au fond que I'apparence de la substance
alienée de I'esprit, qui n’atteint sa veérité qu’a la fin de I’histoire, quand
Iidentification de I’Absolu avec soi-méme sera pleinement réalisée.
Voila pourquoi Heidegger a raison de dire que I’expérience s’identifie au
fond chez Hegel a I'apparaissant en tant que tel?, a savoir : a ’apparais-
sant en tant qu'apparaissant dans I’histoire.

L’expérience ainsi entendue n’est évidemment pas un fait accidentel
pour Hegel. Elle est au contraire le chemin méme de I’Absolu, s’il est
vrai que celui-ci doit s’enfoncer dans I’histoire. « Rien n’est su qui ne soit
dans I’expérience », affirme Hegel?*. Cette thése soi-disant « empiriste »
prend chez lui une signification toute particuliére, puisqu’elle s’applique
non pas a un sujet quelconque, mais a la vie méme de I’Absolu. La nou-
veaute et la hardiesse de la théologie hégélienne ne s’expliquent-elles pas
en grande partie par le fait que Hegel est le premier philosophe qui ait
osé faire de I’expérience une catégorie de Dieu, avec tout ce que ceci
implique ?

Nous avons donc vu que I'ceuvre de I’histoire est la pénétration et
I’assimilation de I’Absolu ou plus exactement de sa substance extério-
risée en nature et que cette ceuvre de I’esprit dans I'histoire est expé-
rience, puisqu’elle posséde son contenu sous la forme de I'objet. La ques-
tion qui se pose maintenant est celle de la structure que Hegel attribue a
cette expérience. Mais ceci présuppose la mise en lumiére d’'un moment
capital de cette expérience, a savoir son intégration dans le tout com-
plexe qu’est la mémoire. Voila une autre notion clef que nous devons
situer dans son contexte hégélien 5.

2 0p.cit, t. 1, p. 11,

22 Encyclopédie, paragraphe 7. — Notons en passant que cette définition cor-
respond presque littéralement a une glose de Luther : « Erfahrung ist, wenn einer
wol versucht ist, und kan davon reden, als einer der da bey gewesen ist» (WADB
7. 43). Voir a ce sujet : G. EBELING, « Die Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der
Theologie als Frage nach ihrer Sache », in Wort und Glaube 111, Tubingue 1975,
p.- 3-28, 6 n. 3.

2B Op. cit., p. 166 (p. 150).

2 Phénoménologie, t. 2, p. 305.

% Cf. pour ce qui suit le dernier paragraphe de la Phénoménologie.



6 RETO LUZIUS FETZ

L’histoire, nous ’avons déja vu, est pour Hegel une succession de dif-
férentes époques qui sont caractérisées par un esprit qui est propre a cha-
cune d’elles. Elle se présente donc comme une suite de différents états
d’esprit ou un état remplace celui qui le précédait, dont il est en méme
temps I’héritier. Cet héritage d’'un monde spirituel par celui qui lui suc-
cede est précisément la fonction de la mémoire dans I'histoire. Par elle,
I’histoire ne se réduit pas a une simple succession dans le temps, mais
devient pour ainsi dire I’accumulation de tous les différents royaumes
spirituels qui se sont succéde.

La mémoire opére donc une conservation de ce qui s’est passé. Cette
conservation se fait sous deux formes. Il y a d’abord la conservation des
faits historiques sous la forme de leur contingence. Ceci est I’histoire en
tant que chronique qui raconte les faits du passé. Mais I’histoire est en
définitive plus qu’une simple suite de faits contingents. En tant qu’ceuvre
de I’esprit, elle a un but, et ce but est de surmonter définitivement I’alié-
nation de I’esprit et de posséder intégralement sa substance. C’est juste-
ment en vue de ce but que la mémoire révele sa fonction la plus pro-
fonde. Car elle est I'intériorisation progressive, la véritable Er-innerung
suivant I’étymologie du mot allemand. A I’extériorisation de I’esprit cor-
respond donc I’'intériorisation de la Erinnerung comme son mouvement
inverse.

Nous pouvons maintenant comprendre le sens du titre que Hegel a
d’abord voulu donner a la Phénoménologie de I’Esprit. Pour lui, elle est
vraiment la Science de I'expérience de la conscience ou plus exactement de
I’expérience qui s’intériorise dans la Erinnerung. Car elle veut précisé-
ment décrire les expériences décisives des étapes de I’humanité telles
qu’elles sont conservées de maniére organique dans la mémoire, envi-
sagée comme Erinnerung ou comme intériorisation progressive de la
substance aliénée de I’esprit. La Phénoménologie a pour tache la conser-
vation des expériences de I’histoire, non en tant que faits contingents,
mais sous I’aspect de leur organisation en tant que moments de la restitu-
tion de l'identité de I’Absolu. C’est en deéfinitive I’histoire enfin com-
prise, la compréhension du chemin, qui a poussé I’Absolu vers son iden-
tification totale, comme Hegel I’explique lui-méme a la fin de la Phéno-
ménologie.

Mais tout ceci implique que l’expérience soit commandée par un
principe d’organisation qui fait qu’elle se dépasse constamment, tout en
conservant ce qu’elle a dépassé. Pourquoi I’expérience est-elle poussée a
intérioriser de plus en plus son objet pour s’identifier en définitive avec
lui ? La réponse a cette question, qui laisse en méme temps entrevoir la
structure que Hegel attribue a ’expérience, est donnée dans I’ Introduc-
tion de la Phénoménologie.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 7

Cette Introduction vise le probléme critique pose par Kant, de telle
maniére qu’on y a souvent vu une critique de la Critique. Le point de vue
de la critique de la connaissance présuppose en effet selon Hegel des
représentations de la connaissance qui sont elles-mémes fort critiquables.
On se représente la faculté de connaissance, soit comme un instrument
actif, soit comme un médium passif. Mais dans les deux cas, on présup-
pose que I’absolu ou la chose en soi se trouve d’un coté et la connaissance
de I'autre, et c’est -justement contre ces fausses représentations « d’une
connaissance séparée de I’absolu et d’un absolu séparé de la connais-
sance» ?® que Hegel va se tourner.

Le point capital de tout examen critique de la connaissance est qu'il
faut d’avance admettre une mesure de la connaissance. Si la veérité se
deéfinit comme 1’adéquation entre la connaissance et la réalité, cette
mesure ne peut étre que I'en-soi de la réalité. Mais la Phénoménologie en
tant que science du cheminement vers le savoir absolu ne peut pas pré-
tendre posséder des le point de départ I’en-soi ou I'essence de la réalité.
Vouloir mesurer la connaissance semble donc présupposer qu'on pos-
sede déja la veérité sur I’en-soi de la réalité. Voila la contradiction posée
par I'en-soi de la réalité pris comme mesure de la connaissance?’.

Pour faire disparaitre cette apparence de contradiction, Hegel met en
lumiére ce que nous pouvons appeler la structure intentionnelle de la
connaissance. La conscience telle qu’elle s’offre a ’analyse posseéde en
effet une structure relationnelle ou trois termes sont impliqués. Il y a
d’abord la conscience et son savoir, mais ce savoir de la conscience est
justement un savoir intentionnel qui se rapporte a quelque chose. « La
conscience, nous dit Hegel, distingue précisément de soi quelque chose a
quoi, en méme temps, elle se rapporte.»*® Ce quelque chose est dit étre
extérieur et exister en soi: il est vérité au sens absolu?’. Mais comme le
fera voir Hegel, il est bien évident que cet absolu qui existe en-soi est en
méme temps notre objet: il est justement le terme de I'intention de la
conscience. Dans ce rapport, I'en-soi est donc pour-nous, il est preci-
sément pour nous l'en-soi. L'objet en tant qu’objet dépasse donc cette
séparation de I’absolu et de la connaissance mentionnée plus haut. Cette
distinction entre le savoir et ’en-soi tombe alors dans la conscience elle-
meéme, ce qui signifie que la conscience donne sa propre mesure d’elle-
méme. « Donc, dans ce que la conscience désigne a l'intérieur de soi
comme I’en-soi ou comme le vrai, nous avons la mesure qu’elle établit
elle-méme pour mesurer son savoir. » *

% Op. cit., t. 1, p. 67.
v Cf. p. 72.

% [bid.

» Cf. p. 73.

0 Ibid.



8 RETO LUZIUS FETZ

La conscience, loin d’étre sans mesure, est donc pour ainsi dire en
elle-méme la comparaison entre son savoir et son objet; elle examine
presque automatiquement, de telle maniére qu’il ne nous reste plus qu’a
voir ce qui se passe dans cet examen?'. Mais quelle est la conséquence
d’un tel examen ? Si dans cette comparaison entre le savoir et son objet
les deux moments ne se correspondent pas, alors la conscience doit
changer son savoir pour le rendre adéquat a son objet. Mais de fait, et
c’est sur ce point que Hegel insiste, I’objet lui aussi change, «car le savoir
donné était essentiellement un savoir de I’objet. Avec le savoir I’objet
aussi devient un autre, car il appartenait essentiellement a ce savoir. » 3
L’objet, étant intrinséquement lié au savoir que nous avons de lui, ne
peut pas rester le méme si le savoir change.

Dans un tel examen, nous assistons selon Hegel a une véritable
conversion (Umkehrung) de la conscience **. Puisqu’elle se fait a partir
de I'objet réel, mesure de notre savoir, cette conversion s’identifie pour
Hegel a ce que nous appelons expérience. « Ce mouvement dialectique
que la conscience exerce en elle-méme, en son savoir aussi bien qu’en
son objet, en tant que devant elle le nouvel objet vrai en jaillit, est propre-
ment ce qu'on nomme expérience.»** Voila ce que 'on a raison de
prendre pour la définition proprement hégélienne de I’expérience.

Le point important est évidemment la mise en rapport de la dialec-
tique et de l'expérience. Le mouvement de la conscience que nous
venons de décrire et qui est appelé ici dialectique se voit identifié a
I’expérience. Quel est plus exactement ce rapport ? Pour ce qui est de la
structure grammaticale de la phrase que nous venons de citer, le sujet ne
vient qu’a la fin: c’est bien le mot expérience. De cette expérience, il est
dit qu’elle est le mouvement entre le savoir et son objet, qu’elle est mou-
vement dialectique: voila le prédicat. Heidegger nous semble donc
donner une interprétation correcte de ce texte en disant qu’ici Hegel ne
congoit pas I’expérience a partir de la dialectique, mais qu’il pense au
contraire la dialectique a partir de la structure de ’expérience*’. A juger
selon ce texte, la dialectique aurait donc sa source dans le cheminement
de I’expérience en tant que celui-ci se fait par des conversions; elle
s’identifierait au fond a ce dynamisme de I’expérience.

Cette description du mouvement de la conscience correspond-elle
vraiment au sens ordinaire du mot expérience? Hegel nous dit d’abord
que « ce mouvement dialectique... est proprement ce qu’on nomme expé-

31 Cf. p. 74.
2 Ibid., p. 75.
1Cf. p. 76.
 Ibid., p. 7.
3 Ibid.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 9

rience » 3¢ ; mais il ajoute au paragraphe suivant que « dans cette présen-
tation du cours de ’expérience, il y a un moment par ou elle ne parait
pas coincider avec ce qu’on a coutume d’entendre par expérience». En
effet, selon Hegel, nous faisons une expérience en comparant le savoir
d’un objet a cet objet méme. « Au contraire, il semble ordinairement que
nous fassions I’expérience de la non-vérité de notre premier concept
dans un autre objet que nous trouvons d’une fagon contingente et exté-
rieure... » ¥ Mais c’est de nouveau ne pas tenir compte de la structure
intentionnelle de la conscience qui fait qu’il n’y a jamais pure extériorité
entre I'objet et le savoir. Ceci a pour Hegel une conséquence qui com-
mande toute I’organisation de la Phénoménologie en tant que science du
savoir apparaissant. Si l’expérience en tant que conversion de la
conscience nie son savoir antérieur, elle n’aboutit pourtant pas a une
négation pure et simple ou «au néant vide»3®; elle conserve au
contraire ce que le savoir précédent avait de vrai et en est la mémoire.
L’expérience posséde donc ce moment typique de la dialectique hége-
lienne qu’est la Aufhebung: elle dépasse le savoir antérieur de la
conscience tout en gardant ce que celui-ci avait de vrai.

Soumise a la dialectique de 1’en-soi et du pour-nous de I’objet, I’his-
toire de I’expérience des conversions de la conscience est une démarche
necessaire, et « c’est par cette nécessité qu'un tel chemin vers la science
est lui-méme déja science, et, selon son contenu, est la science de I’expé-
rience de la conscience» .

La conscience naturelle évidemment ne sait rien de la nécessité d’une
telle démarche. Elle a au contraire peur devant la négation que celle-ci
implique, peur devant le doute du scepticisme. Hegel au contraire veut
de plain pied entrer dans le scepticisme pour le surmonter en se laissant
librement entrainer par lui, la Phénoménologie devenant ainsi le scepti-
cisme qui s’accomplit et qui.est dépassé en méme temps *°.

Car la conversion toujours renouvelée de la conscience la poussera
enfin vers son existence vraie: ce sera le « point ou elle se libérera de
’apparence, I'apparence d’étre entachée de quelque chose d’étranger qui
est seulement pour elle et comme un autre»*. Ce sera le savoir absolu,

3 Op. cit., t. 1, p. 76.

37 Ibid.

38 Ibid.

% Ibid., p. 77.

“ Hyppolite traduit «dieser sich vollbringende Skeptizismus» (ed. Hoff-
meister, p. 67) par «ce scepticisme venu a maturité» (t. 1, p. 69), ce qui semble
beaucoup trop faible si on se rappelle que le verbe vollbringen rend justement en
allemand le consummatum est du Calvaire ; Hegel parle d’ailleurs deux pages plus
loin de la mort de la vie naturelle qui est poussée au-dela d’elle-méme.

HOpoeit,tLp T7



10 RETO LUZIUS FETZ

ou la conscience comprendra que ’esprit est tout en tout, son aliénation
étant définitivement surmontée.

L’expérience est donc le mouvement qui méne la conscience a la
science ou au savoir absolu, et la Phénoménologie peut alors étre pré-
sentée comme « Science de l'expérience de la conscience »*?, selon le titre
que Hegel lui avait d’abord donné. A ce propos, une remarque de Hei-
degger peut encore étre utile*’. Heidegger souligne le fait que le mot
expérience est placé au milieu et qu’il est souligné: ceci indique que
I’expérience sert de médiateur entre la conscience et la science. Pour Hei-
degger, ce titre reste donc incompris tant qu’on le lit selon I’habitude de
la conscience naturelle. Dans les deux geénitifs « Science de I’expérience
de la conscience », il faudrait plutot voir des génitifs subjectifs que des
geénitifs objectifs. Car c’est la conscience qui est le vrai sujet, sujet se
déployant en expérience, jusqu’a ce que cette expérience ait atteint sa fin
qui est la science.

L’expérience, telle que Hegel la comprend, est donc en définitive le
mode de connaissance qui méne a la science dans laquelle elle sera
dépassée par un savoir qui se veut absolu. C’est justement ce dépasse-
ment de ’expérience par un savoir absolu qui suscitera dans la suite les
plus vives critiques, dont une des plus récentes et des plus importantes
est sans doute celle que Gadamer avance dans son livre Wahrheit und
Methode qui, on le sait, est ’ceuvre de base du courant herméneutique
allemand*. Tenons-nous a une simple paraphrase de ces quelques pages
— capitales d’ailleurs pour I’ensemble du livre — qui concernent directe-
ment notre probléme et qui se présentent parfois comme I'envers des
textes de Hegel, tout en adoptant un point de départ similaire*.

Gadamer reproche aux théories courantes de I’expérience de s’étre
trop tenues a une orientation scientifique et d’avoir négligé I’ historicité
qui est propre a toute véritable expérience*®. En effet, dans I’'usage cou-
rant nous parlons dans deux sens de I’expérience : aux expériences qu’'on
a s’ajoutent les expériences qu’on fait. C’est la derniére qui est pour ainsi

2 Ibid.

3 Cf. op. cit., p. 181-182.

44 Pour I’histoire de ce courant, voir I'article : « Hermeneutik », de G. EBELING,
dans Religion in Geschichte und Gegenwart, vol. 111, Tubingue 19593, p. 242-262.

4 Cf. op. cit., p. 329-340. — La Wirkungsgeschichte étant le pivot de I’hermé-
neutique selon Gadamer, la structure de I’expérience est ici dégagée a I'intérieur
de I’ Analyse des wirkungsgeschichtlichen Bewusstseins qui se voit attribuer la struc-
ture dialectique découverte par Hegel. Voir aussi a ce sujet du méme auteur:
Hegels Dialektik, Fiinf hermeneutische Studien, Tubingue 1971 ; « Hegels Dialektik
des Selbstbewusstseins », in Materialien zu Hegels Phdanomenologie des Geistes,
Francfort (Suhrkamp) 1973.

4 Op. cit., p. 329, 332.



EXPERIENCE ET HISTOIRE 11

dire ’expérience touchée sur le vif. Mais elle a ceci de particulier qu’elle
est, de par sa structure, une expeérience négative. Elle nie une attente, un
savoir antérieur qu’on croyait acquis. Faire une expérience signifie que ce
qu’on tenait pour vrai ne I’était pas et que nous savons maintenant
mieux ce qu’il en est. L’expérience corrige donc un faux savoir, tout en
apportant une saisie plus adéquate de la realite. Gadamer aussi
reconnaitra alors, tout en se référant a Hegel, que la véritable expérience
a une structure dialectique et qu’elle se fait par une conversion de la
conscience .

Mais Gadamer voit dans cette notion hégélienne surtout la décou-
verte implicite de I’ historicité de I’expérience. Si I’expérience qu’on fait
est une véritable conversion de la conscience, ceci implique qu’on ne
peut pas, au sens strict, faire deux fois la méme expérience. Car I'état de
conscience n’est pas le méme avant et aprés une telle conversion. Toute
véritable expérience est donc unique et, par la, historique *8.

Ce que Gadamer reproche alors a Hegel est 'accomplissement de
I’expérience dans le savoir absolu ou elle sera définitivement surmontée.
Hegel pose un terme deéfinitif & I'expérience: dans le savoir absolu,
I'esprit est au-dela de I'expérience. Gadamer dit méme que I’expérience
est envisagée de telle maniére par Hegel qu’elle est dépassée des le
début .

Mais I’expérience, si on la prend au sérieux, est justement le contraire
de tout savoir universel. Elle nous apprend qu’on doit toujours étre prét
pour de nouvelles expériences. Le savoir ne sera donc jamais définitif.
Selon Gadamer, le véritable accomplissement de I’expérience est alors
non pas un savoir absolu comme le voulait Hegel, mais 'ouverture totale
a ’expérience en ce qu’elle a d’'imprévu, ouverture qui est pour ainsi dire
opérée par I'expérience de I'’expérience elle-méme *°.

Hegel avait congu une science de l'expérience de la conscience;
Gadamer nous dit que I'’expérience elle-méme ne peut jamais devenir de
la science?®'. La véritable legcon de I'expérience consiste en ceci qu’elle
nous apprend a reconnaitre le réel. Mais le réel « n’est pas ceci ou cela »,
il ne se réduit pas a une apparence dont on pourra faire tel ou tel
moment de la dialectique pour ensuite le surmonter dans un savoir qui se
veut absolu. Le réel, c’est au contraire ce qui résiste a tout renversement
intellectuel — was nicht mehr umzustossen ist, comme le dit Gadamer en

Y. Op. ¢it, p. 335-337.
L p. 336.

* Cf. p. 338.

50 Ibid.

> Ibid.



12 RETO LUZIUS FETZ

citant Ranke?*?. Nous comprenons alors mieux pourquoi Gadamer peut
assigner a 1I’herméneutique la tiche de «faire a rebours le chemin de la
Phénoménologie» et de « mettre a jour dans toute subjectivité la substan-
tialité qui la détermine » *3.

La supréme valeur de verité de l’expérience consiste donc pour
Gadamer en ce qu’elle nous rend conscient de la finitude et de I’histori-
cité de I'homme. La réalité dépassera toujours ’homme, et c’est juste-
ment |'expérience, de par sa structure méme, qui nous le montre.
L’homme, étre historique, n’est pas le maitre de I’histoire’*. Voila com-
ment Gadamer utilise la découverte de la structure dialectique de I'expé-
rience pour nous mener bien loin de Hegel.

52 Op. cit., p. 339-340.
53 Op. cit., p. 286.
54 Op. cit., p. 339, 340.



	Expérience et histoire : la notion hégélienne de l'expérience et son interprétation par M. Heidegger et H.-G. Gadamer

