Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1978)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

Lexicon der christlichen Ikonographie. Herausgegeben von Wolfgang
Braunfels, Achter Band, Tkonographie der Heiligen, Meletius bis Zwei-
undvierzig Martyrer, Register, Rom, Freiburg, Basel, Wien, Herder,
1976, 643 p. + 22 p.

Avec ce volume s’achéve I’ceuvre que nous avons signalée dans cette revue a deux
reprises. Ce huitiéme volume de I’Iconographie chrétienne est le quatrieme de I’Icono-
graphie des saints. La préface de Wolfgang Braunfels indique les difficultés qu’il a
fallu vaincre pour mener a chef ’entreprise considérable et nouvelle que représente
ce lexique. Il a fallu en particulier surmonter les conséquences du déces du fondateur,
Engelberg Kirschbaum, et faire respecter la discipline draconienne de la briéveté.
L’excellence de I’organisation des travaux a permis leur achévement. Les qualités que
nous avons déja signalées sont la subdivision des articles, la variété et la richesse des
informations qu’ils communiquent. Les défauts sont l’abréviation du langage, la
médiocrité relative de I'illustration, I’arbitraire de son choix et méme parfois I'imper-
fection de I'impression (par ex. p. 8, col. A). Mais les excellentes qualités scientifiques
de 'ouvrage ne sont pas en cause et il fallait bien limiter le volume de cette publica-
tion qui aurait pu s’étendre indéfiniment. Rappelons que cette iconographie classe
les saints par ordre alphabétique ; dans cet ordre, se glissent quelques noms communs,
comme Ordensheilige, Styliten, Viter, etc. Les index permettent de retrouver les
saints: 1) par I’ordre chronologique de leur féte; 2) par leurs attributs. Cet ouvrage
de référence prendra place naturellement dans toute bibliotheque érudite.

FERNAND BRUNNER

PIER CESARE BORI, Chiesa primitiva. L immagine della communita delle
origini — Atti 242-47; 4,32-237 — nella storia della Chiesa antica,
Brescia, Paideia, 1974, 303 p.

Avec l’exactitude et la pénétration qui caractérisent ses écrits, Pier Cesare Bori
étudie le reflet de I'image de la communauté des Actes dans la vie de 1'Eglise ancienne.
Cette étude extraordinairement vivante, passionnante parfois, permet de mieux entre-
voir le développement de I’Eglise et la croissance du monachisme. Bori se limite a deux
siecles: le troisiéme et le quatrieme. L’Eglise émerge nettement de la société paienne
et tend a devenir une puissance économique et spirituelle. Dés avant Constantin, elle
est fortement mondanisée et la plupart des Péres expriment leur nostalgie de temps
plus héroiques et plus fervents. Origéne interpréte les passages de saint Luc dans un
sens individualiste : rappel du chrétien a la générosité, au sacrifice, a la charité frater-
nelle. Chrysostome s’efforce de précher cet idéal a la société impériale. Cyprien y

Histoire

de I'Eglise et
de la pensée
chrétiennes



308 BIBLIOGRAPHIE

voit avant tout I'image de I’Eglise unie et compacte. Basile, cet “obsédé’” de la com-
munauté, et Augustin cherchent dans des formes différentes de monachisme un
complément et un correctif de I’Eglise. Signalons les réflexions de Bori sur I'impact
du christianisme dans I’Empire et les obstacles a une transformation radicale de la
société d’alors. — Une liste des passages cités fait de cet ouvrage un précieux instru-
ment de travail.

LYDIA VON AUW

ORIGENE, Commentaire sur saint Jean, tome III (livre XIII). Texte
grec, avant-propos, traduction et notes par Cécile Blanc (Sources
Chrétiennes, 222), Paris, Le Cerf, 1975, 305 p.

Avec ténacité, C. Blanc poursuit son édition-traduction du Commentaire sur
Jean d’Origene (cf. RThPh 1971, p. 32-34). Ce troisiéme volume contient le tome 13
qui est consacré a I’exégese de Jean 4,13-54. En fait, c’est essentiellement la fin de
I'entretien avec la Samaritaine qui est commentée ici, car la guérison du fils d’un
fonctionnaire royal ne donne lieu qu’a des développements assez brefs. Origéne —
et ce n’est pas le moindre intérét de ce tome — expose de fagon précise I'interpréta-
tion qu’Héracléon a donnée de Jean 4, interprétation qu’il se garde bien de traiter
par le mépris. Il est intéressant de surprendre le théologien alexandrin reprocher a
Héracléon de s’en tenir, pour le passage relatif a la moisson, a une exégése littérale. —
Comme dans les premiers tomes, I’exégese d’Origéne conjugue encore assez maladroi-
tement l'interprétation spirituelle et une forme d’analyse trés grammaticale qui peut
paraitre un peu fastidieuse. L’équilibre sera mieux atteint dans les derniers tomes.
Cela dit, quel sens de ’exégése, quelle insatiable volonté de tout sonder avec pro-
fondeur sans violer le mystere, et surtout quelle conviction que tout est dit dans

) : 1
I’Ecriture! ERIC JUNOD

ORIGENE : Commento al Cantico dei cantici. Traduzione, introduzione e
note a cura di Manlio Simonetti. Roma, Citta Nuova, 1976, 284 p.

Dans son Commentaire sur le Cantique des cantiques, Origéne accéde au plus
haut degré de I’exégése spirituelle, et I’on ne s’étonnera pas que cette ceuvre ait
exercé une profonde influence sur la mystique de Grégoire de Nysse et sur celle de
saint Bernard. S’il faut s’étonner de quelque chose, c’est que ce commentaire n’ait
pas encore trouvé de traducteur frangais. Heureusement les lecteurs, qui ne sont pas
trop dépaysés par la langue italienne, pourront recourir a I’excellente traduction de
M. Simonetti dont les travaux sur Origéne et aussi sur Rufin font autorité. Si nous
mentionnons le nom de Rufin, c’est parce que ’ceuvre originale en 10 tomes est
perdue et que nous n’avons plus qu’une version latine incompléte (elle va jusqu’a
I’exégese de Cant. 2,15) composée précisément par Rufin et distribuée par lui en
4 tomes. Le prétre latin, pour autant que nous puissions en juger a partir de la com-
paraison avec des fragments grecs reproduits par Procope de Gaza, a travaillé avec
une certaine liberté. Mais, malgré ses imperfections, cette version reste infiniment

précieuse.
ERIC JUNOD



BIBLIOGRAPHIE 309

Pius KUNzLE OP, Heinrich Seuses Horologium sapientiae, Erste kritische
Ausgabe unter Beniitzung der Vorarbeiten von Dominikus Planzer OP
(Spicilegium Friburgense, 23), Freiburg, Universititsverlag, 1977,
XVI - 692 p.

La mystique rhénane est sans aucun doute un des mouvements de la pensée
mediévale qui suscitent non seulement I'intérét des spécialistes mais aussi celui
d’un public plus large. Henri Suso est avec Jean Tauler et Maitre Eckhart un des
représentants majeurs de ce mouvement. Les écrits allemands de ce dominicain
ont connu une édition critique en 1907 publiée par K. Bihlmeyer. Cet ouvrage
latin par contre était jusqu’a présent accessible uniquement dans des éditions fort
déficientes. L’édition du P. Kiinzle comble une importante lacune de I’étude de la
pensée religieuse du Moyen Age. L’édition du texte lui-méme est précédée par
une importante introduction de 360 pages, ou l'auteur, sur plusieurs aspects
concernant la biographie et la doctrine de Suso, fait part de découvertes
nouvelles. Aprés une note biographique, I’étude de I'authenticité de I'ouvrage et
de la date de composition (1334), I'auteur aborde au chapitre 4 le rapport du Hor.
a son original allemand (p. 28-54). La comparaison détaillée entre les deux textes
confirme que la version latine est une nouvelle rédaction largement augmentée,
dans laquelle certains sujets trouvent une explicitation plus précise, notamment
I'idéal des noces spirituelles et le souci de la réforme de I'Eglise. L’étude attentive
du genre littéraire du Hor. que 'auteur présente au chapitre 5 permet une inter-
prétation intéressante du titre de 'ceuvre : telle une horloge, Suso veut par son
ecrit éveiller les lecteurs a une plus grande ferveur spirituelle (cf. p. 60). Dans
I’analyse des sources on a, selon le P. Kiinzle, négligé jusqu’a présent surtout deux
dimensions importantes : I’enracinement dans la spiritualité dominicaine (cf. p.
95) et I'influence de Thomas d’Aquin (cf. p. 97). Dans la partie technique de cette
introduction, il faut retenir surtout la description des 235 manuscrits (p. 105-200),
I’analyse des huit traductions médiévales (p. 250-276) et finalement I’examen de la
tradition manuscrite (p. 290-352). L'édition du texte lui-méme est exemplaire (p.
363-605). L’auteur a procédé a une étude comparative de tous les manuscrits
complets pour le prologue et le premier chapitre du traité. Il en retient finalement
onze pour I’établissement du texte. L’apparat des sources — ou les renvois a la
spiritualité et a la liturgie dominicaines sont trés fréquents —, une rubrique
spéciale permettant d’identifier immédiatement les passages paralléles dans la
rédaction allemande, ainsi que les indices trés complets (p. 626-692), seront trés
appréciés par les lecteurs avertis. L’ouvrage de Suso est un dialogue entre un
«discipulus» et la Sagesse éternelle identifiée au Christ. Suso exprime dans le
prologue son intention: reaccendere extinctos, frigidos inflammare, movere
tepidos, indevotos ad devotionem provocare ac somno neglegentiae torpentes ad
virtutum vigilantiam excitare (p. 364, 11-13). Traité de I'amour de Dieu, ou la
méditation de la passion du Christ est comprise comme la vraie philosophie (haec
mea interim sublimior philosophia scire Jesum et hunc crucifixum, p. 493, 21-22)
et ou la doctrina moriendi et la consolation divine se correspondent, le Hor. est a
considérer comme un des témoins les plus attachants de la mystique occidentale.
Cette édition que I'on peut qualifier de définitive intéressera par conséquent
diverses disciplines et particuliérement I'histoire de la théologie et de la pensée
religieuse. Peut-étre certains lecteurs admettront-ils le jugement du scribe d’un
manuscrit conservé a Bale: Et qui sepius legeret in isto libro cum attentione
utique proficeret.

RUEDI IMBACH



310 BIBLIOGRAPHIE

HESYCHIUS DE JERUSALEM, BASILE DE SELEUCIE, JEAN DE
BERYTE, PSEUDO-CHRYSOSTOME, LEONCE DE CONSTANTI-
NOPLE, Homélies pascales. Introduction, texte critique, traduction,
commentaire et index de Michel Aubineau (Sources Chrétiennes, 187),
Paris, Le Cerf, 1972, 543 p.

La littérature homilétique fait un peu figure de parent pauvre dans les éditions et
les études patristiques. Les savants s’intéressent de préférence aux traités doctrinaux
et aux commentaires bibliques. Pourtant I’étude de la théologie dite savante ne donne
qu’une image trés incompléte de la thedlogie, de la piété et finalement de la vie des
communautés chrétiennes. Il y a beaucoup a attendre, pensons-nous, de travaux
consacrés a d’autres genres littéraires (littératures homilétique, hagiographique,
apocryphe, etc.). — Dans cet ouvrage d’une incroyable richesse, le Pere Aubineau
présente, publie, traduit et commente sept homélies pascales des V€ et VI€ siecles.
On mesurera encore mieux l’originalité du livrte quand on saura que cing de ces
homélies sont inédites. Les études qui les entourent sont de vraies monographies
qui ne se bornent pas a rassembler tout ce que ’on a dit des auteurs en présence,
mais qui apportent quantité d’éléments nouveaux. L’introduction consacrée a Jean
de Béryte en fournit un bon exemple. Alliant I’érudition a un esprit critique extréme-
ment aigu, le Pére Aubineau parvient a délimiter le plus étroitement possible le cadre
temporel de son épiscopat et a déterminer le lieu ou il a prononcé cette homélie pas-
cale, qui est du reste l'unique ceuvre de lui qui nous soit connue. Mais I'intérét de
ces études ne vient pas exclusivement des données qu’elles rassemblent sur des
auteurs peu connus et des précisions nouvelles qu’elles apportent. Il tient aussi et
surtout aux lignes de recherche que le Pére Aubineau trace tout au long de son livre.
Ces lignes de recherche sont variées: caractéristiques doctrinales de ’homilétique
pascale, themes recurrents, évolution des pratiques liturgiques en rapport avec la
féte de Paques, histoire de 1’exégese, apport de I’archéologie a la connaissance du
Sitz im Leben des homélies, études lexicographiques, études des procédés rhétori-
ques... Ce livre a I'immense mérite de stimuler la recherche en donnant a celui qui
le lit nombre d’idées qu’il peut mettre a profit dans son propre travail. Il est aussi
riche sur le plan méthodologique que prodigue sur le plan de I’érudition. Relevons
encore la présentation des manuscrits et la lisibilité de 1’apparat critique qui, toutes
deux, peuvent servir de modéles. Dans ce livre, I’étudiant et le chercheur ne s’ins-
truisent pas seulement sur I’homilétique pascale au V€-VI€ siecles, ils apprennent
encore leur métier jusqu’a I’art de traduire et de composer des index.

ERIC JUNOD

FRANCISCO-JAVIER LOZANO SEBASTIAN, San Isidoro de Sevilla.
Teologia del pecado y la conversion (Publicaciones de la Facultad
Teologica del Norte de Espafia, 36), Burgos, Aldecoa, 1976, 234 p.

Célébre par ses Etymologies qui suscitent notamment 'intérét des historiens de
la culture et des linguistes, Isidore de Séville est aussi un théologien et un exégete
d’envergure. L'ouvrage de Lozano Sebastian, aprés une bréve présentation de I’ceuvre
d’Isidore et du milieu dans lequel elle est née, est tout entier consacré au probleme
du péché (sa nature, son origine, ses effets, ses degrés) et la conversion (et par consé-



BIBLIOGRAPHIE 311

quent de la discipline pénitentielle). Il met en évidence le caractere dynamique de la
théologie d’'Isidore: ’homme, malgré la gravité du péché, est appelé par la grice de
Dieu a la libération. Cette théologie puise ses racines dans la tradition patristique,
notamment chez Origéne pour I’exégése typologique de I'Ancien Testament et chez
A tin et Grégoire le Grand pour la morale.

ugustin e goire nd p ERIC JUNOD

Sous la direction de Jean Boisset: La Réforme et I’éducation. Toulouse,
Privat, 1974, 190 p.

Ce recueil des rapports présentés au III® colloque tenu par le Centre d’Histoire de
la Réforme et du Protestantisme a Montpellier en 1973 donne 'impression, a une
premiére lecture, d’une trés grande dispersion des thémes et des méthodes. Mais
grice a la remarquable conclusion de J. Fouilleron et A. Blanchard, ces actes se struc-
turent autour de la question: comment s’est constitué un résesu d’enseignement
protestant réformé différent de celui des catholiques? Tout d’abord ce réseau com-
prend aussi bien des colléges — qui existaient déja et dont la Réforme se servira pour
se rallier les élites en utilisant la vogue pour les études classiques (les exemples de
Saint-Lo et Millau) — que (surtout) des académies (les exemples de Dié, Gand et les
rapports plus globaux sur le Piémont et Zurich). Celles-ci sont des créations originales
afin de former les cadres de la Réforme. Il semble que le modéle élaboré par Sturm
a Strasbourg ait, grace a I'influence de la Genéve calviniste, influencé ’ensemble du
modele réformé encore qu'il ne faille pas sous-estimer les divergences au sein d’un
mouvement pédagogique trés pluraliste. En effet, c’est la grande souplesse, ’adapta-
tion aux situations locales et régionales, I’ouverture des programmes (un plus grand
choix dans I’étude des langues anciennes, un usage plus étendu des textes bibliques,
une pratique plus systématique de la langue populaire) qui distinguent ce réseau de
son concurrent catholique et surtout jésuite. Car, et ce n’est pas un des moindres
intéréts de cet ensemble de travaux, sur des points essentiels, les éducateurs protestants
partageaient la méme opinion que leurs collégues jésuites (le role des exercices, de
I’émulation, de I’Antiquité paienne, le refus de l'internat) comme ils partageaient
les mémes manuels!

PIERRE FURTER

OLIVIER FATIO, Méthode et Théologie. Lambert Daneau et les débuts
de la scolastique réformée (Travaux d’humanisme et renaissance,

t. 147), Genéve, Droz, 1976, 194 et 223 p.

M. Olivier Fatio, qui avait déja consacré sa thése de licence en théologie au séjour
de Daneau a Leyde (1580-82) et a ses efforts pour y implanter la discipline calvi-
niste (Nihil pulchrius ordine, 1971, cf. Rev. théol. et phil. 1972, p. 281 s.), vient de
nous donner un ouvrage considérable sur la pensée de Daneau et ses écrits, sous le
titre prometteur: Méthode et Théologie, qui lui a valu le grade de docteur de 1’Uni-
versité de Genéve. — La vie et la personnalité de Daneau sont présentées de fagon
rapide, mais suggestive, dans un chapitre initial et dans un bref épilogue, appuyés sur
une annotation impeccable. Puis vient une série de chapitres, centrés chacun sur un
de ses écrits: Dialectique: les Elenchi haereticorum. Exégese: le Methodus tractandae
sacrae Scripturae. “Auctaritates”: les Péres de I'Eglise, commentaire a I’Enchiridion



312 BIBLIOGRAPHILE

de saint Augustin, les scolastiques, commentaire au 1¢T livre des Sentences de Pierre
Lombard. Théologie: [sagoge, “‘de Deo”, de la justification. Ethique: Habitus et
sanctification, Loi naturelle et Décalogue. — La seconde partie, en offset, paginée
a part, comprend une bibliographie trés compléte des écrits de Daneau, ainsi que
les clichés au trait des pages de titre, une liste quasi exhaustive des ouvrages consultés,
un index des noms de personnes et de lieux. — Cette séche énumération ne donne
qu’une faible idée de I’ampleur des recherches auxquelles s’est livré M. Fatio, et de la
finesse de ses analyses. Car pour apprécier la qualité des commentaires de son auteur,
il lui a fallu se familiariser avec saint Augustin, ce qui est relativement facile pour un
théologien protestant sachant bien le latin, mais aussi avec le Lombard, ce qui est beau-
coup moins fréquent. Et, bien siir, avec Aristote, car les maitres mots: ‘“‘dialectica”
et “‘methodus” nous ramenent inévitablement au Stagirite, comme aussi a Melanch-
thon, et a ses disciples. “Méthode”, écrivait Turnebe, I'helléniste du Collége de France,
dont Daneau a suivi les legons, “‘aucun mot n’est plus populaire dans nos écoles, a
notre époque, aucun n’est entendu plus souvent, aucun ne rend un son plus agréable
que ce terme. Tout autre, employé si souvent, finirait par donner des nausées aux
auditeurs. Celui-la seul ne dégoiite jamais de lui-méme” (p. 135). — L’application
méthodique, c’est le cas de le dire, de ces schémas, a I’exégése de la Bible, a la réfuta-
tion des raisonnements des hérétiques — et ’on sait la place que tient chez les réfor-
més de la seconde moitié du siecle la polémique contre les Antitrinitaires de Pologne
et de Transylvanie —, a la doctrine de Dieu et a I’éthique, caractérisent I’ceuvre de
Daneau, non sans lui donner une certaine monotonie. On admire sa rigueur, parfois sa
virtuosité, mais on ne peut s’empécher de regretter ’allure vivante et le style coloré
de Calvin. On entre bien la dans I’ére de la scolastique réformée. Cependant M. Fatio
nous met en garde contre la tendance de quelques auteurs récents, qui, a la suite de
Bizer, font de Beze et de ses colléegues les tenants d’un certain rationalisme, étranger
a la théologie biblique de Calvin. Lisez plutdt son exorde: ‘“‘Existe-t-il position plus
inconfortable que celle des épigones? D’une part les historiens déplorent leur absence
d’originalité, d’autre part ils crient a la trahison a la moindre différence d’avec le
modéle. Les théologiens réformés de la fin du XVI® et du début du XVII® siécle sont
les victimes caractéristiques de ces préjugés historiographiques. On régle brievement
leur compte, soit en les considérant comme des disciples doués, mais peu intéressants
— c’est le jugement de Ritschl sur Daneau —, soit en les accusant d’affadir I’héritage
réformateur en le rationalisant: c’est un reproche fort ancien qu’ont repris H. E.
Weber, E. Bizer et leurs disciples... Ces auteurs opposent dynamisme a statisme, créa-
tivité a redite, régne de la grice a ontologisation de la connaissance de Dieu et a
systématisation de I’Ecriture, pour qualifier la différence entre la période précédant
la mort de Calvin et celle qui la suit” (p. ix). Qui n’appréciera la vigueur et le nerf
de cette contre-attaque? — La monographie de M. Fatio, bien charpentée et claire-
ment écrite, est donc une contribution trés importante a la connaissance que nous
avons, ou plutdt que nous n’avons pas, des tendances de ’enseignement théologique
a Genéve. En effet, nous manquons de documentation sur les cours donnés a 1’Acadé-
mie par Béze et ses collégues, seules les théses soutenues sous leur direction ont été
publiées, a partir de 1580. Et nous manquons tout autant d’études critiques sur la
théologie du successeur de Calvin, sur son exégese, sur sa prédication, sur les modifi-
cations apportées par lui aux éditions successives de ses Annotations in Novum Testa-
mentum. — Il en va de méme pour un autre Francais, Antoine de Chandieu, qui
enseigna quelques années a Lausanne. C’est dire que les recherches de M. Fatio,
consignées dans sa thése, méritent de retenir toute notre attention. Elles font bien
augurer de la carriére du jeune maitre de Geneéve. + HENRI MEYLAN



BIBLIOGRAPHIE 313

DIETRICH WIEDERKEHR : Glaube an Eriosung. Konzepte der Soteriolo-
gie vom Neuen Testament bis heute. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1977,
141 p.

Ce petit ouvrage émanant d’un séminaire sur ce théme est consacré aux problémes
et tiches de la sotériologie aujourd’hui par rapport a ceux de la tradition biblique et
dogmatique dans ce domaine. Excellente introduction a toute la problématique, ce
livre devrait €tre traduit en frangais. Le dogmaticien de Lucerne met le doigt sur la
question centrale de la sotériologie, a savoir celle de la médiation du salut de Dieu
avec l’expérience actuelle ou avec les théories contemporaines qui proposent un
“salut”. Le lecteur trouvera donc, a coté des analyses modernes de la sotériologie
biblique, des chapitres traitant de la question du sens, de la théologie politique,
des relations entre christianisme et marxisme dans ’horizon de 1’eschatologie. On
sera reconnaissant a 'auteur de son exposé €quilibré, mais on regrettera peut-étre
I’'absence de quelques exemples concrets qui indiqueraient comment se pose, prati-
quement, et non seulement dans la théorie théologique, la question du “salut aujour-

d’hui”. KLAUSPETER BLASER

PETER LANGE: Konkrete Theologie ? Karl Barth und Friedrich Gogarten
“Zwischen den Zeiten” (1922-1933). (Basler Studien zur Historischen
und Systematischen Theologie, 19) Ziirich, Theologischer Verlag, 1972,
454 p.

Cette étude (dont la recension parait avec un retard impardonnable) s’inscrit
parmi les efforts entrepris pour mieux comprendre I'histoire récente de la théologie,
particuliérement entre les deux guerres. Ainsi nous est offert pour la premiére fois une
analyse détaillée et minutieuse de 1’évolution des rapports entre Barth et Gogarten,
qui, on le sait, furent d’abord des amis pour devenir par la suite des adversaires.
Leurs accords, différends et contentieux sont précisés au cours des événements et des
publications marquant la collaboration de ces deux hommes dans la revue “Zwischen
den Zeiten”. Tout gravite autour de la question de savoir comment et dans quelle
mesure la théologie est “‘concréte”, i.e. comment elle pense concrétement, et non
avec des notions abstraites, aussi bien I’homme que Dieu. La these de Lange n’est pas
d’une lecture passionnante, tant elle est soucieuse de saisir tous les aspects et arriére-
fonds du probléme; en revanche, la recherche sur Barth et celle sur Gogarten se
voient enrichies grice a ce travail solide et éclairant sur bien des points jusqu’ici

ignores. KLAUSPETER BLASER

G. SNYDERS: Ecole, classe et lutte des classes. Une relecture critique de
Baudelot, Establet, Bourdieu-Passeron et Illich. Paris, PUF, 1976,
379 p.

A travers ’ceuvre de G. Snyders se dégage une double fidélité complémentaire.
Si, d’une part, il croit que I’éducation a joué, et peut encore jouer un role positif
dans le développement des sociétés industrielles, il reste, par ailleurs, persuadé que

Philosophie
contem-
poraine



314 BIBLIOGRAPHIE

ce role n’est possible que lorsque ’education est animée par une “‘pédagogie progres-
siste”, c’est-a-dire quand elle fait une juste place a la formation du prolétariat, qu’elle
participe de la lutte des classes et qu’elle prépare 'avénement d’une société socia-
liste. Apres avoir étudié le surgissement de cette pédagogie progressiste au XVIII®
siecle; 'avoir décrite; 1’avoir opposée aux conceptions anarcho-théologiques des
pédagogies non directives, G. Snyders veut prouver la contribution de 1’éducation
a la lutte des classes contre les théories contemporaines, inspirées sinon du marxisme,
du moins par une critique radicale, qui la jugent inutile (Baudelot-Establet), impos-
sible (Bourdieu-Passeron) ou qui, tout simplement, I’'ignorent (Illich). — Dans une
premiére partie, G. Snyders reprend I’analyse de Baudelot-Establet de “I’école
diviseuse”. Les “systémes” éducatifs contemporains, malgré leur apparence égali-
taire et les efforts pour instituer une école unique, commune a tous, sont en fait
cloisonnés selon des filiéres de formation qui jouissent de statuts tres distincts. La
notion de réseau — défini comme un mode propre de formation a une classe, homo-
géne quant a sa clientele et ses débouchés (p. 49) — permet de montrer comment
non seulement les inégalités sociales se traduisent dans I’organisation scolaire, mais
comment les habitudes de classes sont encore renforcées par les différences de conte-
nus des programmes, les styles pédagogiques divergents jusqu’a et y compris un
apprentissage distinct du langage. Si cette analyse permet de dévoiler ’école comme
un lieu de division, elle ne met pas assez en relief que certaines classes, comme la
classe moyenne, n’ont pas toujours un réseau specifique; qu’il y a une lutte pour
'appropriation de certaines filiéres; bref, qu’elle est aussi un lieu d’affrontements qui
justifient la lutte pour sa démocratisation qui est donc utile. Mais une telle lutte est-
elle possible? En effet I’école ne divise pas seulement, elle légitime le rapport a la
culture de la classe dominante — devenue la culture scolaire — tout en rejetant,
dépréciant, dévalorisant toutes les formes d’expériences culturelles des autres classes.
Bourdieu-Passeron relaient en quelque sorte Baudelot-Establet en montrant que la
scolarisation est une forme de violence ou I'imposition d’une seule culture légitime —
bien qu’arbitraire — réduit les classes opprimées au silence. A quoi G. Snyders oppose
la possibilité réelle qu’offre 1’école, grace a sa relative autonomie, de constituer un
espace distinct ou les éducateurs, pour autant qu’ils le veuillent et qu’ils en aient
conscience, permettent aux enfants du prolétariat de faire I’expérience de leur
solidarité ; de prendre conscience de la valeur de leur culture vécue; de se former
comme de futurs combattants de 1’émancipation. N’est-ce pas cependant un leurre
puisque I’école structurellement, comme institution, a comme fonction principale
d’éduquer a la servilité, a la passivité, bref de fabriquer une génération préte a renon-
cer a la lutte et a accepter le statu quo ? Ne faudrait-il pas déscolariser comme le pro-
pose Illich dont G. Snyders rappelle les racines méconnues dans le mouvement
soviétique ‘‘de la mort de I’école” (p. 245-259)? Non, s’il s’agit de compenser un
désenchantement de la société moderne par un retour a un passé idyllique qui pré-
fére renoncer au progrés et a la science. Peut-étre oui, si, a la suite d’A. Gramsci
(p. 260-266), il s’agit, par un dépassement global du modele capitaliste, de trans-
former I’école actuelle de fagon “a éduquer le sens commun en le faisant progresser
vers une conception unitaire” ou tous, et surtout le prolétariat, auront leur place

legitime. PIERRE FURTER



BIBLIOGRAPHIE 315

GILBERT BOSS: Art et sociéete, Essai sur la loi culturelle de 1’Occident
contemporain, Zurich, Editions du Grand Midi, 1975, 150 p.

Ce livre original examine des questions qu’on hésite a se poser aujourd’hui, devant
le foisonnement des manifestations et des expressions artistiques de tous ordres:
qu’en est-il de I'art actuel? Est-il possible d’en saisir le sens malgré son étonnante
diversité? Recele-t-il encore une forme de vérité? La ou la plupart de nos contem-
porains ne voient qu’incohérence et décadence, G. Boss décele, sous 1’éclatement
des phénomeénes artistiques, une nouvelle loi, un autre ordre organisateur, une cohé-
rence sous l'incohérence: I'étre est structure, I’étre a quitté son lieu ancien, la subs-
tance, pour se perdre dans I'infini réseau des structures de ce monde, pour se retirer
dans la diversité réglée des relations. Cette loi culturelle est I’esprit de notre temps:
la simplicité du monde ancien a fait place a la complexité des temps nouveaux. “Or
c’est 'unité de la culture, précisément, que vise a instituer l’art, si bien que son
essence est inséparable de celle de la société humaine et que I’'un ne va jamais sans
l’autre” (p. 136). C’est pourquoi I’art contemporain ne doit pas faire I’objet d’une
critique rétrograde. L’ancienne unité perdue l’est irrémédiablement. Et pourtant, a
sa facon, I’art d’aujourd’hui exprime une réalité profonde: si le contact entre nous
et notre propre culture semble rompu, c’est que nous vivons une rupture a la fois
dans notre étre et dans notre présence au monde, peut-étre une nouvelle forme de
I’‘oubli de I’étre” heideggerien. L’art n’est pas arbitraire, et les caractéristiques des
expressions esthétiques de notre temps renvoient a celles de la société. A 'appui de
cette thése, G. Boss cite quatre composantes de notre ‘“‘Zeitgeist”: I'idée de progres
indéfini, de dépassement perpétuel (centrale dans I’art expérimental); 'idée d’égalité
de tous les éléments structuraux, menant a la tolérance et au nivellement des critéres
esthétiques ; I’idée d’éloignement des centres de coordonnées (la fin des anthropo-
centrismes); et finalement 1'idée de division et de spécialisation. Que faire de cette
loi structurale qui partout s’est imposée? Faut-il vraiment renoncer a trouver une
unité dans cette totalité éclatée? Pour G. Boss, nous vivons un moment nietzschéen,
un moment de ‘“‘transvaluation de toutes les valeurs”. “Quiconque saura voir dans la
crise contemporaine des arts, non pas le seul reflet de celle de notre société, mais la
difficile gestation d’une nouvelle civilisation ou la loi structurale ne soit plus notre
destin aveugle, mais le principe révélateur du sens, gagnera une haute idée de la

fonction sociale de I’art” (p. 150). DANIEL SCHULTHESS

OLIVIER REBOUL, L’Endoctrinement (L’Educateur), Paris, P.U.F.,
1977, 200 p.

Si ’endoctrinement n’existe que grace a l’obscurité dont il provient et dont il
profite pour se répandre, on peut dire que I"auteur de ce livre le combat sur un double
front: par la subtilité des analyses dans lesquelles il le met au jour, et par la clarté de
son langage et la franchise de sa propre position. Car I’endoctrineur ne se présente
jamais comme tel, mais il apparait sous le masque de l'’enseignant pour pervertir
I’enseignement en le singeant. C’est pourquoi seule une idée claire de ce que signifie
enseigner permet de démasquer les faux prétendants. Olivier Reboul commence donc
par poser l'idéal de I’enseignement qui va lui servir de critere: il doit former des
adultes responsables et autonomes aussi bien dans la pensée que dans l'action; et,
pour parvenir a son but, il ne doit pas se réfugier dans une neutralité qui ne fait que
se laisser cerner par les zones d’ombre ou se cachent les divers endoctrinements, mais



316 BIBLIOGRAPHIE

il doit se présenter ouvertement dans une doctrine s’exposant aux réfutations et aux
clarifications de la critique. A partir de cette définition, I’auteur peut commencer a
traquer I'endoctrineur aux mille visages, comme Socrate le sophiste. — D’abord, les
savoirs objectifs, qui s’acquiérent I’assentiment unanime, se révelent n’étre pas a
I’abri de I’endoctrinement, car celui-ci peut s’installer dans le style de ’enseignement
et dans les choix de la matiere a enseigner, et faire sournoisement passer ainsi les
idéologies, c’est-a-dire les fonds de préjugés qui forment le sol inconscient de la
pensée de chacun. Donc, au lieu de restreindre son champ matériel, le véritable ensei-
gnement expose des doctrines dans leur audace et leur fragilité, et les offre a la
critique. — La premiere caractéristique de 1’endoctrinement est donc qu’il cherche
a imposer une idéologie a I'insu de ses victimes, tandis que I’enseignement, par la
franchise de sa position doctrinale, exerce le jugement de ses éléves. Par conséquent,
I’endoctrineur est celui qui refuse I'idéal socratique et cartésien de la clarification
des idées et du rejet des préjuges. Il est donc aussi celui qui n’accepte pas la défini-
tion de I'enseignement d’0. Reboul. Mais, malgré la violence avec laquelle il exclut
ainsi ses adversaires, celui-ci ne cherche pas a tromper son lecteur, ni a le forcer indi-
rectement a son opinion, puisqu’il avoue des le départ que ‘“s’interroger sur ’endoc-
trinement est une maniére de réfléchir sur l’enseignement. Une maniére un peu
perverse, sans doute...” — Dans cette perspective, ce n’est donc ni la simple doctrine,
ni une intention d’endoctriner, ni une méthode spécifique qui sont la cause de
I’endoctrinement, mais la fin que se propose une certaine éducation: au lieu de viser
ultimement la libération de I'individu, elle tente d’asservir toutes ses facultés a un
but extérieur a lui et posé comme absolu. — Ainsi, il n’y a pas de doctrines prédes-
tinées a I’endoctrinement, méme si certaines y sont plus ou moins prédisposées, et
les mémes méthodes peuvent contribuer aussi bien a former qu’a réprimer la pensée,
de sorte que les pédagogies non directives, par exemple, ne favorisent pas moins
’endoctrinement que les méthodes dites autoritaires. En outre, il est impossible de
distinguer entre les endoctrineurs et les endoctrinés pour attribuer la faute aux uns
plutdt qu’aux autres, puisque c’est par la méme faiblesse que les deux se soumettent
infantilement a une idéologie. — Il semble donc que ’endoctrineur-endoctriné doive
échapper a toute responsabilité ainsi qu’a toute définition qui tenterait de le saisir
par des caractéres externes. Pourtant, il faut remarquer que sa faiblesse est en réalité
une complaisance dans I’esclavage idéologique, et que le désir de jugements faciles et
le manichéisme qui en découle forment justement le premier trait distinctif des
victimes de I’endoctrinement. De celui-ci, il en dérive d’autres qu’Olivier Reboul
réunit dans un portrait typique de I’endoctriné. — L’auteur consacre la deuxieme
partie de son livre a une épreuve de sa théorie dans I’analyse de cas concrets. Nous
trouvons la des études tres intéressantes de ’éducation hitlérienne, du lavage de
cerveau chez les stalinistes, les maoistes et les moonistes, et du contenu idéologique
souvent dénoncé des écoles libérales occidentales. GILBERT BOSS

Savoir, faire, espérer: les limites de la raison, Bruxelles, Publications des
Facultés universitaires Saint-Louis, 1976, 2 vol. 830 p.

Ces deux volumes ont été publiés en hommage a Mgr Henri Van Camp a I’occa-
sion du cinquantenaire de I’Ecole des Sciences philosophiques et religieuses des
Facultés Saint-Louis. Les auteurs font partie des nombreux collaborateurs occa-
sionnels ou réguliers de ’Ecole. Leurs textes ont été classés dans quatre sections:



BIBLIOGRAPHIE 317

philosophie, histoire de la philosophie, sciences humaines, et théologie. Comme le
fait pressentir 'ampleur des domaines représentés, le rapport des contributions
particulieres au titre général est trés libre et va d’un traitement littéral du théme
proposé a ’absence totale de relation avec lui. Ainsi, si Jeanne Hersch s’interroge
directement sur le sens de la triple question kantienne, si J.- Bouveresse la pose a
Wittgenstein pour répondre avec lui, si la critique de I'autonomie de la raison est
immédiatement dans les cordes d’E. Lévinas ou de P. Ricceur, si ’étude de
J. Trouillard montre encore comment la pensée cherche a transcender la raison chez
les néoplatoniciens, a 'opposé, le texte de Piera Castoriadis-Aulagner sur la frustra-
tion de la pensée dans la psychanalyse, ou le panorama de la théologie francaise
actuelle d’Y. Congar, par exemple, n’ont plus qu’un rapport trés indirect au titre
général de I’ouvrage. — Mais, dans leur grande diversité, ces deux volumes restent
trés intéressants, en ce qu’ils permettent justement de plonger dans les multiples
courants de la pensée contemporaine, souvent dans des textes originaux qui ne se
contentent pas de la refléter, mais contribuent a la créer ou a la mettre en question.
Ainsi, M. Serres, par exemple, veut nous renvoyer notre image pour la critiquer: il
nous découvre les procédés de la pensée contemporaine dans les régles du jeu du
loup qu’il fait ressortir de la fable bien connue de La Fontaine, dénoncant l'inten-
tion vorace d’une raison-louve autoritaire et cruelle qui se trouve une raison du plus
fort en un fondement d’ou elle peut tout engloutir... — Mais il n’est pas question
que nous cherchions ici a faire ressortir I'intérét de chaque contribution qui le mérite-
rait, car c’est la majorité que nous devrions discuter alors. Que chacun voie plutdt lui-
méme ce que lui suggérera la lecture des titres et des noms des auteurs: philosophie :
J. Bouveresse, ‘“‘Savoir, croire et agir”; S. Breton, “Le théme de I’espérance et la
réflexion philosophique”;Cl. Bruaire, “Pour une ontologie de I’esprit” ; G. Ganguilhem,
“Nature dénaturée et Nature naturante”; H. Decléve, ‘“‘Philosophie et pouvoir”;
J. Delhomme, ‘“Les limites de la raison. Autour de la question”; D. Dubarle, “La
troisiéme position de la philosophie par rapport a la foi religieuse”; G.-G. Granger,
“Sur le traitement comme objets des faits humains”; J. Ladriére, “L’Abime”;
E. Lévinas, “Philosophie et positivité”; P. Ricceur, “‘L’imagination dans le discours
et dans 'action”; M. Serres, “Le jeu du loup”; X. Tilliette, “Le Christ des philoso-
phes et le probléeme d’une christologie philosophique™; E. Weil, “Faudra-t-il de nou-
veau parler de morale?”; histoire de la philosophie: J. Beaufret, “L’énigme de Z 3";
J. Trouillard, “Théologie négative et autoconstitution psychique chez les néopla-
toniciens”; CL. Ramnoux, ”Les modes d’expression du philosopher d’aprés Proclus™;
J. Hersch, “ “Was kann ich wissen? Was soll ich tun? Was darf ich hoffen ?”” Essai de
paraphrase anachronique et inactuelle”; G. Van Riet, “Problémes de philosophie
de la religion. A propos de Feuerbach”; J. Lacroix, “La pensée du jeune Marx”;
H. Gouhier, “Le thédtre dans la pensée de Gabriel Marcel”; sciences humaines:
P. Castoriadis-Aulagnier, “A propos du transfert: le risque d’exces et I'illusion morti-
fere”; A. De Waelhens, “Les contradictions du désir”; F. Perrier, “Une esthétique
transsubjectale? Essai sur la psychanalyse d’aujourd’hui”; A Vergote, “La psychana-
lyse, limite interne de la philosophie”; F. Wahl, “Chute”; M. Deguy, “Carnets de
délinquance”; G. Genette, “Le désert et sa langue”; L. Marin, “La critique de la
représentation classique: la traduction de la Bible a Port-Royal”; J. Starobinsky,
“André Chénier et le mythe de la régénération”; T. Todorov, “Le symbolisme lin-
guistique”; E. De Keyser, “Messages visuels et communication”; F. Perroux, “Criti-
que de la raison économique et raison statistique’; A. Touraine, “Qu’est-ce que la
sociologie du développement?; théologie: M.-D. Chenu, “La théologie en proces”;
Y. Congar, “Regards sur la théologie francaise d’aujourd’hui”; A.-L. Descamps,



318 BIBLIOGRAPHIE

“Résurrection de Jésus et “croyable disponible””; Cl. Geffré, ““‘Sécularisation du

christianisme et retour du sacré”; J. Giblet, “La sagesse et la croix selon 1 Cor,

2,6-8”; B. Rigaux, *“La justice dans le Nouveau Testament”; E. Schillebeeckx, “Jésus,
bole de Dieu — di i i

parabole de Dieu — paradigme de I’lhomme GILBERT BOSS

STANISLAS BRETON, Spinoza, Théologie et Politique (Collection Théo-
réme), Paris, Desclée, 1977, 178 p.

Spinoza, dans son Traité théologico-politique, voulait-il définir rigoureusement les
sphéres respectives de la théologie, de la politique et de la philosophie pour “redonner
aux Ecritures saintes leur pleine valeur religieuse grice a une méthode scientifique
d’exégese ; puis, aprés leur avoir restitué cette valeur, montrer leur parfaite compati-
bilité avec la raison”? C’est en tout cas 'intention que lui attribue Stanislas Breton,
qui veut dans son ouvrage confronter le chrétien et le contemporain a la pensée du
fondateur de 1’exégése moderne. — L’auteur commence par €tablir quelques princi-
pes fondamentaux d’une philosophie spinoziste de la religion, ou il situe la pensée
religieuse dans sa limitation au premier genre de connaissance (sensible et imaginaire)
et dans une relation d’extériorité avec son objet. Représentant ainsi le divin par
I’imagination, la religion serait donc une part essentielle et inaliénable de la nature
humaine, puisque cette faculté elle-méme appartient nécessairement a ’homme et
que Dieu est éternel et s’exprime nécessairement en elle. Dans ce cas, il est évident
que la religion ne serait pas un objet contingent de la réflexion spinoziste, mais
qu’elle s’imposerait au philosophe comme un mode de vie nécessaire et indépassable
absolument, car, nous dit S. Breton: “ni I'intelligible n’élimine le sensible, ni le sen-
sible D'intelligible.” (Certes, cette remarque est vraie en un sens, mais notons que
Spinoza dit aussi: “Moins l’esprit connait et plus il pergoit, plus il est capable de
fiction; et plus il a de connaissances claires, plus ce pouvoir diminue” (Traité de la
Réforme de I'Entendement, § 37), et ici les illusions de I'imagination n’apparaissent
plus comme absolument nécessaires.) — Apres cette introduction, 'auteur présente la
méthode d’exégese spinoziste (interrogation sans préjugés, se mouvant dans 1’horizon
précis du sens littéral, avec le souci de 1’universel), en I'opposant aux méthodes du
commentaire traditionnel. Il cherche a définir le statut séparé de la philosophie et de
la théologie et, a ce propos, aventure quelques propositions qui ne proviennent siire-
ment pas d’une exégese spinoziste stricte de Spinoza; ainsi, par exemple: ‘“‘Seule la
foi obéissante a valeur de salut”; ou bien: ““on brouille a plaisir deux questions fort
diverses: le probléme du sens, qu’on doit résoudre par la seule écriture; et le probléeme
du vrai, qui revient seul au jugement philosophique.” (Devant ces formules, notre
malaise ne vient pas de leur fausseté évidente, mais du glissement de sens subreptice
qu’elles tendent a produire et qui pourrait étre évité par une affirmation claire du
contexte spinoziste: il faudrait dire: seule I'obéissance peut faire de la foi un chemin
vers le salut, qui n’appartient naturellement qu’a la sagesse (au-dela de I’obéissance);
et d’autre part: le probléme du sens de I’Ecriture doit se résoudre par I’exégése
rationnelle de cette derniére, tandis que la vérité ou le sens absolu ne s’atteignent que
par la philosophie. Mais S. Breton n’a-t-il pas laissé entendre en plusieurs endroits de
son livre qu’il ne voulait pas abandonner la relative liberté du commentaire pour se
soumettre aux seules rigueurs de 1’exégese?) — Sur I’exemple de I’Ancien Testament,
il nous est ensuite montré qu’un caractére pratique et politique est essentiel a la
religion, tandis que sa valeur éthique universelle ressort évidemment du Nouveau.



BIBLIOGRAPHIE 319

Ici, le Christ apparait comme 1’idéal du spinozisme: en effet, il unirait directement
la perception sensible a I’intuition parfaite du troisiéme genre, sans avoir a passer par
la connaissance discursive du philosophe. Ainsi, une fois le Christ compris selon
Spinoza, celui-ci se révélerait chrétien a son tour, et sa philosophie pourrait dans une
certaine mesure étre interprétée a partir de la théologie: I'amour intellectuel de Dieu
n’est-il pas la vision béatifique? le Christ-Verbe n’est-il pas aussi le Christ de I’enten-
dement pur de Spinoza? et ne pourrait-on pas voir le rapport trinitaire Pére-Verbe-
Esprit s’installer aussi entre le Dieu spinoziste, son idée dans 1’entendement infini et
Pamour intellectuel qui en découle, de telle fagon que le second mode infini puisse
étre identifié comme ’amour de Dieu? La question est laissée ouverte. — Remarquons
que ce n’est pas pour le transformer en un agneau inoffensif que S. Breton veut
rapprocher Spinoza du christianisme, car il lui fait prononcer au contraire une criti-
que sévere du christianisme historique, dénongant les ambitions purement politiques
du clergé et ’oubli général de 1'intériorité et de la spiritualité originelles de I’enseigne-
ment du Christ. Et c’est ici que nous trouvons peut-étre quelques-unes des formules
parmi les plus belles de cet ouvrage: “C’est ainsi que la procession immanente du
verbe s’est inversée dans la création transitive; que 1'amour qui ne pouvait étre un
précepte s’est converti en commandement; que le salut éternel s’est projeté dans le
temps et a la fin d’une histoire ; que la béatitude, au lieu d’étre une source, se propose
désormais comme une récompense ; et que la liberté, par oubli de son étre profond,
s’est répandue dans les jeux du libre arbitre et des souveraines contingences. Cette
déperdition est inévitable.” — Elle est inévitable, entre autres, a cause de la liaison
nécessaire du religieux et du politique, dont nous apprenons d’ailleurs qu’elle n’est
pas seulement négative. En effet, I’apprentissage de la raison qui libére ’homme de
l’anarchie des passions requiert la médiation du pacte social et de la communauté
politique, et, 13, la fonction éducative appartient également a la religion. Pour se
réaliser et remplir son role, elle aurait donc besoin du pouvoir politique: ‘““la justice
et la charité ne sont effectivement de nature religieuse que si elles ont force de loi
et de commandement”; “le régne de Dieu n’est authentiquement régne de Dieu que
par la médiation du politique.” Non seulement la religion aurait besoin du politique
pour se réaliser, mais elle devrait poursuivre la méme fin que lui, c’est-a-dire le bien
commun: “la piété religieuse, vu sa nature éthico-politique, doit donc s’élever a la
dignité de 1'universel.” Seul le philosophe échappe nécessairement au pouvoir théolo-
gico-politique (qui ne peut ni ne doit s’exercer sur la pensée) et lui donne son sens
dans un savoir absolu transcendant qui se réalise dans I’amour intellectuel de Dieu. —
Par son indépendance a 1’égard des théories du sujet et de la conscience, son main-
tien de l'individualité dans le systéme universel des rapports, son nominalisme et sa
conception d’un absolu se “disséminant”, Spinoza apparait dans cet ouvrage comme
un initiateur de la pensée contemporaine et du marxisme en particulier. Quant au
christianisme, nous avons déja vu quel redressement S. Breton lui faisait subir par
l'intermédiaire de ’enseignement du Christ spinoziste; il ajoute encore que le lien
nécessaire des niveaux théologico-politique pourrait aussi étre interprété comme un
rappel de la vocation pratique du chrétien: “Spinoza entend recourber sur I'imma-
nence du régne temporel de la justice les forces natives d’une foi qui risque toujours
de s’évader dans le songe eschatologique d’un arriére-monde.” Ainsi, a travers Spinoza,
c’est 4 des noces entre un marxisme et un christianisme “authentiques’ que nous
paraissons étre conviés. Mais au spinozisme lui-méme, S. Breton propose cependant
deux corrections: il devrait prendre plus au sérieux le symbolisme religieux et I'imagi-
nation, et, par conséquent, réintroduire la négation dans la conception de Dieu,
comme nous y invite la legon de la croix. (On peut cependant se demander si vouloir



320 BIBLIOGRAPHIE

donner un role essentiel au négatif n’est pas précisément l'intention la plus opposée
au spinozisme. C’est aussi vouloir remplacer la dissémination par la dialectique. Il
n’est peut-étre pas inutile de remarquer a ce propos, d’ailleurs, que si Spinoza était
un chrétien, il en serait un pour qui la “croix” n’a pas de sens!) — Plutot que de se
faire simplement le disciple fideéle de 'une des théories que peuvent évoquer les trois
termes du titre, I'auteur semble avoir voulu se placer entre elles pour les mettre en
mouvement dans une dialectique ouverte. Son mépris apparent de la littérature
spinoziste, son dédain du travail bibliographique comme le caractére alerte de son
style témoignent de I’effort de dynamisation accompli par une pensée qui parait vou-
loir plutot susciter qu’achever une réflexion. GILBERT BOSS

STANISLAS BRETON: Théorie des idéologies. Paris, Desclée, 1976,
130 p.

Avec sa vigueur et son élégance habituelles, I'auteur s’attaque au probleme de
I'idéologie en concédant a la critique contemporaine tout ce qu’il est possible de lui
accorder; on ne peut aller plus loin dans ce sens et, pourtant, alors qu’il accepte jus-
qu’au bout et universellement les soupgons qui pésent sur la philosophie congue
comme idéologie, 'auteur montre que la philosophie demeure pure et vivante dans
le questionnement dont elle se fait ’objet: ‘‘Au moment méme ou ’on dénie a la
philosophie la confiance qu’on lui accordait jusqu’ici, la dénégation elle-méme, par
ses implications philosophiques, restitue a la philosophie la place qu’on lui contes-
tait” (p. 10). St. Breton se sert des “idées” kantiennes pour définir le champ théo-
rique des idéologies, et de la notion mathématique d’ensemble pour le systématiser.
Mais I’idéologie n’est pas seulement représentation, elle est aussi vouloir et pouvoir.
L’auteur présente ainsi une image quasi biologique de I’idéologie: “Un systéme de
représentations est indispensable a une société, a qui il fournit une premiére articula-
tion du monde, une matrice d’orientations, ou encore une cartographie rudimentaire,
sans laquelle la société serait sans prise effective sur son milieu” (p. 65). C’est en
cela qu’un soupgon peése sur la prétention de la philosophie a la vérit¢ désintéressée.
Mais en toute idéologie il y a, selon Breton, un “élément nul”, que I’ensemble vide
symbolise. On le retrouve, en théologie, dans la foi. L’ensemble vide désigne la “cri-
tique de soi”, I’™“instance critique”, qui empéche l'idéologie de se replier sur sa
fonction de servante du groupe. C’est en elle que la philosophie se découvre, malgré
tout, libre, cause et fin de soi, au moins en principe et en espérance. Dans sa brieveté,
cet ouvrage est riche de pensée; lucidité et élévation y vont de pair.

FERNAND BRUNNER



BIBLIOGRAPHIE

LAVERB OIS, - : ioi 5 5 il 4 ob 05 5 6 T8 s BT Rin ot o i 2 e e il 280

1. HISTOIRE DE L'EGLISE ET DE LA PENSEE CHRETIENNES

Lexikon der christlichen Ikonographie. Band 8 (F. Brunner) . ... ... .. 307
P..C. Bori:: Chiesqpritittiva (L. Yor BMWY: & . oo i s o 50 it s siw. s 3 307
Origéne : Commentaire sur saint Jean. T. 111 (E. Junod) . . . ... ... .. 308
Origene : Commento al Cantico dei cantici(E.Junod) . . . . . .. ... ... 308
P. Kiinzle : Heinrich Seuses Horologium sapientiae (R. Imbach) . . . . . . . 309
Hésychius de Jérusalem, etc. : Homélies pascales (E. Junod) . . . ... . .. 310
F.-J. Lozano Sebastian : San Isidoro de Sevilla(E. Junod) . .. ... .. .. 310
La RéjarmeetiédyealionlP. PUMETY v o o i v i e v i s 5w wos i 4 311
O. Fatio : Méthode et théologie (H. Meylan) . . . . . .. ... ........ 311
D. Wiederkehr : Glaube an Erlosung (K. Blaser) . . . . ... ... ...... 313
P. Lange : Konkrete Theologie ?(K. Blaser) . . . . . ... ... ........ 313

2. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. Snyders : Ecole, classe et lutte des classes (P. Furter) . . . . ... ... .. 313
G. Boss it et societe(D. Schulthess) ... . . @i v v v ie owass 315
Q. Rebioul 7 L.Endoctrimement (S BOSS) . o« . v hiide s wn s 50 « i i s 315
Savoir, faire, espérer : les limites de la raison(G. Boss) . . . . . .. ... ... 316
S. Breton : Spinoza, Théologie et Politique(G.Boss) . . . . . ... ... ... 318
S. Breton: Théorie des idéologies (F. Brunner).. . . . . . ... v o & o Vue o 320

Ont collaboré a ce numéro 1978 — 111 :

Monsieur Olivier Fatio, « Petit Elysée», 1298 Céligny

Monsieur Walter J. Hollenweger, The University of Birmingham,
P.O. Box 363, Birmingham B15 2TT, England

Monsieur Pierre Barthel, 2205 Montmollin

Monsieur Gilbert Boss, Obere Geerenstrasse 15, 8044 Zurich

Monsieur Joseph Moreau, 34, rue de Lachassaigne, F-33000 Bordeaux

Monsieur Gabriel-Ph. Widmer, 25, chemin de Ruth, 1223 Cologny

Monsieur Christoph Barth, Auf der Steig 4, D-65 Mainz

Monsieur Robert Martin-Achard, 106, route de Ferney, 1202 Geneéve




	Bibliographie

