
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Lexicon der christlichen Ikonographie. Herausgegeben von Wolfgang Histoire
Braunfels, Achter Band, Ikonographie der Heiligen, Meletius bis Zwei- de l'Eglise et

undvierzig Märtyrer, Register, Rom, Freiburg, Basel, Wien, Herder, chrétiennes
1976, 643 p. + 22 p.

Avec ce volume s'achève l'œuvre que nous avons signalée dans cette revue à deux
reprises. Ce huitième volume de l'Iconographie chrétienne est le quatrième de l'Iconographie

des saints. La préface de Wolfgang Braunfels indique les difficultés qu'il a

fallu vaincre pour mener à chef l'entreprise considérable et nouvelle que représente
ce lexique. Il a fallu en particulier surmonter les conséquences du décès du fondateur,
Engelberg Kirschbaum, et faire respecter la discipline draconienne de la brièveté.
L'excellence de l'organisation des travaux a permis leur achèvement. Les qualités que
nous avons déjà signalées sont la subdivision des articles, la variété et la richesse des

informations qu'ils communiquent. Les défauts sont l'abréviation du langage, la
médiocrité relative de l'illustration, l'arbitraire de son choix et même parfois l'imperfection

de l'impression (par ex. p. 8, col. A). Mais les excellentes qualités scientifiques
de l'ouvrage ne sont pas en cause et il fallait bien limiter le volume de cette publication

qui aurait pu s'étendre indéfiniment. Rappelons que cette iconographie classe

les saints par ordre alphabétique ; dans cet ordre, se glissent quelques noms communs,
comme Ordensheilige, Styliten, Väter, etc. Les index permettent de retrouver les

saints: 1) par l'ordre chronologique de leur fête; 2) par leurs attributs. Cet ouvrage
de référence prendra place naturellement dans toute bibliothèque érudite.

FERNAND BRUNNER

PIER CESARE BORI, Chiesa primitiva. L'immagine della communità delle

origini - Atti 2,42-47; 4,32-237 - nella storia della Chiesa antica,
Brescia, Paideia, 1974,303 p.

Avec l'exactitude et la pénétration qui caractérisent ses écrits, Pier Cesare Bori
étudie le reflet de l'image de la communauté des Actes dans la vie de l'Eglise ancienne.
Cette étude extraordinairement vivante, passionnante parfois, permet de mieux entrevoir

le développement de l'Eglise et la croissance du monachisme. Bori se hmite à deux
siècles: le troisième et le quatrième. L'Eglise émerge nettement de la société païenne
et tend à devenir une puissance économique et spirituelle. Dès avant Constantin, elle
est fortement mondanisée et la plupart des Pères expriment leur nostalgie de temps
plus héroïques et plus fervents. Origene interprète les passages de saint Luc dans un
sens individualiste: rappel du chrétien à la générosité, au sacrifice, à la charité fraternelle.

Chrysostome s'efforce de prêcher cet idéal à la société impériale. Cyprien y



308 BIBLIOGRAPHIE

voit avant tout l'image de l'Eglise unie et compacte. Basile, cet "obsédé" de la
communauté, et Augustin cherchent dans des formes différentes de monachisme un
complément et un correctif de l'Eglise. Signalons les réflexions de Bori sur l'impact
du christianisme dans l'Empire et les obstacles à une transformation radicale de la
société d'alors. - Une liste des passages cités fait de cet ouvrage un précieux instrument

de travail.

LYDIA VON AUW

ORIGENE, Commentaire sur saint Jean, tome III (livre XIII). Texte

grec, avant-propos, traduction et notes par Cécile Blanc (Sources
Chrétiennes, 222), Paris, Le Cerf, 1975, 305 p.

Avec ténacité, C. Blanc poursuit son édition-traduction du Commentaire sur
Jean d'Origène (cf. RThPh 1971, p. 32-34). Ce troisième volume contient le tome 13

qui est consacré à l'exégèse de Jean 4,13-54. En fait, c'est essentiellement la fin de

l'entretien avec la Samaritaine qui est commentée ici, car la guérison du fils d'un
fonctionnaire royal ne donne lieu qu'à des développements assez brefs. Origene -
et ce n'est pas le moindre intérêt de ce tome - expose de façon précise l'interprétation

qu'Héracléon a donnée de Jean 4, interprétation qu'il se garde bien de traiter
par le mépris. Il est intéressant de surprendre le théologien alexandrin reprocher à

Héracléon de s'en tenir, pour le passage relatif à la moisson, à une exégèse littérale. -
Comme dans les premiers tomes, l'exégèse d'Origène conjugue encore assez maladroitement

l'interprétation spirituelle et une forme d'analyse très grammaticale qui peut
paraître un peu fastidieuse. L'équilibre sera mieux atteint dans les derniers tomes.
Cela dit, quel sens de l'exégèse, quelle insatiable volonté de tout sonder avec
profondeur sans violer le mystère, et surtout quelle conviction que tout est dit dans

1,EcritUre!
ERIC JUNOD

ORIGENE: Commento al Cantico dei cantici. Traduzione, introduzione e

note a cura di Manlio Simonetti. Roma, Città Nuova, 1976, 284 p.

Dans son Commentaire sur le Cantique des cantiques, Origene accède au plus
haut degré de l'exégèse spirituelle, et l'on ne s'étonnera pas que cette oeuvre ait
exercé une profonde influence sur la mystique de Grégoire de Nysse et sur celle de

saint Bernard. S'il faut s'étonner de quelque chose, c'est que ce commentaire n'ait
pas encore trouvé de traducteur français. Heureusement les lecteurs, qui ne sont pas

trop dépaysés par la langue itahenne, pourront recourir à l'excellente traduction de

M. Simonetti dont les travaux sur Origene et aussi sur Rufin font autorité. Si nous
mentionnons le nom de Rufin, c'est parce que l'œuvre originale en 10 tomes est

perdue et que nous n'avons plus qu'une version latine incomplète (elle va jusqu'à
l'exégèse de Cant. 2,15) composée précisément par Rufin et distribuée par lui en
4 tomes. Le prêtre latin, pour autant que nous puissions en juger à partir de la

comparaison avec des fragments grecs reproduits par Procope de Gaza, a travaillé avec

une certaine hberté. Mais, malgré ses imperfections, cette version reste infiniment
précieuse.

ERIC JUNOD



BIBLIOGRAPHIE 309

Pius Künzle OP, Heinrich Seuses Horologium sapientiae, Erste kritische
Ausgabe unter Benützung der Vorarbeiten von Dominikus Planzer OP
(Spicilegium Friburgense, 23), Freiburg, Universitätsverlag, 1977,
XVI - 692 p.

La mystique rhénane est sans aucun doute un des mouvements de la pensée
médiévale qui suscitent non seulement l'intérêt des spécialistes mais aussi celui
d'un public plus large. Henri Suso est avec Jean Tauler et Maître Eckhart un des

représentants majeurs de ce mouvement. Les écrits allemands de ce dominicain
ont connu une édition critique en 1907 publiée par K. Bihlmeyer. Cet ouvrage
latin par contre était jusqu'à présent accessible uniquement dans des éditions fort
déficientes. L'édition du P. Künzle comble une importante lacune de l'étude de la

pensée religieuse du Moyen Age. L'édition du texte lui-même est précédée par
une importante introduction de 360 pages, où l'auteur, sur plusieurs aspects
concernant !a biographie et la doctrine de Suso, fait part de découvertes
nouvelles. Après une note biographique, l'étude de l'authenticité de l'ouvrage et
de la date de composition (1334), l'auteur aborde au chapitre 4 le rapport du Hor.
à son original allemand (p. 28-54). La comparaison détaillée entre les deux textes
confirme que la version latine est une nouvelle rédaction largement augmentée,
dans laquelle certains sujets trouvent une explicitation plus précise, notamment
l'idéal des noces spirituelles et le souci de la réforme de l'Eglise. L'étude attentive
du genre littéraire du Hor. que l'auteur présente au chapitre 5 permet une
interprétation intéressante du titre de l'œuvre : telle une horloge, Suso veut par son
écrit éveiller les lecteurs à une plus grande ferveur spirituelle (cf. p. 60). Dans
l'analyse des sources on a, selon le P. Künzle, négligé jusqu'à présent surtout deux
dimensions importantes : l'enracinement dans la spiritualité dominicaine (cf. p.
95) et l'influence de Thomas d'Aquin (cf. p. 97). Dans la partie technique de cette
introduction, ii faut retenir surtout la description des 235 manuscrits (p. 105-200),
l'analyse des huit traductions médiévales (p. 250-276) et finalement l'examen de la
tradition manuscrite (p. 290-352). L'édition du texte lui-même est exemplaire (p.
363-605). L'auteur a procédé à une étude comparative de tous les manuscrits
complets pour le prologue et le premier chapitre du traité. Il en retient finalement
onze pour l'établissement du texte. L'apparat des sources — où les renvois à la
spiritualité et à la liturgie dominicaines sont très fréquents —, une rubrique
spéciale permettant d'identifier immédiatement les passages parallèles dans la
rédaction allemande, ainsi que les indices très complets (p. 626-692), seront très

appréciés par les lecteurs avertis. L'ouvrage de Suso est un dialogue entre un
« discipulus » et la Sagesse éternelle identifiée au Christ. Suso exprime dans le

prologue son intention : reaccendere extinctos, frigidos infiammare, movere
tepidos, indevotos ad devotionem provocare ac somno neglegentiae torpentes ad

virtutum vigilantiam excitare (p. 364, 11-13). Traité de l'amour de Dieu, où la
méditation de la passion du Christ est comprise comme la vraie philosophie (haec
mea interim sublimior philosophia scire Jesum et hunc crucifixum, p. 493, 21-22)
et où la doctrina moriendi et la consolation divine se correspondent, le Hor. est à

considérer comme un des témoins les plus attachants de la mystique occidentale.
Cette édition que l'on peut qualifier de définitive intéressera par conséquent
diverses disciplines et particulièrement l'histoire de la théologie et de la pensée

religieuse. Peut-être certains lecteurs admettront-ils le jugement du scribe d'un
manuscrit conservé à Bâle : Et qui sepius legeret in isto libro cum attentione
utique proficeret.

Ruedi Imbach



310 BIBLIOGRAPHIE

HÉSYCHIUS DE JÉRUSALEM, BASILE DE SÉLEUCIE, JEAN DE
BÉRYTE, PSEUDO-CHRYSOSTOME, LÉONCE DE CONSTANTINOPLE,

Homélies pascales. Introduction, texte critique, traduction,
commentaire et index de Michel Aubineau (Sources Chrétiennes, 187),
Paris, Le Cerf, 1972,543 p.

La httérature homilétique fait un peu figure de parent pauvre dans les éditions et
les études patristiques. Les savants s'intéressent de préférence aux traités doctrinaux
et aux commentaires bibliques. Pourtant l'étude de la théologie dite savante ne donne
qu'une image très incomplète de la théologie, de la piété et finalement de la vie des

communautés chrétiennes. Il y a beaucoup à attendre, pensons-nous, de travaux
consacrés à d'autres genres littéraires (littératures homilétique, hagiographique,
apocryphe, etc.). - Dans cet ouvrage d'une incroyable richesse, le Père Aubineau
présente, publie, traduit et commente sept homélies pascales des Ve et VIe siècles.
On mesurera encore mieux l'originalité du livre quand on saura que cinq de ces
homélies sont inédites. Les études qui les entourent sont de vraies monographies
qui ne se bornent pas à rassembler tout ce que l'on a dit des auteurs en présence,
mais qui apportent quantité d'éléments nouveaux. L'introduction consacrée à Jean
de Béryte en fournit un bon exemple. Alliant l'érudition à un esprit critique extrêmement

aigu, le Père Aubineau parvient à délimiter le plus étroitement possible le cadre

temporel de son épiscopat et à déterminer le lieu où il a prononcé cette homélie
pascale, qui est du reste l'unique œuvre de lui qui nous soit connue. Mais l'intérêt de

ces études ne vient pas exclusivement des données qu'elles rassemblent sur des

auteurs peu connus et des précisions nouvelles qu'elles apportent. Il tient aussi et
surtout aux lignes de recherche que le Père Aubineau trace tout au long de son livre.
Ces hgnes de recherche sont variées: caractéristiques doctrinales de l'homilétique
pascale, thèmes récurrents, évolution des pratiques liturgiques en rapport avec la

fête de Pâques, histoire de l'exégèse, apport de l'archéologie à la connaissance du

Sitz im Leben des homéhes, études lexicographiques, études des procédés rhétoriques...

Ce livre a l'immense mérite de stimuler la recherche en donnant à celui qui
le lit nombre d'idées qu'il peut mettre à profit dans son propre travail. Il est aussi

riche sur le plan méthodologique que prodigue sur le plan de l'érudition. Relevons

encore la présentation des manuscrits et la lisibilité de l'apparat critique qui, toutes
deux, peuvent servir de modèles. Dans ce livre, l'étudiant et le chercheur ne
s'instruisent pas seulement sur l'homilétique pascale au Ve-VIe siècles, ils apprennent
encore leur métier jusqu'à l'art de traduire et de composer des index.

ERIC JUNOD

FRANCISCO-JAVIER LOZANO SEBASTIAN, San Isidoro de Sevilla.

Teologia del pecado y la conversion (Publicaciones de la Facultad

Teològica del Norte de Espana, 36), Burgos, Aldecoa, 1976, 234 p.

Célèbre par ses Etymologies qui suscitent notamment l'intérêt des historiens de

la culture et des linguistes, Isidore de Seville est aussi un théologien et un exégète

d'envergure. L'ouvrage de Lozano Sebastian, après une brève présentation de l'œuvre
d'Isidore et du milieu dans lequel elle est née, est tout entier consacré au problème
du péché (sa nature, son origine, ses effets, ses degrés) et la conversion (et par consé-



BIBLIOGRAPHIE 311

quent de la disciphne pénitentielle). Il met en évidence le caractère dynamique de la

théologie d'Isidore: l'homme, malgré la gravité du péché, est appelé par la grâce de

Dieu à la libération. Cette théologie puise ses racines dans la tradition patristique,
notamment chez Origene pour l'exégèse typologique de l'Ancien Testament et chez

Augustin et Grégoire le Grand pour la morale. CT)I^ ..,..„„ERIC JUNOD

Sous la direction de Jean Boisset: La Réforme et l'éducation. Toulouse,
Privat, 1974,190p.

Ce recueil des rapports présentés au IIIe colloque tenu par le Centre d'Histoire de

la Réforme et du Protestantisme à Montpellier en 1973 donne l'impression, à une
première lecture, d'une très grande dispersion des thèmes et des méthodes. Mais
grâce à la remarquable conclusion de J. Fouilleron et A. Blanchard, ces actes se
structurent autour de la question: comment s'est constitué un réseau d'enseignement
protestant réformé différent de celui des catholiques? Tout d'abord ce réseau

comprend aussi bien des collèges - qui existaient déjà et dont la Réforme se servira pour
se rallier les élites en utilisant la vogue pour les études classiques (les exemples de

Saint-Lô et Millau) - que (surtout) des académies (les exemples de Dié, Gand et les

rapports plus globaux sur le Piémont et Zurich). CeUes-ci sont des créations originales
afin de former les cadres de la Réforme. 11 semble que le modèle élaboré par Sturm
à Strasbourg ait, grâce à l'influence de la Genève calviniste, influencé l'ensemble du
modèle réformé encore qu'il ne faille pas sous-estimer les divergences au sein d'un
mouvement pédagogique très pluraliste. En effet, c'est la grande souplesse, l'adaptation

aux situations locales et régionales, l'ouverture des programmes (un plus grand
choix dans l'étude des langues anciennes, un usage plus étendu des textes bibliques,
une pratique plus systématique de la langue populaire) qui distinguent ce réseau de

son concurrent cathohque et surtout jésuite. Car, et ce n'est pas un des moindres
intérêts de cet ensemble de travaux, sur des points essentiels, les éducateurs protestants
partageaient la même opinion que leurs collègues jésuites (le rôle des exercices, de

l'émulation, de l'Antiquité païenne, le refus de l'internat) comme ils partageaient
les mêmes manuels!

PIERRE FURTER

OLIVIER FATIO, Méthode et Théologie. Lambert Daneau et les débuts

de la scolastique réformée (Travaux d'humanisme et renaissance,

t. 147), Genève, Droz, 1976, 194 et 223 p.

M. Olivier Fatio, qui avait déjà consacré sa thèse de licence en théologie au séjour

de Daneau à Leyde (1580-82) et à ses efforts pour y implanter la discipline calviniste

(Nihil pulchrius ordine, 1971, cf. Rev. théol. et phil. 1972, p. 281 s.), vient de

nous donner un ouvrage considérable sur la pensée de Daneau et ses écrits, sous le

titre prometteur: Méthode et Théologie, qui lui a valu le grade de docteur de

l'Université de Genève. - La vie et la personnalité de Daneau sont présentées de façon

rapide, mais suggestive, dans un chapitre initial et dans un bref épilogue, appuyés sur

une annotation impeccable. Puis vient une série de chapitres, centrés chacun sur un

de ses écrits: Dialectique: les Elenchi haereticorum. Exégèse: le Methodus tractandae

sacrae Scripturae. "Auctaritates": les Pères de l'Eglise, commentaire à VEnchiridion



312 BIBLIOGRAPHIE

de saint Augustin, les scolastiques, commentaire au 1er livre des Sentences de Pierre
Lombard. Théologie: Isagoge, "de Deo", de la justification. Ethique: Habitus et
sanctification, Loi natureUe et Décalogue. - La seconde partie, en offset, paginée
à part, comprend une bibliographie très complète des écrits de Daneau, ainsi que
les clichés au trait des pages de titre, une liste quasi exhaustive des ouvrages consultés,
un index des noms de personnes et de lieux. - Cette sèche enumeration ne donne
qu'une faible idée de l'ampleur des recherches auxqueUes s'est livré M. Fatio, et de la
finesse de ses analyses. Car pour apprécier la qualité des commentaires de son auteur,
U lui a faUu se famUiariser avec saint Augustin, ce qui est relativement facile pour un
théologien protestant sachant bien le latin, mais aussi avec le Lombard, ce qui est beaucoup

moins fréquent. Et, bien sûr, avec Aristote, car les maîtres mots: "dialectica"
et "methodus" nous ramènent inévitablement au Stagirite, comme aussi à Mélanchthon,

et à ses disciples. "Méthode", écrivait Turnèbe, l'heUéniste du Collège de France,
dont Daneau a suivi les leçons, "aucun mot n'est plus populaire dans nos écoles, à

notre époque, aucun n'est entendu plus souvent, aucun ne rend un son plus agréable

que ce terme. Tout autre, employé si souvent, finirait par donner des nausées aux
auditeurs. Celui-là seul ne dégoûte jamais de lui-même" (p. 135). - L'application
méthodique, c'est le cas de le dire, de ces schémas, à l'exégèse de la Bible, à la réfutation

des raisonnements des hérétiques - et l'on sait la place que tient chez les réformés

de la seconde moitié du siècle la polémique contre les Antitrinitaires de Pologne
et de Transylvanie -, à la doctrine de Dieu et à l'éthique, caractérisent l'œuvre de

Daneau, non sans lui donner une certaine monotonie. On admire sa rigueur, parfois sa

virtuosité, mais on ne peut s'empêcher de regretter l'allure vivante et le style coloré
de Calvin. On entre bien là dans l'ère de la scolastique réformée. Cependant M. Fatio
nous met en garde contre la tendance de quelques auteurs récents, qui, à la suite de

Bizer, font de Bèze et de ses coUègues les tenants d'un certain rationalisme, étranger
à la théologie biblique de Calvin. Lisez plutôt son exorde: "Existe-t-il position plus
inconfortable que celle des épigones? D'une part les historiens déplorent leur absence

d'originalité, d'autre part ils crient à la trahison à la moindre différence d'avec le

modèle. Les théologiens réformés de la fin du XVIe et du début du XVIIe siècle sont
les victimes caractéristiques de ces préjugés historiographiques. On règle brièvement
leur compte, soit en les considérant comme des disciples doués, mais peu intéressants

- c'est le jugement de Ritschl sur Daneau -, soit en les accusant d'affadir l'héritage
réformateur en le rationalisant : c'est un reproche fort ancien qu'ont repris H. E.

Weber, E. Bizer et leurs disciples... Ces auteurs opposent dynamisme à statisme,
créativité à redite, règne de la grâce à ontologisation de la connaissance de Dieu et à

systématisation de l'Ecriture, pour qualifier la différence entre la période précédant
la mort de Calvin et celle qui la suit" (p. ix). Qui n'appréciera la vigueur et le nerf
de cette contre-attaque? - La monographie de M. Fatio, bien charpentée et clairement

écrite, est donc une contribution très importante à la connaissance que nous
avons, ou plutôt que nous n'avons pas, des tendances de l'enseignement théologique
à Genève. En effet, nous manquons de documentation sur les cours donnés à l'Académie

par Bèze et ses coUègues, seules les thèses soutenues sous leur direction ont été

pubhées, à partir de 1580. Et nous manquons tout autant d'études critiques sur la

théologie du successeur de Calvin, sur son exégèse, sur sa prédication, sur les modifications

apportées par lui aux éditions successives de ses Annotations in Novum
Testamentum. - Il en va de même pour un autre Français, Antoine de Chandieu, qui
enseigna quelques années à Lausanne. C'est dire que les recherches de M. Fatio,
consignées dans sa thèse, méritent de retenir toute notre attention. EUes font bien

augurer de la carrière du jeune maître de Genève. x ufjnjri MEYLAN



BIBLIOGRAPHIE 313

DIETRICH WIEDERKEHR : Glaube an Erlösung. Konzepte der Sotériologie

vom Neuen Testament bis heute. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1977,
141 p.

Ce petit ouvrage émanant d'un séminaire sur ce thème est consacré aux problèmes
et tâches de la sotériologie aujourd'hui par rapport à ceux de la tradition biblique et
dogmatique dans ce domaine. ExceUente introduction à toute la problématique, ce

Uvre devrait être traduit en français. Le dogmaticien de Lucerne met le doigt sur la

question centrale de la sotériologie, à savoir ceUe de la médiation du salut de Dieu
avec l'expérience actueUe ou avec les théories contemporaines qui proposent un
"salut". Le lecteur trouvera donc, à côté des analyses modernes de la sotériologie
bibhque, des chapitres traitant de la question du sens, de la théologie politique,
des relations entre christianisme et marxisme dans l'horizon de l'eschatologie. On
sera reconnaissant à l'auteur de son exposé équilibré, mais on regrettera peut-être
l'absence de quelques exemples concrets qui indiqueraient comment se pose,
pratiquement, et non seulement dans la théorie théologique, la question du "salut aujour-
d hul ' KLAUSPETER BLASER

PETER LANGE : Konkrete Theologie Karl Barth und Friedrich Gogarten
"Zwischen den Zeiten"(1922-1933). (Basler Studien zur Historischen
und Systematischen Theologie, 19) Zürich, Theologischer Verlag, 1972,
454 p.

Cette étude (dont la recension paraît avec un retard impardonnable) s'inscrit
parmi les efforts entrepris pour mieux comprendre l'histoire récente de la théologie,
particulièrement entre les deux guerres. Ainsi nous est offert pour la première fois une
analyse détaiUée et minutieuse de l'évolution des rapports entre Barth et Gogarten,
qui, on le sait, furent d'abord des amis pour devenir par la suite des adversaires.
Leurs accords, différends et contentieux sont précisés au cours des événements et des

publications marquant la collaboration de ces deux hommes dans la revue "Zwischen
den Zeiten". Tout gravite autour de la question de savoir comment et dans queUe

mesure la théologie est "concrète", i.e. comment eUe pense concrètement, et non
avec des notions abstraites, aussi bien l'homme que Dieu. La thèse de Lange n'est pas
d'une lecture passionnante, tant eUe est soucieuse de saisir tous les aspects et arrière-
fonds du problème; en revanche, la recherche sur Barth et ceUe sur Gogarten se

voient enrichies grâce à ce travail solide et éclairant sur bien des points jusqu'ici
lgnores- KLAUSPETER BLASER

G. SNYDERS: Ecole, classe et lutte des classes. Une relecture critique de

Baudelot, Establet, Bourdieu-Passeron et Illich. Paris, PUF, 1976,
379 p.

A travers l'œuvre de G. Snyders se dégage une double fidélité complémentaire.
Si, d'une part, il croit que l'éducation a joué, et peut encore jouer un rôle positif
dans le développement des sociétés industrieUes, U reste, par aiUeurs, persuadé que



314 BIBLIOGRAPHIE

ce rôle n'est possible que lorsque l'éducation est animée par une "pédagogie progressiste",

c'est-à-dire quand elle fait une juste place à la formation du prolétariat, qu'elle
participe de la lutte des classes et qu'eUe prépare l'avènement d'une société socia-
Uste. Après avoir étudié le surgissement de cette pédagogie progressiste au XVIIIe
siècle ; l'avoir décrite ; l'avoir opposée aux conceptions anarcho-théologiques des

pédagogies non directives, G. Snyders veut prouver la contribution de l'éducation
à la lutte des classes contre les théories contemporaines, inspirées sinon du marxisme,
du moins par une critique radicale, qui la jugent inutile (Baudelot-Establet), impossible

(Bourdieu-Passeron) ou qui, tout simplement, l'ignorent (Illich). - Dans une
première partie, G. Snyders reprend l'analyse de Baudelot-Establet de "l'école
diviseuse". Les "systèmes" éducatifs contemporains, malgré leur apparence égali-
taire et les efforts pour instituer une école unique, commune à tous, sont en fait
cloisonnés selon des filières de formation qui jouissent de statuts très distincts. La

notion de réseau — défini comme un mode propre de formation à une classe, homogène

quant à sa clientèle et ses débouchés (p. 49) - permet de montrer comment
non seulement les inégalités sociales se traduisent dans l'organisation scolaire, mais

comment les habitudes de classes sont encore renforcées par les différences de contenus

des programmes, les styles pédagogiques divergents jusqu'à et y compris un
apprentissage distinct du langage. Si cette analyse permet de dévoiler l'école comme
un heu de division, eUe ne met pas assez en relief que certaines classes, comme la
classe moyenne, n',ont pas toujours un réseau spécifique; qu'il y a une lutte pour
l'appropriation de certaines filières; bref, qu'eUe est aussi un heu d'affrontements qui
justifient la lutte pour sa démocratisation qui est donc utile. Mais une teUe lutte est-

elle possible? En effet l'école ne divise pas seulement, eUe légitime le rapport à la

culture de la classe dominante - devenue la culture scolaire - tout en rejetant,
dépréciant, dévalorisant toutes les formes d'expériences culturelles des autres classes.

Bourdieu-Passeron relaient en quelque sorte Baudelot-Establet en montrant que la

scolarisation est une forme de violence où l'imposition d'une seule culture légitime -
bien qu'arbitraire - réduit les classes opprimées au silence. A quoi G. Snyders oppose
la possibilité réeUe qu'offre l'école, grâce à sa relative autonomie, de constituer un

espace distinct où les éducateurs, pour autant qu'ils le veuiUent et qu'ils en aient
conscience, permettent aux enfants du prolétariat de faire l'expérience de leur
solidarité; de prendre conscience de la valeur de leur culture vécue; de se former
comme de futurs combattants de l'émancipation. N'est-ce pas cependant un leurre
puisque l'école structureUement, comme institution, a comme fonction principale
d'éduquer à la servilité, à la passivité, bref de fabriquer une génération prête à renoncer

à la lutte et à accepter le statu quo? Ne faudrait-il pas déscolariser comme le

propose IUich dont G. Snyders rappeUe les racines méconnues dans le mouvement
soviétique "de la mort de l'école" (p. 245-259)? Non, s'il s'agit de compenser un
désenchantement de la société moderne par un retour à un passé idyllique qui préfère

renoncer au progrès et à la science. Peut-être oui, si, à la suite d'A. Gramsci

(p. 260-266), il s'agit, par un dépassement global du modèle capitaliste, de

transformer l'école actueUe de façon "à éduquer le sens commun en le faisant progresser
vers une conception unitaire" où tous, et surtout le prolétariat, auront leur place

legitime. PIERRE FURTER



BIBLIOGRAPHIE 315

GILBERT BOSS: Art et société, Essai sur la loi culturelle de l'Occident
contemporain, Zurich, Editions du Grand Midi, 1975, 150 p.

Ce livre original examine des questions qu'on hésite à se poser aujourd'hui, devant
le foisonnement des manifestations et des expressions artistiques de tous ordres:
qu'en est-il de l'art actuel? Est-il possible d'en saisir le sens malgré son étonnante
diversité? Recèle-t-il encore une forme de vérité? Là où la plupart de nos contemporains

ne voient qu'incohérence et décadence, G. Boss décèle, sous l'éclatement
des phénomènes artistiques, une nouveUe loi, un autre ordre organisateur, une
cohérence sous l'incohérence : l'être est structure, l'être a quitté son lieu ancien, la

substance, pour se perdre dans l'infini réseau des structures de ce monde, pour se retirer
dans la diversité réglée des relations. Cette loi cultureUe est l'esprit de notre temps :

la simplicité du monde ancien a fait place à la complexité des temps nouveaux. "Or
c'est l'unité de la culture, précisément, que vise à instituer l'art, si bien que son
essence est inséparable de celle de la société humaine et que l'un ne va jamais sans

l'autre" (p. 136). C'est pourquoi l'art contemporain ne doit pas faire l'objet d'une

critique rétrograde. L'ancienne unité perdue l'est irrémédiablement. Et pourtant, à

sa façon, l'art d'aujourd'hui exprime une réalité profonde: si le contact entre nous
et notre propre culture semble rompu, c'est que nous vivons une rupture à la fois
dans notre être et dans notre présence au monde, peut-être une nouvelle forme de

l'"oubli de l'être" heideggerien. L'art n'est pas arbitraire, et les caractéristiques des

expressions esthétiques de notre temps renvoient à celles de la société. A l'appui de

cette thèse, G. Boss cite quatre composantes de notre "Zeitgeist": l'idée de progrès
indéfini, de dépassement perpétuel (centrale dans l'art expérimental) ; l'idée d'égalité
de tous les éléments structuraux, menant à la tolérance et au nivellement des critères
esthétiques ; l'idée d'éloignement des centres de coordonnées (la fin des anthropo-
centrismes) ; et finalement l'idée de division et de spécialisation. Que faire de cette
loi structurale qui partout s'est imposée? Faut-il vraiment renoncer à trouver une
unité dans cette totalité éclatée? Pour G. Boss, nous vivons un moment nietzschéen,

un moment de "transvaluation de toutes les valeurs". "Quiconque saura voir dans la
crise contemporaine des arts, non pas le seul reflet de ceUe de notre société, mais la

difficile gestation d'une nouvelle civüisation où la loi structurale ne soit plus notre
destin aveugle, mais le principe révélateur du sens, gagnera une haute idée de la

fonction sociale de l'art" (p. 150). DANI£L SCHULTHESS

OLIVIER REBOUL, L'Endoctrinement (L'Educateur), Paris, P.U.F.,

1977,200 p.

Si l'endoctrinement n'existe que grâce à l'obscurité dont il provient et dont U

profite pour se répandre, on peut dire que l'auteur de ce livre le combat sur un double

front: par la subtilité des analyses dans lesquelles il le met au jour, et par la clarté de

son langage et la franchise de sa propre position. Car l'endoctrineur ne se présente

jamais comme tel, mais il apparaît sous le masque de l'enseignant pour pervertir
l'enseignement en le singeant. C'est pourquoi seule une idée claire de ce que signifie

enseigner permet de démasquer les faux prétendants. Olivier Reboul commence donc

par poser l'idéal de l'enseignement qui va lui servir de critère: il doit former des

adultes responsables et autonomes aussi bien dans la pensée que dans l'action ; et,

pour parvenir à son but, U ne doit pas se réfugier dans une neutrahté qui ne fait que

se laisser cerner par les zones d'ombre où se cachent les divers endoctrinements, mais



316 BIBLIOGRAPHIE

il doit se présenter ouvertement dans une doctrine s'exposant aux réfutations et aux
clarifications de la critique. A partir de cette définition, l'auteur peut commencer à

traquer l'endoctrineur aux miUe visages, comme Socrate le sophiste. - D'abord, les

savoirs objectifs, qui s'acquièrent l'assentiment unanime, se révèlent n'être pas à

l'abri de l'endoctrinement, car celui-ci peut s'installer dans le style de l'enseignement
et dans les choix de la matière à enseigner, et faire sournoisement passer ainsi les

idéologies, c'est-à-dire les fonds de préjugés qui forment le sol inconscient de la

pensée de chacun. Donc, au heu de restreindre son champ matériel, le véritable
enseignement expose des doctrines dans leur audace et leur fragilité, et les offre à la

critique. - La première caractéristique de l'endoctrinement est donc qu'il cherche
à imposer une idéologie à l'insu de ses victimes, tandis que l'enseignement, par la
franchise de sa position doctrinale, exerce le jugement de ses élèves. Par conséquent,
l'endoctrineur est celui qui refuse l'idéal socratique et cartésien de la clarification
des idées et du rejet des préjugés. Il est donc aussi celui qui n'accepte pas la définition

de l'enseignement d'O. Reboul. Mais, malgré la violence avec laqueUe il exclut
ainsi ses adversaires, celui-ci ne cherche pas à tromper son lecteur, ni à le forcer
indirectement à son opinion, puisqu'il avoue dès le départ que "s'interroger sur
l'endoctrinement est une manière de réfléchir sur l'enseignement. Une manière un peu
perverse, sans doute..." - Dans cette perspective, ce n'est donc ni la simple doctrine,
ni une intention d'endoctriner, ni une méthode spécifique qui sont la cause de

l'endoctrinement, mais la fin que se propose une certaine éducation: au heu de viser
ultimement la libération de l'individu, elle tente d'asservir toutes ses facultés à un
but extérieur à lui et posé comme absolu. - Ainsi, il n'y a pas de doctrines prédestinées

à l'endoctrinement, même si certaines y sont plus ou moins prédisposées, et
les mêmes méthodes peuvent contribuer aussi bien à former qu'à réprimer la pensée,

de sorte que les pédagogies non directives, par exemple, ne favorisent pas moins
l'endoctrinement que les méthodes dites autoritaires. En outre, U est impossible de

distinguer entre les endoctrineurs et les endoctrinés pour attribuer la faute aux uns

plutôt qu'aux autres, puisque c'est par la même faiblesse que les deux se soumettent
infantilement à une idéologie. - Il semble donc que l'endoctrineur-endoctriné doive

échapper à toute responsabilité ainsi qu'à toute définition qui tenterait de le saisir

par des caractères externes. Pourtant, il faut remarquer que sa faiblesse est en réalité

une complaisance dans l'esclavage idéologique, et que le désir de jugements faciles et
le manichéisme qui en découle forment justement le premier trait distinctif des

victimes de l'endoctrinement. De celui-ci, U en dérive d'autres qu'Olivier Reboul
réunit dans un portrait typique de l'endoctriné. - L'auteur consacre la deuxième

partie de son hvre à une épreuve de sa théorie dans l'analyse de cas concrets. Nous

trouvons là des études très intéressantes de l'éducation hitlérienne, du lavage de

cerveau chez les stalinistes, les maoïstes et les moonistes, et du contenu idéologique
souvent dénoncé des écoles hbérales occidentales. ru RFRT ROSS

Savoir, faire, espérer: les limites de la raison, Bruxelles, Publications des

Facultés universitaires Saint-Louis, 1976, 2 vol. 830 p.

Ces deux volumes ont été publiés en hommage à Mgr Henri Van Camp à l'occasion

du cinquantenaire de l'Ecole des Sciences philosophiques et religieuses des

Facultés Saint-Louis. Les auteurs font partie des nombreux collaborateurs
occasionnels ou réguliers de l'Ecole. Leurs textes ont été classés dans quatre sections:



BIBLIOGRAPHIE 317

phUosophie, histoire de la philosophie, sciences humaines, et théologie. Comme le

fait pressentir l'ampleur des domaines représentés, le rapport des contributions
particulières au titre général est très libre et va d'un traitement littéral du thème
proposé à l'absence totale de relation avec lui. Ainsi, si Jeanne Hersch s'interroge
directement sur le sens de la triple question kantienne, si J. Bouveresse la pose à

Wittgenstein pour répondre avec lui, si la critique de l'autonomie de la raison est
immédiatement dans les cordes d'E. Lévinas ou de P. Ricœur, si l'étude de
J. Trouillard montre encore comment la pensée cherche à transcender la raison chez
les néoplatoniciens, à l'opposé, le texte de Piera Castoriadis-Aulagner sur la frustration

de la pensée dans la psychanalyse, ou le panorama de la théologie française
actueUe d'Y. Congar, par exemple, n'ont plus qu'un rapport très indirect au titre
général de l'ouvrage. - Mais, dans leur grande diversité, ces deux volumes restent
très intéressants, en ce qu'ils permettent justement de plonger dans les multiples
courants de la pensée contemporaine, souvent dans des textes originaux qui ne se

contentent pas de la refléter, mais contribuent à la créer ou à la mettre en question.
Ainsi, M. Serres, par exemple, veut nous renvoyer notre image pour la critiquer: il
nous découvre les procédés de la pensée contemporaine dans les règles du jeu du

loup qu'il fait ressortir de la fable bien connue de La Fontaine, dénonçant l'intention

vorace d'une raison-louve autoritaire et cruelle qui se trouve une raison du plus
fort en un fondement d'où elle peut tout engloutir... — Mais U n'est pas question
que nous cherchions ici à faire ressortir l'intérêt de chaque contribution qui le mériterait,

car c'est la majorité que nous devrions discuter alors. Que chacun voie plutôt lui-
même ce que lui suggérera la lecture des titres et des noms des auteurs: philosophie :

J. Bouveresse, "Savoir, croire et agir"; S. Breton, "Le thème de l'espérance et la

réflexion philosophique" ; Cl. Bruaire, "Pour une ontologie de l'esprit" ; G. Ganguilhem,
"Nature dénaturée et Nature naturante"; H. Declève, "Philosophie et pouvoir";
J. Delhomme, "Les limites de la raison. Autour de la question"; D. Dubarle, "La
troisième position de la phUosophie par rapport à la foi religieuse"; G.-G. Granger,
"Sur le traitement comme objets des faits humains"; J. Ladrière, "L'Abîme";
E. Lévinas, "Philosophie et positivité" ; P. Ricœur, "L'imagination dans le discours
et dans l'action"; M. Serres, "Le jeu du loup"; X. TiUiette, "Le Christ des philosophes

et le problème d'une christologie philosophique" ; E. Weil, "Faudra-t-il de

nouveau parler de morale?"; histoire de la philosophie: J. Beaufret, "L'énigme de Z 3";
J. Trouillard, "Théologie négative et autoconstitution psychique chez les
néoplatoniciens" ; CL. Ramnoux, "Les modes d'expression du phüosopher d'après Proclus" ;

J. Hersch, " "Was kann ich wissen Was soll ich tun Was darf ich hoffen ?" Essai de

paraphrase anachronique et inactuelle"; G. Van Riet, "Problèmes de philosophie
de la religion. A propos de Feuerbach"; J. Lacroix, "La pensée du jeune Marx";
H. Gouhier, "Le théâtre dans la pensée de Gabriel Marcel"; sciences humaines:
P. Castoriadis-Aulagnier, "A propos du transfert: le risque d'excès et l'illusion mortifère";

A. De WaeUiens, "Les contradictions du désir"; F. Perrier, "Une esthétique
transsubjectale? Essai sur la psychanalyse d'aujourd'hui"; A Vergote, "La psychanalyse,

limite interne de la philosophie"; F. Wahl, "Chute"; M. Deguy, "Carnets de

délinquance"; G. Genette, "Le désert et sa langue"; L. Marin, "La critique de la

représentation classique: la traduction de la Bible à Port-Royal"; J. Starobinsky,
"André Chénier et le mythe de la régénération" ; T. Todorov, "Le symbohsme

linguistique"; E. De Keyser, "Messages visuels et communication"; F. Perroux, "Critique

de la raison économique et raison statistique"; A. Touraine, "Qu'est-ce que la

sociologie du développement?; théologie: M.-D. Chenu, "La théologie en procès";
Y. Congar, "Regards sur la théologie française d'aujourd'hui"; A.-L. Descamps,



318 BIBLIOGRAPHIE

"Résurrection de Jésus et "croyable disponible""; Cl. Geffré, "Sécularisation du
christianisme et retour du sacré"; J. Giblet, "La sagesse et la croix selon 1 Cor,
2,6-8" ; B. Rigaux, "La justice dans le Nouveau Testament" ; E. SchiUebeeckx, "Jésus,
parabole de Dieu - paradigme de l'homme".

GILBERT BOSS

STANISLAS BRETON, Spinoza, Théologie et Politique (Collection
Théorème), Paris, Desclée, 1977, 178 p.

Spinoza, dans son Traité théologico-politique, voulait-il définir rigoureusement les

sphères respectives de la théologie, de la politique et de la philosophie pour "redonner
aux Ecritures saintes leur pleine valeur religieuse grâce à une méthode scientifique
d'exégèse; puis, après leur avoir restitué cette valeur, montrer leur parfaite compatibilité

avec la raison"? C'est en tout cas l'intention que lui attribue Stanislas Breton,
qui veut dans son ouvrage confronter le chrétien et le contemporain à la pensée du

fondateur de l'exégèse moderne. - L'auteur commence par étabhr quelques principes

fondamentaux d'une philosophie spinoziste de la religion, où U situe la pensée

reUgieuse dans sa limitation au premier genre de connaissance (sensible et imaginaire)
et dans une relation d'extériorité avec son objet. Représentant ainsi le divin par
l'imagination, la religion serait donc une part essentielle et inaliénable de la nature
humaine, puisque cette faculté eUe-même appartient nécessairement à l'homme et

que Dieu est éternel et s'exprime nécessairement en elle. Dans ce cas, il est évident

que la rehgion ne serait pas un objet contingent de la réflexion spinoziste, mais

qu'eUe s'imposerait au phUosophe comme un mode de vie nécessaire et indépassable

absolument, car, nous dit S. Breton : "ni l'inteUigible n'élimine le sensible, ni le
sensible l'intelügible." (Certes, cette remarque est vraie en un sens, mais notons que
Spinoza dit aussi: "Moins l'esprit connaît et plus il perçoit, plus il est capable de

fiction ; et plus U a de connaissances claires, plus ce pouvoir diminue" (Traité de la

Réforme de l'Entendement, § 37), et ici les Ulusions de l'imagination n'apparaissent

plus comme absolument nécessaires.) — Après cette introduction, l'auteur présente la

méthode d'exégèse spinoziste (interrogation sans préjugés, se mouvant dans l'horizon
précis du sens littéral, avec le souci de l'universel), en l'opposant aux méthodes du

commentaire traditionnel. Il cherche à définir le statut séparé de la phUosophie et de

la théologie et, à ce propos, aventure quelques propositions qui ne proviennent
sûrement pas d'une exégèse spinoziste stricte de Spinoza; ainsi, par exemple: "Seule la

foi obéissante a valeur de salut" ; ou bien : "on brouiUe à plaisir deux questions fort
diverses: le problème du sens, qu'on doit résoudre par la seule écriture ; et le problème
du vrai, qui revient seul au jugement phUosophique." (Devant ces formules, notre
malaise ne vient pas de leur fausseté évidente, mais du glissement de sens subreptice
qu'eUes tendent à produire et qui pourrait être évité par une affirmation claire du

contexte spinoziste: il faudrait dire: seule l'obéissance peut faire de la foi un chemin
vers le salut, qui n'appartient natureUement qu'à la sagesse (au-delà de l'obéissance) ;

et d'autre part: le problème du sens de l'Ecriture doit se résoudre par l'exégèse
rationnelle de cette dernière, tandis que la vérité ou le sens absolu ne s'atteignent que

par la phUosophie. Mais S. Breton n'a-t-il pas laissé entendre en plusieurs endroits de

son livre qu'il ne voulait pas abandonner la relative liberté du commentaire pour se

soumettre aux seules rigueurs de l'exégèse?) - Sur l'exemple de l'Ancien Testament,
U nous est ensuite montré qu'un caractère pratique et politique est essentiel à la

religion, tandis que sa valeur éthique universeUe ressort évidemment du Nouveau.



BIBLIOGRAPHIE 319

Ici, le Christ apparaît comme l'idéal du spinozisme: en effet, il unirait directement
la perception sensible à l'intuition parfaite du troisième genre, sans avoir à passer par
la connaissance discursive du philosophe. Ainsi, une fois le Christ compris selon
Spinoza, celui-ci se révélerait chrétien à son tour, et sa philosophie pourrait dans une
certaine mesure être interprétée à partir de la théologie : l'amour inteUectuel de Dieu
n'est-il pas la vision béatifique? le Christ-Verbe n'est-il pas aussi le Christ de l'entendement

pur de Spinoza? et ne pourrait-on pas voir le rapport trinitaire Père-Verbe-

Esprit s'instaUer aussi entre le Dieu spinoziste, son idée dans l'entendement infini et
l'amour inteUectuel qui en découle, de teUe façon que le second mode infini puisse
être identifié comme l'amour de Dieu? La question est laissée ouverte. — Remarquons
que ce n'est pas pour le transformer en un agneau inoffensif que S. Breton veut
rapprocher Spinoza du christianisme, car il lui fait prononcer au contraire une critique

sévère du christianisme historique, dénonçant les ambitions purement politiques
du clergé et l'oubli général de l'intériorité et de la spiritualité origineUes de l'enseignement

du Christ. Et c'est ici que nous trouvons peut-être quelques-unes des formules
parmi les plus beUes de cet ouvrage: "C'est ainsi que la procession immanente du
verbe s'est inversée dans la création transitive ; que l'amour qui ne pouvait être un
précepte s'est converti en commandement ; que le salut éternel s'est projeté dans le

temps et à la fin d'une histoire ; que la béatitude, au heu d'être une source, se propose
désormais comme une récompense ; et que la hberté, par oubh de son être profond,
s'est répandue dans les jeux du hbre arbitre et des souveraines contingences. Cette
déperdition est inévitable." - EUe est inévitable, entre autres, à cause de la liaison
nécessaire du rehgieux et du pohtique, dont nous apprenons d'aiUeurs qu'eUe n'est

pas seulement négative. En effet, l'apprentissage de la raison qui Ubère l'homme de

l'anarchie des passions requiert la médiation du pacte social et de la communauté

pohtique, et, là, la fonction éducative appartient également à la religion. Pour se

réaliser et remplir son rôle, eUe aurait donc besoin du pouvoir pohtique: "lajustice
et la charité ne sont effectivement de nature rehgieuse que si eUes ont force de loi
et de commandement"; "le règne de Dieu n'est authentiquement règne de Dieu que

par la médiation du politique." Non seulement la rehgion aurait besoin du pohtique

pour se réaliser, mais eUe devrait poursuivre la même fin que lui, c'est-à-dire le bien

commun: "la piété reUgieuse, vu sa nature éthico-politique, doit donc s'élever à la

dignité de l'universel." Seul le phUosophe échappe nécessairement au pouvoir
théologico-politique (qui ne peut ni ne doit s'exercer sur la pensée) et lui donne son sens

dans un savoir absolu transcendant qui se réalise dans l'amour inteUectuel de Dieu. -
Par son indépendance à l'égard des théories du sujet et de la conscience, son maintien

de l'individualité dans le système universel des rapports, son nominalisme et sa

conception d'un absolu se "disséminant", Spinoza apparaît dans cet ouvrage comme

un initiateur de la pensée contemporaine et du marxisme en particuher. Quant au

christianisme, nous avons déjà vu quel redressement S. Breton lui faisait subir par
l'intermédiaire de l'enseignement du Christ spinoziste; il ajoute encore que le lien

nécessaire des niveaux théologico-politique pourrait aussi être interprété comme un

rappel de la vocation pratique du chrétien : "Spinoza entend recourber sur l'immanence

du règne temporel de la justice les forces natives d'une foi qui risque toujours
de s'évader dans le songe eschatologique d'un arrière-monde." Ainsi, à travers Spinoza,

c'est à des noces entre un marxisme et un christianisme "authentiques" que nous

paraissons être conviés. Mais au spinozisme lui-même, S. Breton propose cependant

deux corrections: il devrait prendre plus au sérieux le symbolisme religieux et l'imagination,

et, par conséquent, réintroduire la négation dans la conception de Dieu,

comme nous y invite la leçon de la croix. (On peut cependant se demander si vouloir



320 BIBLIOGRAPHIE

donner un rôle essentiel au négatif n'est pas précisément l'intention la plus opposée
au spinozisme. C'est aussi vouloir remplacer la dissémination par la dialectique. Il
n'est peut-être pas inutile de remarquer à ce propos, d'aUleurs, que si Spinoza était
un chrétien, U en serait un pour qui la "croix" n'a pas de sens!) - Plutôt que de se

faire simplement le disciple fidèle de l'une des théories que peuvent évoquer les trois
termes du titre, l'auteur semble avoir voulu se placer entre elles pour les mettre en
mouvement dans une dialectique ouverte. Son mépris apparent de la littérature
spinoziste, son dédain du travail bibliographique comme le caractère alerte de son
style témoignent de l'effort de dynamisation accompli par une pensée qui paraît vouloir

plutôt susciter qu'achever une réflexion. „.,„r„T T,/-,OCCjILdEKI bUi>o

STANISLAS BRETON: Théorie des idéologies. Paris, Desclée, 1976,

130p.

Avec sa vigueur et son élégance habitueUes, l'auteur s'attaque au problème de

l'idéologie en concédant à la critique contemporaine tout ce qu'U est possible de lui
accorder; on ne peut aUer plus loin dans ce sens et, pourtant, alors qu'U accepte
jusqu'au bout et universeUement les soupçons qui pèsent sur la phUosophie conçue
comme idéologie, l'auteur montre que la phUosophie demeure pure et vivante dans

le questionnement dont eUe se fait l'objet: "Au moment même où l'on dénie à la

phUosophie la confiance qu'on lui accordait jusqu'ici, la dénégation eUe-même, par
ses implications phUosophiques, restitue à la phUosophie la place qu'on lui contestait"

(p. 10). St. Breton se sert des "idées" kantiennes pour définir le champ
théorique des idéologies, et de la notion mathématique d'ensemble pour le systématiser.
Mais l'idéologie n'est pas seulement représentation, eUe est aussi vouloir et pouvoir.
L'auteur présente ainsi une image quasi biologique de l'idéologie: "Un système de

représentations est indispensable à une société, à qui il fournit une première articulation

du monde, une matrice d'orientations, ou encore une cartographie rudimentaire,
sans laqueUe la société serait sans prise effective sur son mUieu" (p. 65). C'est en
cela qu'un soupçon pèse sur la prétention de la phUosophie à la vérité désintéressée.

Mais en toute idéologie il y a, selon Breton, un "élément nul", que l'ensemble vide

symbohse. On le retrouve, en théologie, dans la foi. L'ensemble vide désigne la

"critique de soi", l"'instance critique", qui empêche l'idéologie de se replier sur sa

fonction de servante du groupe. C'est en elle que la phUosophie se découvre, malgré

tout, libre, cause et fin de soi, au moins en principe et en espérance. Dans sa brièveté,
cet ouvrage est riche de pensée ; lucidité et élévation y vont de pair.

FERNAND BRUNNER



BIBLIOGRAPHIE

Livres reçus 280

1. HISTOIRE DE L'ÉGLISE ET DE LA PENSÉE CHRÉTIENNES

Lexikon der christlichen Ikonographie. Band 8 (F. Brunner) 307
P. C. Bori : Chiesa primitiva (L. von Auw) 307

Origene: Commentaire sur saint Jean.T. III (E. Junod) 308

Origene: Commento al Cantico dei cantici (E. Junod) 308
P. Künzle: Heinrich Seuses Horologium sapientiae (K. Imbach) 309
Hésychius de Jérusalem, etc. : Homélies pascales (E. Junod) 310
F.-J. Lozano Sebastian : San Isidoro de Sevilla (E. Junod) 310
La Réforme et l'éducation (P. Furter) 311
O. Fatio: Méthode et théologie (H. Meylan) 311

D. Wiederkehr: Glaube an Erlösung (K. Blaser) 313
P. Lange: Konkrete Theologie ?(K. Blaser) 313

2. PHILOSOPHIE CONTEMPORAINE

G. Snyders : Ecole, classe et lutte des classes (P. Furter) 313
G. Boss: Art et société (D. Schulthess) 315
O. Reboul : L'Endoctrinement (C. Boss) 315
Savoir, faire, espérer : les limites de la raison (G. Boss) 316
S. Breton : Spinoza. Théologie et Politique (G. Boss) 318
S. Breton: Théorie des idéologies (F. Brunner) 320

Ont collaboré à ce numéro 1978 - III :

Monsieur Olivier Fatio, «Petit Elysée», 1298 Céligny
Monsieur Walter J. Hollenweger, The University of Birmingham,

P.O. Box 363, Birmingham BI5 2TT, England
Monsieur Pierre Barthel, 2205 Montmollin
Monsieur Gilbert Boss, Obere Geerenstrasse 15, 8044 Zurich
Monsieur Joseph Moreau, 34, rue de Lachassaigne, F-33000 Bordeaux
Monsieur Gabriel-Ph. Widmer, 25, chemin de Ruth, 1223 Cologny
Monsieur Christoph Barth, Auf der Steig 4, D-65 Mainz
Monsieur Robert Martin-Achard, 106, route de Ferney, 1202 Genève


	Bibliographie

