Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1978)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

A. LEMAIRE, Inscriptions hébraiques, t. 1. Les ostraca (Littératures
anciennes du Proche-Orient, 9), Paris, Le Cerf, 1977, 304 p.

Aprés les Documents araméens d’Egypte du P. Grelot, la collection patronnée
par I’Ecole biblique de Jérusalem publie un nouvel ouvrage consacré a des textes
qui n’ont rien de “littéraire”, mais n’en sont que plus précieux pour qui s’intéresse
au Proche-Orient ancien, car ils constituent un témoignage direct sur maints aspects
de la vie quotidienne, économique, sociale, juridique, religieuse, et parfois méme
sur I’histoire de ces époques lointaines. L’auteur, chargé de la publication des inscrip-
tions hébraiques dans le Corpus inscriptionum semiticarum, a rassemblé les ostraca
(tessons de poterie sur lesquels on écrivait a I’encre) de ’époque royale, antérieurs
donc a la prise de Jérusalem en 587 av. J.C. Son ouvrage est divisé en quatre parties:
la premiére est consacrée aux ostraca découverts a Samarie en 1910 lors des fouilles
américaines. Cette centaine de documents relatifs a la production des domaines
royaux (vin et huile) peut se dater des régnes de Joas et de Jéroboam II (16T quart du
VIII® siecle). L’étude paléographique, philologique et onomastique (noms de per-
sonne et noms de lieu) en est conduite avec une minutie qui pourra déconcerter le
profane, mais qui seule permet de faire parler ces textes laconiques: grice a eux,
Pauteur peut dresser une carte administrative du territoire de Manassé sous la monar-
chie. Avec les ostraca de Lakish, importante place forte du royaume de Juda, qui
sont de peu antérieurs a la destruction de la ville en 587, on a affaire & de véritables
lettres adressées pour la plupart a un certain Yadsh, qui devait étre le chef de la
garnison ; elles nous renseignent sur I’organisation militaire de la région et I’atmosphere
qui y régnait a la veille de ’invasion chaldéenne de 589. La troisiéme partie rassemble
les ostraca d’Arad, une forteresse du Négeb, qui ont été publiés en 1975, en hébreu
moderne, par Y. Aharoni. Ces documents appartiennent a six couches archéologiques
différentes, qui s’étendent du X€ au début du VI siecle avant J.C.; mais les plus
anciens sont le plus souvent illisibles. Un groupe de seize ostraca forme les “archives
d’Elyashib”, le chef de la forteresse, et ont trait au ravitaillement des mercenaires
grecs (les Kittim) cantonnés dans la région; ce sont les comptes du mois précédant
la destruction d’Arad par des bandes édomites lors de la premiére invasion de Nabu-
chodonosor: on peut donc les dater de janvier-février 597. L’un d’eux fait mention
d’un temple de Yhwh, sans doute le temple de Jérusalem. La quatriéme partie
regroupe des ostraca trouvés en divers lieux, Samarie de nouveau, Jérusalem, Béer-
Shéba, etc. Le plus émouvant de toute la collection est sans doute I’ostracon de
Mesad Hashavyahu, de la fin du VII® siécle, qui nous a transmis la plainte d’un mois-
sonneur auquel le contremaitre avait confisqué son manteau. En conclusion, on ne
peut que regretter, avec 'auteur, que la formule de la collection n’ait pas permis
d’inclure le texte méme des ostraca, ce qui aurait fait de ce volume un outil de travail
parfait. Tel qu’il est, il pourra cependant intéresser I’historien aussi bien que le bibliste,
et tout lecteur curieux de I’ancien Israél. FRANCOIS BRON

Sciences
bibliques



178 BIBLIOGRAPHIE

HUBERT FRANKEMOLLE, Jahwebund und Kirche Christi. Studien zur
Form- und Traditionsgeschichte des ‘“Evangeliums” nach Matthdus
(Neutestamentliche Abhandlungen, 10), Miinster, Aschendorff, 1974,
X + 429 p.

Dans cette importante thése de doctorat, ’auteur défend une interprétation pour
le moins originale de I’ensemble de la théologie matthéenne. Le probléme théologique
spécifique auquel Matthieu se trouve confronté réside pour lui dans la relation entre
Israél et I’Eglise: comment interpréter la discontinuité historique provoquée par
I’échec d’Israél, tout en maintenant la continuité théologique des promesses vétéro-
testamentaires et de la fidélité de Dieu a son peuple? Le theme théologique élu par
I’évangéliste pour maitriser cette problématique est celui de I’alliance ; ’emploi répété
de la catégorie “avec” (Mt 1,23; 17,17; 18,20; 26,29; 26,38.40; 28,20) révélerait le
fondement donné par Matthieu a son ecclésiologie: une théologie de I’alliance. La
relation entre ’alliance de Yahvéh et I’Eglise du Christ est dés lors considérée comme
le théme constitutif de ’argumentation matthéenne, auquel sont ordonnées aussi
bien la théo-logie (constante historique de ’offre du salut) que la christologie (média-
tion de la nouvelle alliance), I’ecclésiologie (le nouveau peuple de Dieu) et 1’éthique
(fidélité du peuple a l’alliance). Pour Frankemolle, la forme littéraire du prologue
(Mt 1-2) et de I’épilogue (28,16-20) révele que Matthieu élabore non un “évangile”
au sens de Marc, mais une ceuvre littéraire d’interprétation de I’histoire; dans cette
entreprise, visant a mettre en ceuvre la continuité historico-salutaire entre Israél et
I’Eglise, I’historiographie deutéronomiste et chroniste a fourni a ’évangéliste un modele
herméneutique et littéraire adéquat. — Il faut le dire, cette tentative de ressaisir
I’ensemble de ’évangile matthéen dans la catégorie de 1’alliance n’emporte pas 1’adhé-
sion ; les bases conceptuelles de cette thése sont bien trop fragiles, si I’on considere
en outre I’absence du terme alliance et du formulaire stéréotypé de l’alliance chez
Matthieu. Or les thémes constitutifs de I’argumentation rédactionnelle sont signalés
par l'usage répété d’une conceptualité univoque (loi, obéissance, jugement, suivance,
etc.). On pourrait ajouter également que I’évangile matthéen résiste a cette vision
d’une ceuvre littéraire élaborée sans référence a une situation ecclésiale concrete ; la
thématique de la Loi et les récits de controverse révelent en effet une indéniable
polémique a I’égard du rabbinisme contemporain. Le mérite de ce travail réside cer-
tainement, au demeurant, dans la recherche et I’exploitation systématique des paralle-
les thématiques et terminologiques entre Matthieu et les traditions historiques de
I’AT; a ce titre, sa contribution a la recherche est a signaler.

DANIEL MARGUERAT

D.-A. KOCH, Die Bedeutung der Wundererzihlungen fiir die Christologie
des Markusevangeliums, Berlin, de Gruyter, 1975, 217 p.

L’auteur s’interroge sur la fonction et la signification des miracles dans I’Evangile
selon Marc. Sont-ils, dans le contexte d’une “théologie de la croix”, des éléments de
la tradition qui embarrassent 1’évangéliste et qu’il s’efforce de neutraliser par les
“consignes de silence” que Jésus donne aux miraculés? Sont-ils au contraire haute-
ment appréciés de lui, les consignes de silence n’ayant d’autre but que d’en rehausser
le vif éclat? Ou bien encore: le Jésus faiseur de miracles est-il — a 'opposé d’une
théologie de la croix — “I'homme divin a demi mythique” d’une “théologie de la
gloire”? — A TI'issue d’une analyse minutieuse des histoires de miracles (p. 42-159)



BIBLIOGRAPHIE 179

destinée a mettre en évidence le travail rédactionnel de 1’évangéliste, K. constate
d’une part que ces récits remplissent indéniablement une ‘“‘fonction positive... pour
la christologie de I’Evangile de Marc” (p. 188), d’autre part qu’ils sont I’objet, systé-
matiquement, d’'une “‘interprétation critique” (p.\182), qui les integre par des procé-
dés divers au plan global de I’Evangile, dont on a dit qu’il est une Histoire de la
Passion avec introduction détaillée. — L’auteur est-il parvenu a donner des faits
textuels une explication pleinement satisfaisante? Est-il exact de dire que 1’évangé-
liste ne veut reconnaitre aux miracles qu’une fonction subsidiaire, comme démons-
tration de lautorité de I’enseignement de Jésus? Ne sont-ils pas en eux-mémes des
actes significatifs? Et suffit-il de dire que par son “interprétation critique”, qui
soustrait constamment les miracles a une appréhension immédiate, 1’évangéliste
signale qu’une connaissance vraie du Christ n’est pas possible “avant Piques et sans
la Passion” (p. 186)? Aucun récit de miracle ne qualifie de provisoire ou d’insuffi-
sante la révélation qui en jaillit, mais tous, d’'une maniere ou d’une autre, suggérent
le mystére de la personne du Christ! Ne doit-on pas dire aussi qu’on ne peut com-
prendre I’Histoire de la Passion de Marc, si on n’a compris d’abord pourquoi les mira-
cles, faits pour révéler aux hommes le Fils de Dieu, ne suscitent qu’adhésion suspecte,
ou incompréhension, ou hostilité? — La pagination d’une douzaine de feuillets est
brouillée: lire p. 19, 28-29, 22-27, 20-21, 30... CHRISTOPHE SENFT

PAUL LAMARCHE, Révélation de Dieu chez Marc (Le Point théologique,
20), Paris, Beauchesne, 1976, 159 p.

L’ouvrage n’est pas une monographie. L’auteur veut donner une “vue générale sur
I’Evangile de Marc” par I’étude détaillée de “‘quelques passages importants™, quatre
tirés des chap. 1-5, trois des chap. 14-16. On est un peu inquiet quand il annonce
qu’il va essayer ‘“‘tour a tour les quelques(!) vingt méthodes et plus qu’on peut utiliser
en exégeése” (p. 5). Cette pluralité, malgré un fond solide de bonne méthode histo-
rico-critique et des idées claires sur les présupposés d’une interprétation fondée
(p. 7-25), suscite chez le lecteur I'impression qu’on cherche a faire mousser le texte —
qui n’en a nullement besoin. La recherche “‘spirituelle” se fait parfois, nous semble-t-il,
aux dépends de la rigueur de I’analyse “scientifique”, et c’est dommage. L’auteur
croit découvrir dans le second Evangile une christologie de la “kénose’; sans doute

a tort. ' CHRISTOPHE SENFT

L’Evangile selon Marc. Tradition et rédaction (Bibliotheca Ephemeridum
Lovaniensium XXXIV), Gembloux, Duculot, 1974, 594 p.

Cet imposant volume contient les rapports de la 22€ session des Journées Bibli-
ques de Louvain, 31 aolt - 2 septembre 1971, vingt travaux sur les relations entre
I’Evangile de Marc avec les autres Evangiles, ses sources et sa rédaction, ainsi que sur
des points particuliers d’exégése et de théologie marcienne. Chacun mériterait d’étre
présenté et discuté. On ne peut ici que donner une idée de I'intérét du volume et de
ses multiples perspectives par de rapides remarques sur quelques-uns d’entre eux. —
J.M. Robinson (p. 11 ss.) fait la tentative intéressante et originale de distinguer les
lignes diverses de 1’évolution du genre Evangile, afin de situer Marc sur une “trajec-
toire” particuliére de cette évolution. Comme Jean, il s’oppose a la tendance, présente



180 BIBLIOGRAPHIE

dés le début et fort dangereuse (elle ouvre la porte a ’aberration gnostique), a centrer
la prédication sur le Christ glorifié, en oubliant Jésus et son histoire. W. Hendriks
(p. 35 ss.) tire de 'emploi du présent historique dans Marc des conclusions étonnantes:
dans sa forme définitive, le second Evangile date du début du 2€ siécle et c’est Luc
qui est, des Evangiles canoniques, le plus ancien! D.L. Dungan (p. 179 ss.) veut
remettre en honneur la thése de Griesbach: Marc est un digest tardif (2° s.) de
Matthieu et Luc; il répond — comme le Diatessaron de Tatien et la compilation de
Marcion — a un besoin “réactionnaire” d’harmonisation. Sans nier la primauté d’un
“proto-Marc’’, M. E. Boismard (p. 93 ss.) croit déceler des influences de Matthieu sur
le second Evangile, sauvant ainsi, au moins en partie, la vieille thése de la primauté de
Matthieu — these que F. Neyrinck (p. 103 s.) s’efforce de démolir avec méthode et
précision. P. Mourlon-Beernaert (p. 241 ss.) présente une analyse structurale de
Mc 14,17-52, pas trés convaincante. Il n’est pas nécessaire qu’une structure existe,
pour qu’un bon structuraliste la découvre... J. Lambrecht (p. 269 ss.) offre une
importante €tude du chapitre des paraboles, Mc 4, mettant en évidence, par une
analyse perspicace des différentes parties du texte, la liberté avec laquelle 1’évangé-
liste use des données de la tradition et la cohérence de son projet théologique. A-t-il
vu assez clairement que le mystére de la Parole et de sa perception par 'auditeur est
le théme de ce chapitre? Mentionnons enfin I’article que K. Aland, un des meilleurs
connaisseurs des problémes du texte du Nouveau Testament, consacre a la “finale
de Marc” (p. 435 ss.). Il entend montrer non seulement que Mc 16,8 est le dernier
verset authentique du second Evangile, mais aussi qu’il en est la fin authentique. Il
a peut-€tre raison. Mais ne sous-estime-t-il pas le probléeme que pose une fin aussi
abrupte, quand il déclare que dans les années ou Marc écrivait il était normal de
parler de Paques sans raconter les apparitions du Ressuscité ?

CHRISTOPHE SENFT

FERNANDQO BELO, Lecture matérialiste de I’Evangile de Marc. Récit —
Pratique — Idéologie, 3€ éd., Paris, Le Cerf, 1976,415 p.

Rien dans ce texte n’est neutre. L “intérét”” sous-jacent a tout projet herméneu-
tique est explicite dans lintroduction: rendre possible la confrontation entre une
pratique révolutionnaire et une pratique chrétienne ne se voulant plus religieuse. —
La premiére partie est une étude sur le concept de production (forme d’articulation
entre les forces productrices et les rapports de production). Belo reprend la thése
althussérienne d’un invariant inhérent a toute formation sociale historique: une base
économique, des formes juridiques et politiques, des formes idéologiques. 11 recourt
de plus a la notion d’interdits élaborée par G. Bataille (interdits mis en place pour
réprimer les pulsions qui tendent a perturber le proces de production). L’ensemble de
ces interdits constitue l'ordre symbolique. La subversion vise a réanimer les corps
jusqu’ici soumis a la répression exercée par cet ordre symbolique. — La deuxiéme
partie est une application de la théorie élaborée au chapitre précédent: 1) a l'ordre
symbolique de l'ancien Israél. Le rédacteur final du Pentateuque a réuni deux syste-
mes d’interdits distincts et opposés (le systéme de la dette et du don de source
élohiste-deutéronomiste qui appartient a la vieille éthique nomade égalitaire et le
systeme de la souillure et de la pureté ¢laboré par la classe sacerdotale). Le premier
systéme a été soumis au second qui valorise le métaphysique au détriment du trans-
formable. La dialectique qui les engage reléve pour Belo de la lutte des classes.
2) a la formation sociale de la Palestine au premier siécle, ou 'on peut distinguer



BIBLIOGRAPHIE 181

deux modes de production: en Judée, le subasiatisme, opposition entre la classe
paysanne et la classe dominante qui se confond avec 1I’Etat; ce dernier controle les
échanges et préléve une grande part du surproduit; en Galilée, I’esclavagisme, mode
de production qui domine sur toute la Palestine du fait de son intégration dans
PEmpire romain. Le Temple de Jérusalem est le centre de la vie nationale juive au
niveau économique (comme trésor des finances publiques), au niveau politique
(comme siége de I’appareil d’Etat) et au niveau idéologique (comme lieu de la pré-
sence de Dieu). La destruction du Temple, en 70, entrainera I’effondrement de I’Etat
juif. La lutte des classes se traduit, au plan politique et au plan économique, par des
épisodes de guérilla contre 'occupant, qui impose a la population un trés lourd tribut,
et contre la classe dominante qui lui est soumise. La guérilla est menée par un mou-
vement réformiste (qui ne remet pas en cause le Temple-Etat): les Zélotes. On
retrouve la méme contradiction au niveau idéologique dans la littérature apocalypti-
que élaborée par les scribes pharisiens et rejetée par les mouvements aristocratiques
sadducéens. Cette littérature décrit la venue d’'un Royaume eschatologique ou les
pauvres auront une place privilégiée. — La troisiéme partie est proprement exégéti-
que. Dans un texte de type mythique comme I’Evangile de Marc, I’analyse structu-
rale pourra étre utile, mais Belo préfére utiliser autant que possible I'analyse textuelle,
telle qu’elle se présente chez R. Barthes deuxiéme maniére (S/Z). Belo repére dans le
récit de Marc une contradiction structurale entre un récit intitulé “bonne annonce de
Jésus le Messie” et un discours théologique qui rature la pratique messianique de
Jésus. Le travail théologique (post-pascal) consistera par exemple a atténuer le
scandale du meurtre de Jésus en le lisant comme une “‘mort pour les péchés des
hommes”. — La quatriéme partie est un essai d 'ecclésiologie matérialiste. Elle reprend
les résultats de I’exégese. La pratique de Jésus se situe a trois niveaux: 1) la pratique
des mains — niveau économique — la charité: par ses mains, Jésus rameéne les corps
souillés a la vie (subversion du systéme de la souillure) et partage le pain. Priorité est
faite ici au don: les biens de consommation ne sont pas saisis en termes de valeur
d’échange, mais en termes de valeur d’usage. 2) la pratique des pieds — niveau politi-
que — l’espérance. Les déplacements de Jésus sont stratégiques et visent a supprimer
les rapports de parenté et de domination politique au profit de rapports ecclésiaux de
fraternité et de service. D’autre part, Jésus s’écarte de la foule qui veut en faire un
leader: il évite ainsi de recréer des rapports hiérarchiques. 3) la pratique des yeux —
niveau idéologique — la foi. La foi lit la pratique de Jésus comme pratique subversive,
substituant le systéme de la dette a celui de la souillure. Le lieu d’articulation de ces
trois pratiques constitue 1’espace d’ecclésialité auquel on acceéde par une conversion,
c’est-a-dire par une rupture avec l'idéologie dominante. L’ecclésia n’est pas une com-
munauté, mais une pratique — la pratique des disciples qui relaie la présence de Jésus
aprés son meurtre sur la croix. La pratique de Jésus n'est pas révolutionnaire, car
elle ne vise pas a une transformation du mode de production par la prise du pouvoir.
Mais elle se distingue de ’action réformiste des Zélotes, qui ne cherche pas a modifier
la structure de la formation sociale en place. Elle se présente comme une stratégie
communiste internationaliste. L’ecclésialité communiste est le rassemblement des
pauvres sans riches, des disciples sans scribes, des jeunes sans adultes, des fréres sans
péres; 'humble grain de sénevé qui produira un jour le Royaume. La parole de
Jésus, semence qui contient sa propre réalisation, doit mourir pour que la plante (la
pratique de l’ecclésia) naisse. Elle est aussi la puissance qui raméne les corps souillés
a la vie. — La démarche herméneutique de Belo vise donc a transposer un récit relatif
a un mode de production subasiatique dans un mode capitaliste ; le concept d’ecclésia
est ici opérateur. La pratique de Jésus devient la grille de lecture de nos pratiques. Si



182 BIBLIOGRAPHIE

la révolution ne pouvait qu’échouer dans le subasiatisme, elle s’impose pour le chré-
tien dans une situation nouvelle, par exemple dans le mode de production capita-
liste. — Je ferai en conclusion ces quelques remarques: Marx avait déja présenté le
christianisme comme reflet de la détresse humaine, mais aussi comme protestation
de I’homme contre cette détresse. La tradition marxiste ne semble avoir retenu que
le premier aspect. En comprenant la pratique de Jésus comme subversive aux niveaux
politique, économique et idéologique, a 1’aide d’une démythologisation politique qui
élimine la nature théologique (prédestination, christologie, sotériologie), Belo rend
caduque la critique classique du christianisme comme opium du peuple. Mais cette
démarche est-elle légitime? Je me demande ainsi si I’on peut parvenir a la pratique
messianique de Jésus en évacuant le Christ? Ne faut-il pas partir de I’affirmation
sotériologique pour comprendre ce qui est le centre du message néotestamentaire
(= la lutte de Jésus contre les manifestations multiples du Néant [le Mal physique,
social et métaphysique])? Belo n’élimine-t-il pas ce qu’il y a de plus subversif dans le
christianisme? L’horizon utopique défini par le théologique (christologie et sotério-
logie) n’est-il pas un fondement plus siir pour les luttes des chrétiens que ’échec d’un
révolutionnaire ? — Sinon, pourquoi Jésus et pas Che Guevara?

THIERRY BENOTMANE

GIANCARLO GAETA, Il dialogo con Nicodemo (Studi Biblici, 26),
Brescia, Paideia, 1974, 170 p.

Ce petit livre, dont la lecture est ardue pour qui n’est pas initié au structura-
lisme, jette un jour intéressant sur la christologie du IV® évangile. Eléve de Cullmann
et patronné par 'Institut des sciences religieuses de Bologne, Giancarlo Gaeta connait
bien les problémes et la littérature concernant les écrits johanniques, littérature
qu’il juge un peu trop exclusivement germanique, avoue-t-il €n passant. Mais il se
réfere aussi a plus d’un exégéte francais. Une analyse méticuleuse des structures de la
péricope Jean I1,23 a III,22 'ameéne a la découverte enrichissante de ce que repré-
sente la foi au Christ, Fils de I’homme et Fils de Dieu, opposée a la foi basée sur des
signes extérieurs (miracles, onueia). La nouvelle naissance que Nicodéme, représen-
tant de la tradition juive, n’arrive pas 4 comprendre, est le passage d’'un monde a un
autre, du sein maternel 4 la vie dans sa plénitude, des ténébres a la lumiére.

LYDIA VON AUW

ALDO MODA, II problema dell’autorita politica secondo Rom. XIII,1-7.
Estratte da Nicolaus, 1973 (I), 2 (p. 261-313), Bari, Zonno, 1973, 53 p.

L’étude d’Aldo Moda pose des probléemes intéressants au sujet du passage Rom.
XIIL,1-7, tant de fois cité comme une affirmation de ’origine divine de l’autorité
politique et comme un appel a une soumission absolue. Ce passage fait-il partie inté-
grante de I’exhortation consacrée a I’amour vécu dans la communauté chrétienne
(Rom. XII,1 qui se poursuit jusqu’a Rom. XIII,11) ou est-il une interpolation concer-
nant la ligne de conduite de la diaspora juive ou du monde hellénistique a 1’égard du
pouvoir romain? La réponse a cette question est liée a ’interprétation que ’on donne
des termes de Rom. XIII,1-7. Que signifient des mots tels qu’*‘exousiai, archai”? Ces



BIBLIOGRAPHIE 183

mots et beaucoup d’autres qui figurent dans notre passage peuvent étre traduits en
latin par des mots désignant l’autorité politique: imperium, potestas; la correspon-
dance est frappante. Mais ailleurs Paul emploie ces termes dans un sens différent: les
“exousiai” sont des puissances spirituelles, angéliques ou démoniaques. Cullman,
Leenhardt et Aldo Moda apres eux, approfondissent le sens de ce passage en admet-
tant sa double signification. La puissance politique n’est pas un ordre absolu, infran-
gible de la création. Elle est comme la Loi, une chose bonne et agréable a Dieu, mais
elle peut dégénérer et n’a qu’un pouvoir relatif et temporaire. Il faut tenir compte
aussi du moment ou Paul écrit: la puissance de Néron est encore acceptable. Toute
“exousia” n’est réelle et digne d’obéissance que si elle est soumise & Dieu.

LYDIA VON AUW

EVELIN ALBRECHT, Zeugnis durch Wort und Verhalten (Theologische
Dissertationen, Band XIII), Basel, Reinhardt, 1977, 236 p.

Non sans prolixité, cette thése de doctorat montre que, dans la premiére épitre de
Pierre aussi bien que dans les Evangiles, la prédication missionnaire inclut toujours le
dire et le faire, méme si leur lien n’est pas décrit partout d’une maniére identique. On
s’étonnera que ’auteur écarte la possibilité que le “bien” ou les “bonnes ceuvres” des
textes néotestamentaires se réferent a des critéres communs aux chrétiens et aux non-

chrétiens. FRANCOIS GRANDCHAMP

PSEUDO-BOECE, De disciplina scolarium. Edition critique, introduction
et notes par Olga Weijers (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des
Mittelalters, XII), Leiden-Kéln, E. J. Brill, 1976, 189 p.

0. Weijers présente dans ce volume la premiere édition scientifique d’un traité
médiéval sur la vie scolaire. On disposait déja de deux éditions — celle de la Patro-
logie latine, vol. 64, et celle proposée par E. Ducci, Un saggio di pedagogia medievale,
Torino 1967 —, mais ni 'une ni 'autre ne répondaient aux exigences d’une édition
critique. Le De disciplina scolarium était destiné a initier ses lecteurs aux rudiments
de la vie scolaire. On y parle donc autant de la matiére d’enseignement que du
rapport entre 1’éleve et son maitre, des qualités d'un bon professeur que du savoir-
vivrte d’un étudiant. Disciplina désigne par conséquent “tout ce qui concerne la vie
scolaire sous tous ses aspects’” (p. 16). Les hommes de la Renaissance furent les
premiers a mettre en question l’attribution a Boéce. Ils léguérent toutefois a la
critique moderne deux questions: s’il est en effet absolument impossible que Boéce
soit I'auteur de ce traité, qui I’a écrit et a quel moment? O. Weijers consacre a ces
deux problémes une partie de son introduction et aboutit aux conclusions suivantes:
elle préfére s’abstenir de formuler de nouvelles hypothéses quant a Iidentité de 1’au-
teur (cf. p. 8). Si elle reste trés prudente quant aux réponses a donner a la question
de I'identité de ’auteur, elle est plus affirmative quand il s’agit de déterminer le lieu
et la date de rédaction de opuscule. Le De disciplina scolarium a été composé entre
1230 et 1240 a Paris, donc au moment du premier développement de 1'Université.
L’édition du texte lui-méme (p. 91-134) est accompagnée de précieuses notes (p. 135-
165) qui constituent un commentaire utile du texte et dépassent largement la simple
indication des sources. Pour établir le texte, O. Weijers a choisi un seul manuscrit

Histoire
de la
philosophie



184 BIBLIOGRAPHIE

(Cambridge Trinity College 598) — le considérant comme le meilleur de la tradition
manuscrite — sauf pour des fautes évidentes qui sont corrigées grace a quelques autres
mss. (cf. p. 36-37). Selon le jugement de I’éditrice cette méthode s’imposait, puis-
qu’il était impossible d’établir des rapports significatifs entre les 136 manuscrits
découverts jusqu’a ce jour. L’apparat critique donne toutes les variantes réelles —
“C’est-a-dire celles qui déterminent un sens” (p. 37) — des mss. du XIII® siécle
(23 en tout). Quatre appendices traitant de quelques sujets importants, un index
des mss., ainsi qu’un index des mots latins complétent 1’édition de ce texte dont on
est heureux de posséder maintenant un texte fiable. Il suffit d’ailleurs de jeter un
regard sur le nombre des mss. conservés pour se rendre compte de I’importance que
prend cette édition pour I’étude de la culture médiévale. Un écrit dont on posséde
encore 136 manuscrits et un nombre considérable de commentaires (32) devait jouir
d’une assez grande popularité au Moyen Age pour retenir I’attention des médiévistes.
Le contenu philosophique du traité est extrémement pauvre comparé aux ouvrages
théologiques et philosophiques de la méme époque, mais cette édition est trés pré-
cieuse pour 1’étude de bien des aspects de la vie scolaire non religieuse au Moyen Age.
Elle permet en outre de mieux connaitre certains aspects de la mentalité d’un intellec-
tuel moyen au début du XIII® siécle. On est d’autant plus surpris de constater que
cet opuscule est un des premiers textes connus ou I’on rencontre ’expression natura
naturans. Avant de devenir un des termes clés de la pensée de Spinoza cette expres-
sion désignant Dieu était assez courante chez les auteurs du XIII® siécle (cf. p. ex.
Thomas d’Aquin, Somme théol. Ia lae 85, 6). Si I'on peut étre certain que I’auteur
du De disciplina scolarium 1’a pas inventé cette notion, il est toutefois probable que
son ouvrage ait contribué a la répandre, notamment par I'intermédiaire de I’encyclo-
pédiste Vincent de Beauvais, pour qui ce traité est une source importante (cf. a ce
propos p. 32). — Le lecteur de la présente édition est amené a se demander si un
examen plus poussé des témoins du texte n’aurait pas pu fournir de nouveaux éléments
pour 1’édition, car a vrai dire 'auteur se contente de la description des manuscrits
(p. 39-88). Une seule note a la page 36 nous renseigne sur des rapports possibles
entre les mss. L’affirmation “‘qu’il est impossible d’établir des rapports directs entre
les mss. du XIII® s.” (p. 36) demanderait, me semble-t-il, quelques explications plus
approfondies, et ’on souhaiterait une preuve de la qualité du manuscrit sur lequel
I’édition est basée. Une ponctuation un peu plus abondante aurait — a mon avis —
facilité la lecture d’un texte “difficile a comprendre™ (p. 14) et dont le style est
surchargé a cause du déguisement littéraire (cf. p. 15). RUEDI IMBACH

PIETRO ADDANTE, Alessandro Marini e la polemica su Pierre Bayle
nella filosofia del 700, Bari, Centro recerche storico-filosofiche, 1976,
117 p.

Le lecteur s’étonnera peut-étre de constater a quel point le Dictionnaire critique
et philosophique de Bayle émut les intellectuels de Naples et du Sud de I’Italie au
XVIII® siécle. Beaucoup, il est vrai, ne comprirent pas réellement la pensée de Bayle,
la jugeant plus négatrice qu’elle ne ’était et la condamnant de maniére sommaire.
D’autres polémistes firent preuve d’un jugement plus mesuré, d’un intérét plus large
pour la question de l'origine du mal, lisant Leibniz, I'Irlandais King ou méme le
Genevois Jean Leclerc tout en cherchant dans la tradition catholique la solution du



BIBLIOGRAPHIE 185

probléme. Pietro Addante présente 'un de ces polémistes, Alessandro Marini, un
juriste calabrais qui fut, avec le P. Francesco Antonio Piro, 'un des principaux repré-
sentants de la réaction contre Bayle. Piro et Marini ne furent pas toujours d’accord
mais restérent amis. Moins original et moins vigoureux que Piro, Marini mérite d’étre
redécouvert comme témoin d’une période souvent dédaignée parce que trop peu

connue. LYDIA VON AUW

WALTER SPARN, Wiederkehr der Metaphysik. Die ontologische Frage
in der lutherischen Theologie des frithen 17. Jahrhunderts (Calwer
Theologische Monographien, Reihe b, Bd. 4), Stuttgart, Calwer, 1976,
280 p.

Cet ouvrage érudit et difficile est consacré au “retour de la métaphysique™ dans
l’orthodoxie luthérienne du 17€ siécle. I1 s’agit 1a d’un des phénomeénes les plus
étonnants de I’histoire des Universités protestantes: un siécle a peine apreés I’exclusion
par Luther et Mélanchthon de la métaphysique des programmes d’enseignement,
J. Martini, professeur a Wittenberg, prend la défense de la logique et de la métaphy-
sique, et cela au nom d’un authentique luthéranisme ; ce “retour de la métaphysique”
est en fait une nouvelle entrée d’Aristote dans la théologie: au siécle de la logique
succéde celui de la métaphysique, définie comme science de I'étre de 1’étant, de
I’omne ens quatenus ens. Parmi les nombreux facteurs de ce développement d’une
métaphysique scolaire dans le protestantisme, on peut citer en particulier les Disputa-
tiones Metaphysicae de F. Suarez (1597), le jésuite espagnol. — Contre les calvinistes,
les luthériens soulignent la différence entre la théologie et la philosophie ; la philo-
sophie ne saurait imposer sa dictature a la théologie. Mais cette critique de la
rationis speculatio imputée aux calvinistes nait également d’une divergence propre-
ment philosophique: d’ou l’exigence, nullement contradictoire, d’une sanior Philo-
sophia. — Le débat avec les calvinistes surgit déja sur le plan de la logique, plan que
le retour de la métaphysique ne supprime pas: alors que ces derniers voient dans la
logique une invention de I’Esprit saint et cherchent a déduire certaines vérités logi-
ques de la Révélation chrétienne (ainsi Goclenius), les luthériens récusent toute
idée d’une “logique chrétienne™; la logique est un don naturel de Dieu. — L’auteur
examine dans une premiére partie les problémes logiques de la christologie et dans
une deuxiéme partie la métaphysique de la christologie. En ce qui concerne la
logique, les luthériens ne se contentent pas de distinguer clairement entre logique
naturelle et théologie; ils visent une Logica Spiritus Sancti qui modifie christologi-
quement la logique naturelle. La divergence touchant la communication des idiomes
dépend ainsi de présupposés logiques différents. Mais d’autre part, les luthériens
(B. Meisner en téte) soumettent la relation logique (au sens instrumental et non pas
ontologique) des propriétés et du sujet a une critique christologique et constituent
ainsi ontologiquement la logique en la renvoyant au champ concret des disciplines
réelles. — Ce renversement conduit dans la métaphysique de la christologie tout
d’abord a dépasser I'alternative du concret et de 1’abstrait ; ensuite, I'union du fini et
de l'Infini, loin de culminer dans une Weltanschauung (M. Wundt), rend compte de
la christologie: 1la métaphysique scolaire du luthéranisme “ne déduit pas le concept
de Dieu du concept d’étre, mais définit le concept d’étre analogiquement a celui de
Dieu” (133). La médiation christologique du fini et de I'Infini (finitum capax infiniti)
présuppose leur disjonction ontologique! La métaphysique spéciale peut certes défi-
nir ce qu’est 1’étre et la substance, elle n’atteint pourtant pas Dieu; pas plus que la



186 BIBLIOGRAPHIE

christologie ne se laisse déduire de la logique, la doctrine trinitaire n’est accessible
métaphysiquement; bref, la métaphysique spéciale joue ici le role de la Loi; elle
exprime en termes onto-théo-logiques la présence de Dieu au monde ; elle assume une
portée propédeutique, négative mais nécessaire. Néanmoins, tout passage du Dieu
de la métaphysique au Dieu trinitaire est impossible (cf. la critique de Ratschow
(p. 159 s.), qui aurait succombé selon W. Sparn a cette erreur). La divergence entre
calvinistes et luthériens au 17¢ siécle n’est donc nullement celle d’un conflit de méta-
physiques; les luthériens maintiennent en effet une différence de principe entre
métaphysique et théologie (sur le modéle de la distinction de la Loi et de I’Evangile),
alors que les calvinistes tendent a les confondre. La réception luthérienne de la méta-
physique signifie en méme temps, et dialectiquement, sa critigue. C’est sans doute
la le résultat d’une étude remarquable, importante pour la connaissance des rapports
entre orthodoxie luthérienne et orthodoxie réformée; car ’auteur se garde bien, et
a juste titre, de proposer une simple repristination de la “scolastique luthérienne”,
dont plusieurs présupposés fondamentaux (subjectivité de la totalité du réel, relation
évidente entre la généralité philosophique et la particularité théologique) nous sont
devenus caducs.
DENIS MULLER

MICHAEL WELKER, Der Vorgang Autonomie. Philosophische Beitrdge
zur Einsicht in theologischer Rezeption und Kritik, Neukirchen-Vluyn,
Neukirchener Verlag, 1976, 220 p.

L’auteur s’efforce de clarifier le concept d’autonomie, souvent pris comme slogan,
en l'intégrant dans des théories précises. La pointe de son étude est toutefois plus
théologique que philosophique: il s’agit d’apprendre a distinguer entre la réception
des théories et leur critique théologique. — L’ouvrage commence par analyser les
contributions de Kant, Fichte, Schelling et Hegel au probléme moderne de I’auto-
nomie. Dans 1’ensemble, et malgré toutes les finesses déployées, le statut de ’auto-
nomie demeure incertain, qu’elle soit subordonnée a la Raison et a la Loi morale
(Kant, Hegel), fondée dans la volonté originaire du Je (Fichte) ou, ontologiquement,
dans la liberté divine (Schelling). Conscience de soi et conscience de la réalité tendent
a se confondre, et la théologie ne manquera pas de faire un usage critique de cette
oscillation de la *“‘conscience vide”. — C’est ainsi que Gogarten articule ’autonomie
de I’'homme a sa dépendance, Gebundenheit. Le fondement de cette autonomie
n’est plus a chercher, comme dans la modernité, dans ’affirmation simple de soi,
mais bien plutdt dans la foi en Dieu. Mais Gogarten débouche sur une christologie
abstraite, dans la mesure ou il se contente de transposer la théorie philosophique de
Fichte (par ailleurs amputée) dans la théologie; un hiatus demeure entre la réalité
propre a la conscience de soi et 'interpellation contenue dans 1’appel de Dieu (lequel
fonde la christologie). Tillich, de son c6té, définit I’'autonomie comme obéissance a la
“loi de la Raison”. Mais on doit se demander comment s’opére chez lui le passage
de 'autonomie a la théonomie, si la réponse fournie par la Révélation n’est que la
réponse a une question déja saisissable par ’homme, de maniére statique ? Ne faut-il
pas concevoir la question dans son déploiement, et admettre alors que la Révélation
met en question la question et souléve ainsi une question que “I’homme lui-méme ne
pose pas”? — Barth nous apprend a cet égard qu’il ne suffit pas de s'opposer a une
théorie philosophique: ce serait encore s’en nourrir. La théologie ne renvoie pas a un
modéle théorique extérieur a elle-méme: elle vit d’un extra nos spécifique, qui fonde



BIBLIOGRAPHIE 187

sa confiance et la justifie; elle renvoie 4 une Parole. Elle doit tendre a exprimer elle-
méme une théorie théologique de I’autonomie et de la liberté. Du méme coup, c’est
I’autonomie méme de la théologie, comme activité sui generis, qui est en jeu. —
L’intention de l’auteur me parait méritoire et légitime. Elle appelle toutefois un
fondement moins formel, par exemple une interprétation théologique de la liberté
chrétienne. D’autre part, I'ouvrage serait plus facile a suivre si I'auteur avait mieux
tiré les lignes de force et montré les enjeux du débat, en particulier dans la premiere

partie. 5
DENIS MULLER

MARIA MANGANELLI, Il pensiero di Ernest Naville. Tomes I et II,
Milano, Marzorati, 1969 et 1973, 157 et 200 p.

La longue étude que Maria Manganelli consacre a Naville mérite des éloges pour
la clarté et la conscience avec lesquelles la pensée du philosophe genevois est exposée.
La biographie et la bibliographie me paraissent aussi excellentes. Mais il y a plus:
dans le second volume, Maria Manganelli présente un texte inédit important de
Naville. Il s’agit d’un essai intitulé: La métaphysique positive. Cet essai, écrit en
1876, a I'intention d’un concours proposé par ’Académie des sciences morales et
politiques (institut de France) n’obtint ni prix ni mention; Pierre Janet, ayant
renoncé a faire le rapport détaillé qu’il avait promis sur les travaux soumis au
concours. Plusieurs des théses que Naville devait développer plus tard sont contenues
en germe dans cet écrit, et en font 'intérét. Grice a cette publication, il ne sera
pas possible a ceux qui étudieront ’ceuvre de Naville d’ignorer le livie de Maria

Manganelli. LYDIA VON AUW

GERALD ANTOINE, Louis BEIRNAERT, FrRANGOIS BOVON, JACQUES
LEENHARDT, PAUL RIC®UR, GREGOIRE ROUILLER, PHILIBERT
SECRETAN, CHRISTOPHE SENFT, YVES T1ssoT, Exegesis. Problémes
de méthode et exercices de lecture (Genése 22 et Luc 15). Travaux
publiés sous la direction de Frangois Bovon et Grégoire Rouiller,
Neuchéitel, Delachaux et Niestlé, 1975, 311 p.

On ne peut que remercier MM. Bovon et Rouiller d’offrir ici 4 un public
plus large les travaux du 3¢ cycle organisé en sciences bibliques durant 1'année
1972-73 par les quatre Facultés romandes. Le débat est méthodologique surtout.
11 est centré autour de la rencontre de ’exégése historico-critique traditionnelle
et des nouvelles approches qui se font jour aujourd’hui. On trouvera ici des
exposés sur l'histoire de la méthode historico-critique (Baur, Wellhausen,
Gunkel), précieux pour un public francophone bien démuni en ces matiéres ;
I'apport d’un critique littéraire (G. Antoine), au fait des discussions contem-
poraines (« nouvelle critique », « poétique », etc.); des approches de psycho-
logue (L. Beirnaert) et de sociologue de la littérature (J. Leenhardt) ; une
réflexion philosophique sur la question de la vérité en contexte herméneutique
(Ph. Secretan) ; trois exposés de P. Ricceur sur I'histoire moderne de 1'hermé-
neutique, les thémes de la distance, de I’ceuvre et du poétique ; un apergu sur
I'exégeése patristique. L’ensemble est examiné en fonction de deux textes de
référence (Gen. 22, 1-19 et Luc 15, 11-32) dont on propose une premiére lecture
en début d’itinéraire et une seconde, enrichie, au terme de l'exercice. Signalons
en outre les nombreux éléments bibliographiques fournis en cours de route.

PiErRRE GISEL.

Théologie
et
philosophie
contem-
poraines



188 BIBLIOGRAPHIE

V. SusiLia, Sola Scriptura : autorita della Bibbia e libero esame,
Torino, Claudiana, 1975, 172 p. (Piccola biblioteca teologica, 9.)

Quelle signification peut avoir aujourd’hui la formule «sola scriptura» ?
Peut-on la comprendre authentiquement et dans quelle perspective ? Sous cette
formule si simple, ne se cache-t-il pas une prise de position pour la foi ou pour
I'incrédulité ? Dans ces mots si chargés d’histoire, de controverse et de polé-
mique ne trouve-t-on pas la question de la réforme de 1’Eglise ? Pour répondre
a ces interrogations, Vittorio Subilia s’attache a quatre grands thémes de la
controverse confessionnelle ; il en examine la signification, les limites et aussi
les équivoques ; il propose un chemin pour les surmonter sans oublier les soucis
et les intentions qui les dirigent. Signification de la doctrine de l'inspiration
biblique ; nécessité et limites de la critique biblique ; sens et équivoques du
libre examen ; importance et dangers de la question concernant le Frihkatho-
lizismus im Neuen Testament: tels sont les moments au travers desquels se
déroule cet essai attachant. Subilia montre assez clairement les dangers qui
guettent le catholicisme et un certain protestantisme historique (en particulier
I’orthodoxie) et contemporain (dans lequel on voit 'ombre de Schleiermacher) :
le premier lie 'évangile a l'institution ecclésiastique ; le second a sacralisé un
livre ; le troisiéme dissout dans la piété et la conscience commune le sola fide
de la Réforme. Pour sortir de ces méandres, il faut revenir a la conception
fondamentale des Réformateurs : le sola Seriptura doit étre lu en liaison étroite
avec le solus Christus (et donc avec le sola fide et le sola gratia) ; Christus est
dominus ac rex scripturae (comme disait si justement Luther) ; le canon de I’Eglise
chrétienne n’est point le Nouveau Testament, mais le Christ, tel qu’en témoigne
le Nouveau Testament. Le sola Seriptura a donc sa signification ultime dans la
décision irrévocable d’obéir au seul et unique Seigneur connu et confessé dans
la foi ; le lecteur du Nouveau Testament ne doit nourrir aucune illusion : dans
les pages bibliques on ne trouve point des solutions toutes faites ; la liberté du
chrétien consiste justement dans le choix et dans la confession du Christ comme
centre, critére et canon de 1’Ecriture, et donc de I’Ecriture elle-méme comme
Evangile. Subilia nous livre une méditation savoureuse et trés dense; rien
(& vrai dire) n’est nouveau pour son lecteur ; mais on trouve dans ces pages une
stireté de jugement, une netteté de position, un respect pour les adversaires
qui font de cette contribution une synthése théologique de premier plan.
Les questions posées sont fondamentales ; catholiques et protestants doivent
les résoudre ; les premiers surtout doivent se sentir interpellés. On peut dire,
sans crainte d’étre démenti, que ce petit livre trés riche se pose au cceur des
interrogations cecuméniques et comme tel doit étre lu avec attention et intel-

ligence. ALDO MoODA.

Louis BOUYER, Religieux et clercs contre Diew, Paris, Aubier-Mon-
taigne, 1975, 127 p.

C’est un pamphlet. Il en a la verve. Il en partage les injustices. L’auteur
en veut a I’Eglise postconciliaire et au mouvement qui, nolens, volens, la porte
a se conformer & la « cité séculiére ». I1 dénonce d’abord ses clercs qui, selon lui,
vérifient 1’adage : «le poisson commence toujours a4 pourrir par la téte ». Face
a4 une critique qui touche a la caricature, beaucoup refuseront d’entrer en
matiére. On les comprend partiellement. Pourtant, certains thémes abordés
méritent au plus haut point l'attention : les racines du catholicisme moderne



BIBLIOGRAPHIE 189

et contemporain dans le Moyen Age latin oublieux de la spiritualité patris-
tique ; la précédence de Dieu sur l'intelligence ; la renaissance d’'une question
de la religion et du sacré contre les postulats de la sécularisation ou d’une science
de type mécaniste et a l'inverse des positions de la « théologie dialectique » ;
etc. Bouyer milite pour un « humanisme eschatologique », rappelle I'héritage
des Peéres, notamment des Cappadociens, valorise le théme de la divinisation
du monde et défend une théologie authentiquement sacramentelle, « réaliste »,
tenant a la fois que religion et culture (et société) se jouent ensemble, et a la fois
la priorité sémantique de Dieu sur le discours humain (« Dieu a parlé »).

PiErRrReE GISEL.

G. ALBERIGO, F. MAGISTRETTI, Constitutionis Dogmaticae Lumen
Gentium Synopsis historica, Bologna, Istituto per le Scienze
Religiose, 1975, XXXVII et 609 p.

De tous les documents adoptés par Vatican II, la Constitution dogmatique
sur 1'Eglise Lumen gentium est trés probablement celui qui jouera le role le plus
important pour la suite de 1I'Histoire de I'Eglise. Il recueille en effet I’essentiel
de ce que le Concile a voulu et accompli. Il importait dés lors, tant pour I'His-
toire du Concile que pour I’herméneutique des textes qu’il a adoptés, que l'on
ait la documentation de base la plus siire possible. C’est a fournir cette documen-
tation que 1'Institut des sciences religieuses de 1'Université de Bologne, animé
et dirigé par Giuseppe Alberigo, a consacré dix ans de ses activités a préparer
et A faire paraitre la Synopse historique de Lumen gentium dont nous rendons
compte ici. — Aprés une introduction détaillée (en italien avec traduction
anglaise) qui expose les principes suivis pour cette publication, une premiére
partie (p. 1-340) donne en synopse les sept textes suivants : la version prépara-
toire — les trois versions dites de Philips — la version qui a fait suite & la dis-
cussion générale du schéma — cette méme version avec les amendements de
Paul VI — et la version finale. Sont également repris dans cette premiére partie
les chapitres VII a XI de la version préparatoire (De ecclesiae magisterio —
De auctoritate et oboedentia in Ecclesia — De relationibus inter Ecclesiam
et Statum — De necessitate Ecclesiae annuntiandi evangelium omnibus gentibus
et ubique terrarum — De oecumenismo) qui ou bien n’ont pas été retenus
directement ou bien ont donné lieu finalement a un document séparé (Unifatis
redintegratio). — La deuxiéme partie contient en treize appendices des textes
qui ont préparé ou accompagné la rédaction de Lumen gentium (p. 345-568): la
Constitution dogmatique I de Ecclesia Christi de Vatican I (Pastor aeternus) ;
le schéma de la Constitution dogmatique II de Ecclesia Christi qui avait été
préparé pour Vativan I (Tametst Deus) ; deux textes pour une authentique
interprétation de la doctrine de Vatican I sur 1'épiscopat et son lien avec la
papauté (la fameuse « Collectiv-Erkldrung des deutschen Episkopates » de 1875
et I'approbation, par Pie IX, de cette interprétation) ; la lettre encyclique de
Pie XII sur 'Eglise (Mystici corporis, 1943) ; les schémas allemand, chilien,
italien et francgais proposés a Vatican II ; les propositions de la Congrégation
Générale du 30 octobre 1963 concernant le chapitre IT du De ecclesia ; les obser-
vations de Paul VI sur le chapitre III (18.5.64) et de la Commission biblique
pontificale sur le N° 22 du schéma ; les rapports de la Commission doctrinale
sur les huit chapitres de la Constitution ; les propositions de modifications faites
par les Péres conciliaires sur ces mémes huit chapitres et les réponses, souvent
fort séches, de la commission doctrinale ; enfin les différentes formules proposées
pour l'approbation pontificale du tout. — Une derniére partie comprend



190 BIBLIOGRAPHIE

l'index des références bibliques, conciliaires, pontificales, patristiques, litur-
giques, canoniques, des paralléles et des noms cités. — Cette bréve analyse
montre bien l'importance exceptionnelle de cette synopse pour I'histoire — sou-
vent mouvementée et tendue — et l'interprétation de ce document capital.
Si l'on y joint la concordance des termes de Lumen gentium établie également
par U'Institut de Bologne (Indices verborum, et locutionum decvetorum Concilii
Vaticant 11, fasc. 3, Constitutio dogmatica de Ecclesia Lumen gentium, Firenze,
1968), les deux volumes de Mgr. Philips (L’Eglise et son mystéve au I1¢ Concile
du Vatican, Desclée, 1967 et 1968), et les trois volumes de textes et de commen-
taires du De ecclesia parus dans la Collection Unam Sanctam (N°8 51a, b, c,
Paris, 1966), on peut dire qu’on posséde désormais les outils de travail fondamen-
taux pour bien aborder et comprendre 1'ceuvre maitresse de Vatican II.

JEAN-JACQUES von ALLMEN.

PAUL-LAURENT CARLE o.p., Consubstantiel et transsubstantiation.
Préface de Jean Guitton de 1’Académie francaise, Bordeaux,
Taffard, 1975, 104 Pp.

Si rien n’est plus souhaitable que 1'unité des chrétiens, rien n’est plus dan-
gereux que le confusionisme qui se substitue i 1’cecuménisme véritable, et la
pseudo unité obtenue au prix d’un avilissement de la pensée et de la théologie.
L’unité ne sera réelle que si elle résulte d’une recherche commune et se réalise
dans la communion a la vérité, ce qui requiert intelligence et clarté des idées.
Une volonté cecuménique authentique exige donc la connaissance et la com-
préhension de la théologie des autres chrétiens. C’est pourquoi un livre comme
celui de Fr. Paul-Laurent Carle est, ainsi que note Jean Guitton dans la préface,
d’une grande utilité : aussi bien pour les catholiques que pour les Anglicans et
les Réformés: « Et je n’ai pas de peine a dire, premier lecteur de ce « court
traité », que votre texte est d’un grand imrtérét spirituel en ce moment de 1'histoire
cecuménique, dix ans aprés le Concile de Vatican II... le danger de I’cecumé-
nisme, dix ans aprés le Concile, qui en a promulgué les régles, serait d’aboutir
a des impasses ou a des confusions. L’amour impatient de 1'Unité peut nous
en éloigner, comme il est arrivé plusieurs fois dans I’histoire ecclésiastique »
(p. 5 et 7). — Ce livre est, en effet, une défense de la présence réelle dans I’Eucha-
ristie. Griace a une admirable connaissance des Péres de I’Eglise et des décisions
conciliaires, Paul-Laurent Carle peut tenter de clarifier non le mystére lui-méme
de I’Eucharistie, mais le terme de transsubstantiation qui I’exprime en montrant
I’adéquation et I'importance de ce terme pour penser non seulement le mystére
eucharistique, mais celui de la Trinité et de la consubstantialité du Christ au
Pére. La notion de transsubstantiation présente des difficultés dans le contexte
d’une métaphysique cartésienne ou le corps s’identifie & I’étendue et au mouve-
ment (l'on sait I'intérét que ces difficultés ont suscité dans I'esprit du protestant
qu’était Leibniz). Mais, contrairement & ce que 'on pense généralement, elle
n’est liée & aucune théorie métaphysique, méme pas a la thomiste, qu’elle
précéde de plusieurs siécles. Le mot substance traduit le grec ousia (étre). 1l
désigne : « ce qui est le fin mot d’une chose » cf. p. 83, et ne doit pas étre compris,
méme chez Aristote, comme un substratum chosifié qui serait recouvert par la
couche des accidents (cf. p. 81-82). Pour penser la transsubstantiation, il faut
donc comprendre le terme substance comme ce qui est I’essentiel d'un étre et
non comme un substrat ou une matiére, au sens cartésien de ce terme. J’ajouterai
que, si on ne fait pas du corps une substance matérielle, mais 1’aspect sensible



BIBLIOGRAPHIE 191

de l'étre, sa capacité de se manifester, il est plus facile de comprendre que le
méme Etre divin, qui s’est révélé par un corps humain, puisse bien vouloir,
dans des circonstances précisées par lui, se manifester réellement sous les
apparences sensibles du pain et du vin. — Il faut étre reconnaissant au
Fr. P. Laurent Carle de nous aider a réfléchir sur les mysteres de notre foi par
ce livre dont la clarté n’a d’égal que la profondeur.

JEANNE PARAIN-VIAL

YvEs LABBE, Humanisme et théologie. Pour un préambule de la for,
Paris, Le Cerf, 1975, 377 p. (Cogitatio fidei, 81.)

Une thése présentée a I'Institut catholique de Paris. Difficile, mais qui
touche aux questions essentielles de notre aujourd’hui théologique. On sait que
I’humanisme est en crise ; on y voit le simple renversement de la religion chré-
tienne de 1’Occident : si I'humanisme prend le contre-pied de la théologie, il
n’en demeure pas moins dans la méme problématique. Labbé examine d’abord
ce proces de I'humanisme chez Althusser (théorie d'une science de la pratique
sociale) opposé a Goldmann (philosophie de I’homme et de I’histoire commandée
par le concept de totalité dialectique sujet-objet), chez Heidegger (pensée de la
différence originaire comme retour a l'impensé dans lequel on se meut) opposé
4 Sartre (philosophie de la liberté héritée du Cogito cartésien), chez Bruaire
(métaphysique de la Liberté absolue a partir d’'une Parole déterminée de —
non sur — Dieu dans le corps et I'histoire) opposé a Duméry (métaphysique
de la liberté spirituelle d’un sujet dont le mouvement de transcendance créa-
trice appelle la reconnaissance d'un Absolu transdéterminé). Aux frontiéres
du procés s’ouvre notamment la question de savoir si I'on peut défendre un
antihumanisme sans sombrer dans le jeu d'une «différence sans différents»
(une pure « dissémination », sans fin ni commencement) ou — c’est probable-
ment la méme question prise par I'autre bout — si I'on peut penser un huma-
nisme sans autoposition. — L’auteur se propose ensuite de construire « ’essence
de I'humanisme » a partir des types examinés en point 1. Il montre qu’elle est
déterminée par un style de penser kantien (méme si I'on dépasse la lettre de
Kant en posant ensemble jugement de valeur et jugement de réalité), commandé
par la question de la subjectivité (liberté, pensée en termes d’identité), de la
valeur (histoire, pensée en termes de continuité) et de I’absolu (religion, pensée
en termes de finalité), par un réflexe fondamentalement antipositiviste, une
valorisation de la décision, une problématique d’opposition dont l’alternative
fini-infini apparait exemplaire, et une priorité secréte de la question de la
connaissance sur celle de I’étre (comme de l'existence sur l'essence).

L’auteur aborde enfin la question théologique. Luttant contre la dissémi-
nation propre a 'antihumanisme, il s’en va, notamment, revaloriser la « trans-
cendance de la Parole» contre '« analyse du langage», l'¢avenir de la Pro-
messe » contre une « théorie de 1'histoire », la ¢« particularité de ’'homme Jésus »
contre une « pensée de I’étre » comme « dérive ». Cette entreprise prend la forme
d’une restitution de la question de 1'homme, préliminaire & une affirmation
possible de Dieu. Elle se noue avec le moment de 1’éthique ouvert par la question
de l'autre (ici, Labbé emprunte beaucoup a Lévinas) et non par celle de I'ceuvre
et de l'histoire (il y a la une priorité qui redistribue tout le champ de la méta-
physique). On entre enfin en théologie, moment ouvert par la question du mal
(la violence de l'autre) : I'immédiateté de I'exigence éthique s’avére insuffisante,
il faut passer par la médiation du religieux (des « conditions de possibilité » aux
« conditions de réalisation »). — L’ouvrage s’achéve avec un appendice plaidant



192 BIBLIOGRAPHIE

pour la nécessité de preambula fidei auxquels serait confiée la tiche (niveau
de la raison) de montrer que la question de Dieu se pose nécessairement, tout en
respectant la priorité du théologal (niveau de la foi) quant a4 la maniére dont
on y répond (et probablement, 4 mon sens tout au moins mais il y a 14, peut-étre,
divergence d’avec I'auteur, quant 4 la maniére dont la question méme se pose). —
On ne regrettera qu’une chose : que le moment théologique soit ouvert par une
restitution de la question de 'homme qui récuse simplement la critique anti-
humaniste. Théologiquement, il aurait mieux valu radicaliser la critique. On
aurait pu, ainsi, mieux poser la question théologique (il n'est pas vrai que la
critique méne nécessairement a célébrer la dissémination sans fin ni commence-
ment et la différence sans différents, 2 moins d’en rester a 'alternative de la posi-
tivité comme étant et de la négativité comme néant, alternative qui est juste-
ment en cause dans le proces), on se serait mieux gardé des postulats modernes
de l'humanisme (autoposition), on aurait évité quelque équivoque dans le
recours a Lévinas (qui, de fait, représente une position antihumaniste ce qui
semble un peu oublié), et I'on aurait pu, peut-étre, dépasser 1’alternative dou-
blement mortelle de 'autre et du monde (et, probablement, de I’extériorité et de
la positivité, du théologique et de I'histoire, etc.) ouvrant sur le moment créateur
ol Dieu et le monde se disent ensemble parce que (dans un registre plus proche
de Bruaire que de ’humanisme) on ignore le monde sans Toi de Hegel et le Toi
sans monde que risque de proposer Lévinas. La question des preambula fidei
s’en trouverait naturellement quelque peu infléchie (cf. supra).

PIERRE GISEL.

MARCEL LEGAUT, Mutation de I’Eglise et conversion personnelle, Paris,
Aubier-Montaigne, 1975, 313 p. (Collection « Intelligence de la
foi »).

L’ceuvre de Marcel Légaut frappe surtout par la personnalité de son auteur
qui lui confére un rythme et un ton particuliers. Ne I'ouvrons pas pour y recueillir
un enseignement théologique original — rien ici de nouveau ou d’osé par rapport
a ce qu’on étudie actuellement dans 1’Eglise catholique en crise — mais admi-
rons la lente patience du sage qui veut faire pénétrer une seule grande certitude :
I'Eglise doit (et peut) changer de visage pour attester le message des origines,
mais cette mutation qui va dans le sens d’une décentralisation générale requiert
un recentrement, général lui aussi, de chaque croyant sur une foi radicalement
intériorisée. Marcel Légaut ne veut étre qu'un laic s’adressant a d’autres laics,
un catholique né au début du siécle soucieux du cheminement de ses contem-
porains, un croyaut paisible qui s’entend a dire le prix de la foi. On sait pourtant
que son témoignage porte aussi dans la jeunesse, méme non catholique ;
preuve de la « présence » qui s’affirme lorsque parle cet intellectuel devenu
homme de méditation au ras de la terre. Sous d’autres formes peut-étre, avec
une visée mieux adaptée a la crise de nos propres Eglises, nous ne perdrions rien
a posséder de tels maitres spirituels ! CLAUDE BRIDEL.

XX lat Akademii Teologit Katolickiej. Ksiega pamiatkowa 1954-1974,
Warszawa, Akademia Teologii Katolickiej, 1976, 456 p.

En 1954, le gouvernement polonais décidait de remplacer les Facultés de
théologie des universités de Varsovie et de Cracovie par une Académie de théologie
catholique, avec siége a Varsovie. Cette décision, prise au plus fort du conflit
entre 1’Eglise et ’Etat, fut mal accueillie par les autorités ecclésiastiques et,
d’'une fagon plus générale, par les catholiques polonais, qui y virent une tenta-



BIBLIOGRAPHIE 193

tive de mainmise gouvernementale sur la formation des théologiens. Pendant
de nombreuses années, 1’ Académie végéta ; elle connut une crise particuliérement
grave a la fin des années cinquante, ol le nombre des étudiants tomba de 338 en
1957/58 a4 96 en 1960/61, pour ne se relever ensuite que trés lentement. En
1960, I'épiscopat retira ses réserves a 1’égard de I’ Académie ; mais c’est seulement
a partir de 1965 que celle-ci connut un véritable développement. En 1972/73, elle
comptait 208 enseignants a tous les échelons et 1356 étudiants, clercs et laics,
dont une partie faisaient leurs études par correspondance. En 1973, signe de la
reconnaissance définitive de la part de I’Eglise, 1’Académie fut acceptée comme
membre de plein droit de la Fédération internationale des universités catho-
liques. — Voila ce que nous apprend, parfois entre les lignes, le premier chapitre
de cet ouvrage commémoratif, publié & 1'occasion du vingtiéme anniversaire
de 1I’Académie. Les trois chapitres suivants rendent compte de l'activité de
chacune des facultés : théologie, droit canon et philosophie chrétienne, ainsi
que du travail accompli dans leurs diverses disciplines. Ils comprennent notam-
ment les statistiques des diplomes délivrés depuis vingt ans et d’impression-
nantes listes de publications du corps enseignant. Parmi les disciplines, 1’apolo-
gétique mérite une mention particuliére : elle a donné lieu a la création d'une
«école apologétique de Varsovie», école qui a renouvelé ce domaine de la théo-
logie en tenant compte des « transformations subies par la mentalité de ’homme
moderne qui, sensibilisé au concret, évite la pensée abstraite et a une attitude
essentiellement empirique face au monde qui l'entoure ». — Les derniers
chapitres concernent les activités estudiantines, la bibliothéque et les publi-
cations de 1’Académie. On est spécialement frappé par la richesse des activités
estudiantines : groupements scientifiques, culturels, sportifs, touristiques...
Et, parmi les photos groupées a la fin du livre, on a la surprise de découvrir,
a coté de graves messieurs en col romain, des jeunes gens avec guitares élec-
triques et des jeunes filles participant a des concerts ou a des représentations
théatrales. — L’ensemble produit une irrésistible impression de vitalité intel-
lectuelle et sociale, impression qui confirme ce que I’on sait par ailleurs de I’Eglise

polonaise. ZyGMUNT MARZYS.

ALDO Mopa, La dottrina della elezione divina in Karl Barth, Bologna,
Patron, 1972, 128 p.

Le livre d’Aldo Moda est un extrait d'une thése, présentée en 1970 a I’Institut
catholique de Paris. Il est dédi¢ au R. P. Henri Bouillard et au professeur
Cullmann et l'on y sent passer un souffle d’cecuménisme authentique. Aldo
Moda donne une adhésion a la fois réfléchie et enthousiaste a la doctrine bar-
thienne de 1'élection. Trop négligée par la théologie moderne catholique, trop
rigide dans 'ancienne théologie protestante, ce qui la rend incompatible avec
la miséricorde divine, la doctrine de I’élection prend chez Barth un sens nouveau
et une richesse nouvelle. En faisant du Christ I’'objet premier et éternel de 1'élec-
tion, c’est-a-dire de sa grice, Dieu accueille en son Fils tous les hommes sauvés
par le sacrifice de la croix. Cependant Moda est conscient des difficultés de la
position de Barth. Comment concilier 1'élection prétemporelle et de toute éter-
nité avec le temps historique ? Barth ne néglige-t-il pas trop la part humaine, la
réponse de 'homme au salut offert par Dieu ? La transcription de «hyper» «en
faveur de» par «a notre place» rend-elle la pensée de saint Paul ? Par ses
exposés clairs et ses questions, ce petit livre peut rendre des services appré-
ciables au lecteur de Barth. LyDIA VON AUW.



194 BIBLIOGRAPHIE

WILFRIED GROLL, Ernest Troeltsch und Karl Barth. Kontinuitdt im
Widerspruch (Beitrdge zur evangelischen Theologie, 72), Munich,
Kaiser, 1976, 144 p.

Eléve de T. Rendtorff, Groll interroge la lecture barthienne de Troeltsch sous
P’angle critique de 1’‘autonomie radicale de Dieu”, comprise comme renversement
de I'aporie de la conscience de soi en position absolue du Sujet. — L’examen minu-
tieux et succinct des textes ou K. Barth se mesure explicitement a E. Troeltsch, dés
1911, conduit bien au-dela d’une simple analyse littérale, déja passionnante en elle-
méme: au travers d’une triple problématique (I'’histoire et sa reprise réflexive et
critique, 'a priori religieux et 1’éthique), Groll noue une réflexion systématique.
L’histoire de la théologie de ce début de siécle a un enjeu pour notre propre pensée
théologique d’aujourd’hui: nous devons en effet comprendre comment il se fait que
Barth en est venu a radicaliser I’aporie fondamentale de la conscience de soi ressentie
par Troeltsch devant la montée du relativisme historique, mais de telle maniére que
Barth a retourné en position théologique absolue ce qui chez Troeltsch demeurait
aporie. L’effort de Troeltsch consistait en effet a fonder le sens de I’histoire dans
’activité de la conscience; dans sa foul€e, mais contre lui, Barth radicalise le Sujet,
le fait valoir absolument et court-circuite ainsi la relativité historique qui menagcait
de ruiner le discours théologique. — Le méme complexe de continuité et de rupture
apparait dans la question fameuse de 1'a priori religieux: Barth ne quitte nullement
le sol moderne de ’'autonomie, sur lequel se tenait Troeltsch mais aussi W. Herrmann,
le maitre de Barth. Entre 1909 et 1924, Barth se contente d’opposer a Troeltsch une
conception de la religion. Mais dans les années 1924-1927, il renverse la vapeur: son
point de départ ne sera plus une version modifiée de 1’a priori troeltschien, toujours
immanent a la subjectivité humaine, mais bien I’irréductible subjectivité de Dieu,
racine de la doctrine trinitaire. — La rupture se consomme dans 'éthigue: 1a ou
Troeltsch opere en historien et en sociologue de la religion (cf. les Soziallehren de
1912) et pense les variations historiques en terme de changement de situation, Barth
systématise une situation historique et la porte a sa radicalité critique, a sa crise.
Mais les deux approches ne sont pas forcément antagonistes: la différence pour-
rait provenir de niveaux d’analyse différents. Troeltsch respecte davantage la réalité
de T’histoire, mais tend a perdre de vue la spécificité de la théologie ; Barth tend, a
Iinverse, a idéologiser 1’histoire, mais c’est ce qui lui permet d’accéder au discours
proprement théologique. — Cette tension est révélatrice de la situation complexe de
la théologie moderne en général: c’est le conflit du possible et du nécessaire, de
I’hypothése et de l'assertion, des sciences humaines et de la théologie! Groll a bien
vu 1’6chec de Troeltsch: pour lui, I’énoncéclef de la conclusion des Soziallehren:
“L’au-dela est la force de ’en dega” (génitif subjectif) signifie en définitive que ’au-
dela, déja présent dans immanence (dans 1’ime), est le principe de I’activité éthique
de I'nomme. La théologie est donc fondée ultimement sur ’éthique. Dans la confé-
rence de Tambach (1919) sur “le chrétien dans la société”, Barth interpréte cet
énoncé au sens d’un génitif objectif et souligne notamment la présence actuelle de
I’eschaton: “la force (ajoute-t-il a dessein) de I’au-dela est la force de I’en deca”.
Désormais, les rapports de la dogmatique et de 1’éthique sont irréversibles. — Groll
estime pourtant que Barth n’a pas réussi a intégrer la perspective de Troeltsch et qu’il
aurait di le faire; du fait de cet échec de Barth en la matiére, ’opposition ultérieure
manifestée a ’encontre de Troeltsch ne sera plus que dogmatique et positionnelle.
L’éclatement du barthisme en barthisme de droite et en barthisme de gauche a sa



BIBLIOGRAPHIE 195

source dans I'aporie non résolue de la pensée de K. Barth lui-méme, aporie dont
Troeltsch avait formulé la portée: le barthisme de droite souligne le voilement de
la conscience de soi et tend par conséquent a penser la foi comme don absolu ; le
barthisme de gauche insiste au contraire sur le dynamisme de la conscience et donc
sur l’agir immanent a la foi. Et c¢’est vrai que la définition barthienne de la foi comme
Tat, dans KD 1V, préte a ambiguité. — Je me demande néanmoins si ’analyse de
W. Groll ne peche pas par formalisme, ignorant les contenus du discours théologique
(cette objection a déja été formulée par F.-W. Marquardt a I’encontre de F. Wagner).
Peut-&tre pourrait-on mieux voir alors que la contradiction entre la foi comme don
et la foi comme acte n’est pas chez Barth une contradiction logique, une aporie
gévitable et malheureuse, mais qu’elle témoigne d’une aporie constitutive de la foi
chrétienne elle-méme, et qu’il appartient a la théologie de s’effacer devant cette

aporie et devant sa dialectique spécifique? “
DENIS MULLER

HARVEY CoX, La séduction de l'esprit. Bon et mauvais usage de la
religion populaive. Traduit de l'américain par J. Henri-Marrou,
Paris, Le Seuil, 1976, 313 p.

L'auteur de La Cité séculiéve et de La féte des fous propose une nouvelle
fois des considérations originales et séduisantes ! Si la structure de son livre
parait logique et simple, le contenu est en revanche déconcertant par la richesse
des propos. En effet, tout y passe : Marx et la mariologie, la littérature et la
révolution en Amérique latine, la pollution et Mai 68, les messes folkloriques au
Mexique et la sexualité, le village tribal et l'icone électronique, etc. Sous la
plume féconde de l'auteur, tout cela se transforme en un projet culturel et
religieux global. Quel est ce projet ? — Comme l'indique le sous-titre de 1'ou-
vrage, Cox semble avoir découvert « la religion », plus particulierement 1'impor-
tance de la «religion populaire » (théme trés en vogue actuellement). Il s’en
fait I’apologete et estime que les prophéties de Bonhoeffer (et celles de La Cité
séculiére) doivent étre mises en question. L’auteur distingue trois formes de
religion : témoignages, religion populaire, codes de valeurs proposées par les
mass-media. « Deux sortes d’histoires sont particuliérement importantes
comme véhicules de l'expression religieuse. La premiére est 1'aufobiographie
ou « témoignage » par lequel le narrateur raconte... sa lutte contre les dieux et
les démons... Elle restaure I'unicité de la personne humaine » (p. 7). Cox raconte
donc dans une premiére partie de son livre son autobiographie spirituelle et
culturelle. « La deuxiéme fagon religieusement significative de raconter des
histoires est... la religion populaire. C’'est 1'histoire collective d'un peuple tout
entier ; une sorte de témoignage collectif. La religion populaire comprend
a la fois ce qui reléve du folklore, la religion des gens simples sous une forme
rudimentaire, et ce qui se passe en marge des institutions officielles de 1'Eglise,
avec les rites et les liturgies sauvages » (p. 8). C'est ce sujet qui forme le corps
et I'ame du présent ouvrage. Intériorité collective, la religion populaire est
la fagon pour un peuple de pleurer, de se souvenir et d’espérer, de résister et
de survivre (p. 109). Cox met donc en valeur un élément de 1’analyse marxiste
de la religion, celui de la protestation, disant que la religion n'est pas toujours
opium mais aussi un stimulant et concrétement une forme de piété en cours
de radicalisation (ex. la mariologie en Amérique latine) a exploiter pour un
projet de libération. Les exemples de Gandhi, M. L. King, Camara et d’autres
montrent que «l'idée marxiste de la religion comme moyen d’oppression ne



196 BIBLIOGRAPHIE

saurait étre justifiée par l'expérience actuelle » (p. 120). Freud et Marx dénon-
caient une perversion démoniaque de la religion mais non la religion elle-méme
qui constitue une force d’émancipation a notre époque. Le troisiéme type de
religion, celui de la religion codée, systématisée, contrdlée et distribuée par des
spécialistes, consiste en un systéme de signaux. Si les grandes religions sont en
effet un mélange d’histoire et de signaux, une affreuse distorsion de 1’équilibre
entre histoire et signal, foi populaire et religion des clercs s’est malheureuse-
ment établie. Selon Cox, la principale menace contre le témoignage dans la
religion provient actuellement de la religion que proposent les mass-media. Les
productions télévisées et la propagande ont une telle emprise sur les gens, leurs
décision, perception et conduite, qu’elles sont des formes déguisées de religion.
C’est justement ce que Cox appelle « séduction de 1’esprit » : quand le signal se
fait passer pour un témoignage et manipule les instincts religieux naturels de
I’homme pour les contrdler et les dominer, la religion ne peut plus remplir sa
mission qui est d’affranchir cet homme des forces extérieures et de leur emprise
abusive. Dans la troisi¢me partie de son livre, I'auteur va donc proposer quelques
directives visant 4 rétablir un juste et sain équilibre. — Je reconnais que Cox
a quelque chose de poétique et de prophétique. Quant & savoir si la religion
populaire pourra guérir le monde, je reste sceptique, d’autant plus que les
propos souffrent de défauts méthodologiques : pourquoi n'y trouve-t-on jamais
une référence a Gramsci; pourquoi les arguments critiques de Marx jusqu’'a
Barth et a la sociologie institutionnelle ne sont-ils jamais examinés et réfutés
de fagon sérieuse ? Je ne m’arréte pas a la définition de la théologie donnée
par Cox : une réponse a la religion et « une forme de jeu » (p. 305). La question
capitale me parait étre la suivante : comment arrive-t-on a distinguer la religion

opiacée de la religion libératrice ? RiLAUSPETER DLASER.

FraNz EICHINGER, Die Philosophie Jakob Senglers als philosophische
Theologie, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1976, 204 p.
(Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des neunzehnten
Jahrhunderts.)

Jakob Sengler (1799-1878), éléve de Mohler, Schelling et Baader et appar-
tenant au bas-idéalisme (Spdtidealismus, spekulativer Theismus, cercle autour
de I. H. Fichte et de Weisse) est aujourd’hui oublié. Les spécialistes de cette
époque salueront donc la parution du livre de Eichinger. Il traite surtout de la
philosophie de Sengler, qui fut d’abord professeur & Marbourg et ensuite &
Freiburg (i. B.), ol il enseigna avec succés. Nous lui devons d’importants
ouvrages sur l'idée de Dieu et la théorie de la connaissance. Il fut un des fonda-
teurs de la Zeifschrift fiir Philosophie und philosophische Kritik. — Sengler se
posait la question de savoir comment la connaissance arrive a se donner sa
forme vraie. Avec Baader il pose que cette forme n’est atteignable que si le
savoir est fondé dans 1’absolu. L’absolu en tant qu’identité pure du savoir et de
I’étre, c’est I'idée que Sengler reprend du Schelling de la derniére période. Mais
suivant Hegel, Sengler maintient que I’absolu n’est accessible que par le mouve-
ment interne du savoir méme. — Ce qui intéressera plus particuliérement le
lecteur de langue frangaise c’est le fait que Sengler, avant de commencer sa
carriére académique, fut rédacteur de la Kirchenzeitung fiir das katholische
Deutschland (1830 ss, plus tard : Religidse Zeitschrift fir das kath. D.), journal
comparable & L’avenir de Lamennais et de son cercle. Larevue de Sengler défendit
le point de vue exprimé par son confrére francais. On ne s’étonne pas d’apprendre



BIBLIOGRAPHIE 197

que Sengler fut un ami de Doellinger et s’opposa fortement au dogme de I'infail-
libilité papale, sans pour autant rejoindre le « vieux catholicisme ». — Eichinger
dessine avec prudence et attention la pensée de Sengler, un des derniers a essayer
une synthése entre christianisme et philosophie. La religion chrétienne y figure
comme religion absolue grace a une démarche philosophique qui présente la
philosophie de la religion comme accomplissement de toute philosophie.

KLAUSPETER BLASER.

Beck LeEwis WHITE, The Actor and the Spectator, New Haven,
London, Yale University Press, 1975, 142 p.

L’auteur de ce livre concis et clair est professeur de philosophie morale 3
I'université Rochester (New York) et spécialiste de la pensée philosophique
allemande (il est l'auteur d'un Commentary on Kant’s Critic of practical
Reason et d’une Early German Philosophy). L'ouvrage contient le texte d’une
série de conférences faites a Yale en 1974 autour de la pensée de Cassirer, 4 qui
L. W. Beck doit ses idées directrices; on y trouve proposé, comme esquisse
d’une philosophie de l’action, «a dramaturgical model for the understanding
of action », dans la perspective développée en particulier par K. Burke (4
Grammar of Motives, 1941), E. Goffmann (The Presentation of Self in every day
Life, 1949) et M. Natanson (Man and Actor, 1966). A la vision « scientifique »
de ’'homme comme rouage de la machinerie cosmique s’oppose une conception
« humaniste » de la liberté humaine et un nouvel éclairage est donné, i l'aide
d’arguments modernes, a 1'idée de ’homme comme agent autonome, comme
auto-création, morale et libre. L'argumentation est la suivante. Le concept de
machine pensante est contradictoire ; les modes de la connaissance de soi et
d’autrui révélent une asymétrie fonciére et philosophiquement importante,
dont rend compte un modele « théatral » : chacun est a la fois spectateur, lieu
d’une perspective explicative sur l’action, et acteur, mais les deux roles ne s’inter-
changent pas et les modes d’explication varient. « Avoir une raison » est un
critére pour comprendre l’action et le « scénario » du jeu scénique (« plot ») —
le contexte de l'explication — fournit les conditions de la compréhension

de sa propre action et de celle d’autrui. MARIE-]EANNE BOREL

BERTRAND PIERRE, L’oubli. Révolution ou mort de I'histoirve, Paris,
PUF, 1975, 182 p.

Publié avec le concours du conseil canadien de recherches sur les humanités
et sous I’égide de F. Chitelet, G. Deleuze et O. Revault d’Alonnes, ce livre est
une méditation sur ¢ la rupture de l'événement » (p. 162). Oublier, c’est vivre
I'instant, I’événement, ’intensif, la discontinuité. Mais parler de 1'oubli suppose
une étude des relations entre 1’oubli, la mémoire et I'histoire (1'extensif, la conti-
nuité), un tout complexe, une réalité aux multiples facettes ; poser la question
de l'oubli, c’est poser celle de la mémoire et de 1'histoire, car I’oubli est, en lui-
méme, «sans question» (¢une solution aux problémes posés hors de luiy,
p. 177). Ainsi, d’'une part mémoire et histoire sont des moyens, nécessaires pour
« voir » ’oubli, le penser ; mais, d’autre part, poser la question de l'oubli est un
biais théorique pour se saisir de l'articulation des dimensions temporelles de
I’existence (de la coexistence de l'intensif et de 1'extensif). Or développer une
réflexion dans ce sens suppose un renversement des perspectives classiques.



198 BIBLIOGRAPHIE

I1 faut d’abord renoncer & la dichotomie qui renvoie la mémoire au psycho-
logique et I'histoire au sociologique : la mémoire a des formes qui sont indépen-
dantes de son ¢ porteur » (individu, institution,...) ; ilen va de méme de I’histoire
(personnelle, sociale,...) ; traiter de 'une et de 'autre catégorie sous l’angle de
I'oubli opére leur « désanthropologisation » et les fait voir en tant que réalité
sut generis, ol temps, mémoire et histoire, « sujet » et « objet», ne sont plus
distingués et dont il faut dégager les structures et éclairer les multiples apparen-
ces. Freud et Hegel ont subordonné l'oubli a la mémoire (a 1’identité person-
nelle) et & l'histoire (« une réalité établie comme passé éternisé »). Inverser
I'ordre de la subordination ouvre sur une analyse de 1’« intempestif » (Nietzsche,
Proust, Beckett) ot «’oubli, qui apparait de prime abord n’avoir pas plus de
consistance qu'un fantéme, s’avere rapidement faire tourner autour de lui le

temps et l'histoire» (p. 3). MARIE-JEANNE BOREL.

Eike-HENNER W. KLUGE, The practice of Death, New Haven and
London, Yale University Press, 1975, 250 p.

Professeur-associé au Département de philosophie de 1'Université de
Victoria, I'auteur est spécialiste de 1’éthique biomédicale. Partant de la consta-
tation que nous assistons & une remise en question générale des valeurs en ce
domaine, il s’efforce d'y porter reméde par des moyens strictement rationnels.
Abordant successivement l’avortement, le suicide, l’euthanasie, 1'infanticide
et le sénicide, il fait apparaitre a leur propos les présupposés qui commandent
les tendances qui s’affrontent aujourd’hui en ces matiéres. Dans chaque cha-
pitre, il expose 1’état du probléme, puis les positions traditionnelles, puis celles
de la «nouvelle morale » et enfin s’efforce de formuler une solution cohérente.
Celle-ci se rapproche plutét du traditionalisme, mais ce n’est point, souligne-t-il,
par attachement au passé, mais par rigueur philosophique. En effet, le relati-
visme moral qui part de I'évolution des meeurs ne saurait s’autoriser d’une
analyse descriptive pour en tirer des impératifs ; et quand la « new morality »
s’inspire de l'utilitarisme, elle se heurte a la difficulté qu’a toujours rencontrée
la prétention a calculer ce qui va produire la plus grande quantité de bien ou
de mal pour l'individu ou la société : difficulté pratique de toute prospective,
difficulté aussi de définir bien et mal. C’est donc a chaque fois a la valeur absolue
de I'étre personnel qu’il faut revenir et se demander si tel acte y porte atteinte
ou non, s’il est un meurtre ou non. Mais encore faut-il définir & quel moment un
étre est déja ou est encore personnel. Kluge répond que c’est dés le moment et
jusqu’au moment ot un étre fait preuve d’'une perception rationnelle permettant
une communication avec d’autres étres semblables, fiit-ce au niveau ol elle
existe par exemple entre des animaux comme les dauphins. D’oll, en matiére
d’euthanasie, le critére de I’encéphalogramme plat comme attestation qu'une vie
personnelle n’existe plus et, par analogie, la possibilité de considérer que 1'em-
bryon n’est pas encore une personne, de sorte que l'interruption de son existence
ne constitue pas encore un meurtre ; une solution de délais se justifie donc
mieux dans la législation que toutes les solutions reposant sur des « indications »,
qui ne paraissent pas probantes a 1’examen. — L’auteur excelle & montrer que
les positions qu’il réfute entrainent des conséquences logiques intenables ;
il leur reproche aussi de reposer sur des prémisses non démontrées, notamment
en ce qui concerne les croyances religieuses. A vrai dire celles qui sont ici décrites
apparaissent surtout comme des postulats de théologie naturelle ; la spécificité



BIBLIOGRAPHIE 199

d’une foi évangélique n’est guére pergue. De plus, on voit mal comment I'auteur
lui-méme pourrait échapper a la nécessité d'un indépassable ; il le laisse entendre
finalement, aprés avoir manifesté longuement une confiance sans réserve dans
la rigueur des syllogismes. ' Louts RUMPF.

ANDRE JACOB, Introduction a la philosophie du langage, Paris, NRF
(Gallimard), 1976, 450 p. (Idées.)

Il est extrémement difficile de rendre compte de ce livre, car il s’agit 1a
d'une « somme » Je veux dire que l'auteur a cherché a tenir compte de trois
exigences tres difficilement conciliables. Premiérement il aimerait n’avoir
oublié aucun auteur important, ce qui est presque une gageure si I’on songe
a l'abondance de la littérature, de niveau scientifique ou non, consacrée au
probléme du langage. Deuxiémement, 'auteur aimerait que le phénoméne
«langage » se voie éclairé sous tous ses aspects, de fagon que son livre en donne
une image qui devienne, a la limite, coextensive a la réalité. Enfin M. Jacob
tente de présenter la quasi-totalité des méthodes, ou plutdt des « approches »
requises lorsque quelqu’un, prenant du recul face au langage, non seulement
se demande ce qu’il est, mais demande de surcroit comment il pourrait chercher,
et finalement savoir, ce qu'’il est. — L’originalité de M. Jacob est donc d’abord
de n'avoir pas « pétrifié » le langage, c’est-a-dire de n’avoir pas décidé a prior:
qu'’il serait une «chose» proposée a l'investigation comme un objet inerte.
L’originalité de M. Jacob consiste aussi a n’avoir pas voulu juger, ni préjuger de
la meilleure, ou de la seule fagon d'approcher méthodiquement le phénoméne
du langage. Il a ainsi mis en ceuvre, au fond, une double révolution coperni-
cienne : il tourne autour d’un objet (le langage) en multipliant les fagons de
I’aborder, mais en méme temps le langage « tourne » autour de l'approche, en
devenant chaque fois le corrélat différencié d’une approche particuliére définie
méthodologiquement. Le langage apparait alors au terme de l'enquéte de
M. Jacob comme un « phénomene », c’est-a-dire comme quelque chose qui ne
se voit jamais entiérement objectivé, ni jamais réduit & un pur instrument
mental détaché du réel. A cet égard, le livre de M. Jacob est une « phénoméno-
logie in actu » du langage — quoique, dans son aspect extérieur, il présente trop
visiblement l’aspect d’'une somme — je dirais a la limite d’une Compifation.
Peut-étre (ce sera ma réserve) M. Jacob n’a-t-il pas su toujours trancher avec
suffisamment de courage ce qui, dans les écrits auxquels il se référe, doit étre
déclaré vraiment comme trés important — et ce qui ne doit pas 1'étre. —
Finalement, le livre de M. Jacob peut étre utilisé comme un cours dispensant
une masse d’informations. C’est a ce titre que certainement il rendra le plus
de services. La bibliographie occupe 20 pages serrées, et deux index (des noms
et des thémes) facilitent la consultation de cet instrument de travail.

J.-CLAUDE PiIGUET.

CHARLES MOELLER, Littérature du X Xe¢ siécle et christianisme, t. V,
« Amours humaines », Paris, Casterman, 1975, 355 p.

Ce cinquiéme volume du monumental panorama de la littérature de notre
siecle que Mgr Moeller entreprit il y a maintenant plus de vingt ans ne le ceéde
en rien aux précédents. Il groupe six études denses, percutantes, intelligentes
autour du théme de 'amour humain, consacrées a des auteurs tous plus ou



200 BIBLIOGRAPHIE

moins éloignés de la foi chrétienne : Frangoise Sagan, B. Brecht, Saint-Exupéry,
Simone de Beauvoir, P. Valéry et Saint-John Perse. Les auteurs sont admirable-
ment servis par Mgr Moeller, qui se garde d’en faire des chrétiens malgré eux,
mais qui les écoute fraternellement pour percevo1r parfois I’écho de ’amour de
Dieu dans nos amours humaines. YVES BRIDEL.

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

CH. PEReELMAN, L. OLBRECHTS-TYTECA, Traité de I'argumentation.
La nouvelle rhétorigue, 3¢ édition, Bruxelles, Editions de 1'Uni-
versité de Bruxelles, 1976, 734 p.

On sait que cet ouvrage a ressuscité 1'étude de l'argumentation dans les
domaines ol ne régnent pas la nécessité et 1’évidence pures, mais le vraisem-
blable et le plausible. Ce sont justement les domaines ou s’exerce la plus grande
partie de notre activité intellectuelle, y compris, disent les auteurs contre
Descartes, celle du philosophe.

SAMUEL DuBUIS et ANDRE ScHMUTZ, Pully. L’église du prieuré.
Evocation historique et architecturale, édité par I’ Association parois-
siale de Pully-Village et Paudex, 1976, 36 p.

Monographie agréablement écrite et ornée de photographies, que les
auteurs consacrent avec piété a l'une des belles églises de la région lausannoise.



BIBLIOGRAPHIE

LIVERSTOORN 5 5 5 G i i f i s B s i g oo b s o oo oot e e o e B s e e

1. SCIENCES BIBLIQUES

A. Lemaire: Inscriptions hébraiques. T.I. (F.Bron) . . .. ... ... ......
H. Frankemolle: Jehwebund und Kirche Christi (D. Marguerat) . . .. ... ..
D.-A. Koch: Die Bedeutung der Wundererzdhlungen fiir die Christologie des

Markusevangeliums (C. Senft) . . .. ... ... v uennmnnn.
P. Lamarche: Révélation de Dieu chez Marc (C. Senft) . . ... .........
L ’Evangile selon Marc. Tradition et rédaction (C. Senft) . ............
F. Belo: Lecture matérialiste de I'Evangile de Marc (T. Benotmane) . . . . . . .
G. Gaeta: [l dialogo con Nicodemo (L.von Auw) . . . . ... .o ....
A. Moda: Il problema dell’autorita politica secondo Rom. XIII, 1-7 (L. von

BRI L i b, S5 o T N v o T sl i vt B
E. Albrecht: Zeugnis durch Wort und Verhalten (F. Grandchamp) . .... ..

2. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Pseudo-Boéce: De disciplina scolarium (R. Imbach) . . .. ... .........
P. Addante: Alessandro Marini e la polemica su Pierre Bayle nella filosofia dell

OO L OB AW 5 ia vn aa b Binl awn & mw ok € w e e e
W. Sparn: Wiederkehr der Metaphysik (D. Miiller) . . . .. ... ... ......
M. Welker: Der Vorgang Autonomie (D.Miiller) . . . . . .. .. ... ... ...
M. Manganelli: Il pensiero di Ernest Naville (L.von Auw) . .. .........

3. THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE CONTEMPORAINES

G. Antaine ote.: BxeoesiiP GIREY . 5 i o s veia i e e a4 b
V. Subilia: Sola Scriptura (A.Moda) . . .. ... . .. . ..
L. Bouyer: Religieux et clercs contre Dieu P.Gisel) . ..............
G. Alberigo, etc.: Constitutionis Dogmaticae Lumen Gentium Synopsis histo-
rCa (F=J. von AIMEN) .. . ) o5 do D, s ae ook b e i e e e 8 s e
P.-L. Carle: Consubstantiel et transsubstantiation (J. Parain-Vial) . ... .. ..
Y. Labbé: Humanisme et théologie P.Gisel) . . . . .. . .o v v v v u...
M. Légaut : Mutation de I’Eglise et conversion personnelle (C. Bridel) . . . . . .
XX lat Akademii Teologii Katolickiej (Z.Marzys) . . . . . . v v v v v v v v v o
A. Moda: La dottrina della elezione divina in Karl Barth (L. von Auw) . . . . .
W. Groll: Ernst Troeltsch und Karl Barth (D.Miiller) ... ............
H. Cox: La séductionde Uesprit (K. Blaser) . ... ... .. iuiueuuuen..
F. Eichinger: Die Philosophie Jakob Senglers als philosophische Theologie
R BREEE) 0 o e N e a1 e
B. L. White: The Actor and the Spectator M.-J.Borel) . . .. ..........
B. Pierre: L 'oubli. Révolution ou mort de l'histoire (M.-J.Borel) . ... .. ..
E. H. W. Kluge: The Practice of Death (L.Rumpf) . ...............
A. Jacob: Introduction a la philosophie du langage (J-C. Piguet) . .. ... ..
C. Moeller : Littérature du XX¢ siécle et christianisme. T. V. (Y. Bridel)
Notices bibliographiques. . . . . .« v o v v tv v ottt s s e v e RS

176

177
178

178
179
179
180
182

182
183

183

184
185
186
187

187
188
188

189
190
191
192
192
193
194
195

196
197
197
198
199
199
200

Ont collaboré a ce numéro 1978 — II:

Monsieur Miklos Vetd, Université d’Abidjan, Poste 396 (Cote d’Ivoire)
Monsieur Lucien Jerphagnon, 9, allée de la Chataigneraie, F-95150 Taverny
Monsieur Daniel Marguerat, Villa Wakonda, 1315 La Sarraz

Monsieur Carl-A. Keller, Les Morettes, 1052 Le Mont

Monsieur Joseph-Marie Sauget, Biblioteca Vaticana, Citta del Vaticano, Rome
Monsieur Klauspeter Blaser, 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lausanne
Monsieur Albert de Pury, Cité de I’Ouest 2, 2006 Neuchdtel

Monsieur Pierre Gisel, 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lausanne




	Bibliographie

