
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

A. LEMAIRE, Inscriptions hébraïques, t. I. Les ostraca (Littératures Sciences

anciennes du Proche-Orient, 9), Paris, Le Cerf, 1977,304 p. bibliques

Après les Documents araméens d'Egypte du P. Grelot, la collection patronnée
par l'Ecole biblique de Jérusalem publie un nouvel ouvrage consacré à des textes
qui n'ont rien de "littéraire", mais n'en sont que plus précieux pour qui s'intéresse
au Proche-Orient ancien, car ils constituent un témoignage direct sur maints aspects
de la vie quotidienne, économique, sociale, juridique, religieuse, et parfois même
sur l'histoire de ces époques lointaines. L'auteur, chargé de la publication des inscriptions

hébraïques dans le Corpus inscriptionum semiticarum, a rassemblé les ostraca
(tessons de poterie sur lesquels on écrivait à l'encie) de l'époque royale, antérieurs
donc à la prise de Jérusalem en 587 av. J.C. Son ouvrage est divisé en quatre parties:
la première est consacrée aux ostraca découverts à Samarie en 1910 lors des fouilles
américaines. Cette centaine de documents relatifs à la production des domaines

royaux (vin et huile) peut se dater des règnes de Joas et de Jéroboam II (1er quart du
VIIIe siècle). L'étude paléographique, philologique et onomastique (noms de

personne et noms de lieu) en est conduite avec une minutie qui pourra déconcerter le

profane, mais qui seule permet de faire parler ces textes laconiques: grâce à eux,
l'auteur peut dresser une carte administrative du territoire de Manasse sous la monarchie.

Avec les ostraca de Lakish, importante place forte du royaume de Juda, qui
sont de peu antérieurs à la destruction de la ville en 587, on a affaire à de véritables
lettres adressées pour la plupart à un certain Yaôsh, qui devait être le chef de la

garnison ; elles nous renseignent sur l'organisation militaire de la région et l'atmosphère
qui y régnait à la veille de l'invasion chaldéenne de 589. La troisième partie rassemble
les ostraca d'Arad, une forteresse du Négeb, qui ont été publiés en 1975, en hébreu

moderne, par Y. Aharoni. Ces documents appartiennent à six couches archéologiques
différentes, qui s'étendent du Xe au début du VIe siècle avant J.C; mais les plus
anciens sont le plus souvent illisibles. Un groupe de seize ostraca forme les "archives

d'Elyashib", le chef de la forteresse, et ont trait au ravitaillement des meicenaires

grecs (les Kittim) cantonnés dans la région; ce sont les comptes du mois précédant
la destruction d'Arad par des bandes edomites lors de la première invasion de

Nabucodònosor: on peut donc les dater de janvier-février 597. L'un d'eux fait mention
d'un temple de Yhwh, sans doute le temple de Jérusalem. La quatrième partie
regroupe des ostraca trouvés en divers lieux, Samarie de nouveau, Jérusalem, Béer-

Shéba, etc. Le plus émouvant de toute la collection est sans doute l'ostracon de

Mesad Hashavyahu, de la fin du VIIe siècle, qui nous a transmis la plainte d'un
moissonneur auquel le contremaître avait confisqué son manteau. En conclusion, on ne

peut que regretter, avec l'auteur, que la formule de la collection n'ait pas permis
d'inclure le texte même des ostraca, ce qui aurait fait de ce volume un outil de travail
parfait. Tel qu'il est, il pourra cependant intéresser l'historien aussi bien que le bibliste,
et tout lecteur curieux de l'ancien Israël. FRANÇOIS BRON



178 BIBLIOGRAPHIE

HUBERT FRANKEMÖLLE, Jahwebund und Kirche Christi. Studien zur
Form- und Traditionsgeschichte des "Evangeliums" nach Matthäus

(Neutestamentliche Abhandlungen, 10), Münster, Aschendorff, 1974,
X + 429 p.

Dans cette importante thèse de doctorat, l'auteur défend une interprétation pour
le moins originale de l'ensemble de la théologie matthéenne. Le problème théologique
spécifique auquel Matthieu se trouve confronté réside pour lui dans la relation entre
Israël et l'Eglise: comment interpréter la discontinuité historique provoquée par
l'échec d'Israël, tout en maintenant la continuité théologique des promesses
vétérotestamentaires et de la fidélité de Dieu à son peuple? Le thème théologique élu par
l'évangéliste pour maîtriser cette problématique est celui de l'alliance ; l'emploi répété
de la catégorie "avec" (Mt 1,23; 17,17; 18,20; 26,29; 26,38.40; 28,20) révélerait le

fondement donné par Matthieu à son ecclésiologie : une théologie de l'alliance. La
relation entre l'alliance de Yahveh et l'Eglise du Christ est dès lors considérée comme
le thème constitutif de l'argumentation matthéenne, auquel sont ordonnées aussi

bien la théo-logie (constante historique de l'offre du salut) que la christologie (médiation

de la nouvelle alliance), l'ecclésiologie (le nouveau peuple de Dieu) et l'éthique
(fidélité du peuple à l'alliance). Pour Frankemölle, la forme littéraire du prologue
(Mt 1-2) et de l'épilogue (28,16-20) révèle que Matthieu élabore non un "évangile"
au sens de Marc, mais une œuvre littéraire d'interprétation de l'histoire; dans cette
entreprise, visant à mettre en œuvre la continuité historico-salutaire entre Israël et
l'Eglise, l'historiographie deutéronomiste et chroniste a fourni à l'évangéliste un modèle
herméneutique et httéraire adéquat. - Il faut le dire, cette tentative de ressaisir

l'ensemble de l'évangile matthéen dans la catégorie de l'alliance n'emporte pas l'adhésion

; les bases conceptuelles de cette thèse sont bien trop fragiles, si l'on considère
en outre l'absence du terme alliance et du formulaire stéréotypé de l'alliance chez
Matthieu. Or les thèmes constitutifs de l'argumentation rédactionnelle sont signalés

par l'usage répété d'une conceptualité univoque (loi, obéissance, jugement, suivance,
etc.). On pourrait ajouter également que l'évangile matthéen résiste à cette vision
d'une œuvre littéraire élaborée sans référence à une situation ecclésiale concrète ; la

thématique de la Loi et les récits de controverse révèlent en effet une indéniable
polémique à l'égard du rabbinisme contemporain. Le mérite de ce travail réside
certainement, au demeurant, dans la recherche et l'exploitation systématique des parallèles

thématiques et terminologiques entre Matthieu et les traditions histoiiques de

l'AT ; à ce titre, sa contribution à la recherche est à signaler.

DANIEL MARGUERAT

D.-A. KOCH, Die Bedeutung der Wundererzählungen für die Christologie
des Markusevangeliums, Berlin, de Gruyter, 1975,217 p.

L'auteur s'interroge sur la fonction et la signification des miracles dans l'Evangile
selon Marc. Sont-ils, dans le contexte d'une "théologie de la croix", des éléments de

la tradition qui embairassent l'évangéliste et qu'il s'efforce de neutraliser par les

"consignes de silence" que Jésus donne aux miraculés? Sont-ils au contraire hautement

appréciés de lui, les consignes de silence n'ayant d'autre but que d'en rehausser

le vif éclat? Ou bien encore: le Jésus faiseur de miracles est-il - à l'opposé d'une

théologie de la croix — "l'homme divin à demi mythique" d'une "théologie de la

gloire"? - A l'issue d'une analyse minutieuse des histoires de miracles (p. 42-159)



BIBLIOGRAPHIE 179

destinée à mettre en évidence le travail rédactionnel de l'évangéliste, K. constate
d'une part que ces récits remplissent indéniablement une "fonction positive... poui
la christologie de l'Evangile de Marc" (p. 188), d'autre part qu'ils sont l'objet,
systématiquement, d'une "interprétation critique" (p. 182), qui les intègre par des procédés

divers au plan global de l'Evangile, dont on a dit qu'il est une Histoire de la
Passion avec introduction détaillée. - L'auteui est-il parvenu à donner des faits
textuels une exphcation pleinement satisfaisante? Est-il exact de dire que l'évangéliste

ne veut reconnaître aux miracles qu'une fonction subsidiaire, comme démonstration

de l'autorité de l'enseignement de Jésus? Ne sont-ils pas en eux-mêmes des

actes significatifs? Et suffit-il de dire que par son "interprétation critique", qui
soustrait constamment les miracles à une appréhension immédiate, l'évangéliste
signale qu'une connaissance vraie du Christ n'est pas possible "avant Pâques et sans
la Passion" (p. 186)? Aucun récit de miracle ne qualifie de provisoire ou d'insuffisante

la révélation qui en jaillit, mais tous, d'une manière ou d'une autre, suggèrent
le mystère de la personne du Christ! Ne doit-on pas dire aussi qu'on ne peut
comprendre l'Histoire de la Passion de Marc, si on n'a compris d'abord pourquoi les miracles,

faits pour révéler aux hommes le Fils de Dieu, ne suscitent qu'adhésion suspecte,
ou incompréhension, ou hostilité? - La pagination d'une douzaine de feuillets est
brouillée: lire p. 19, 28-29, 22-27, 20-21, 30...

CHRISTOPHE SENFT

PAUL LAMARCHE, Révélation de Dieu chez Marc (Le Point théologique,
20), Paris, Beauchesne, 1976,159 p.

L'ouvrage n'est pas une monographie. L'auteui veut donner une "vue générale sur
l'Evangile de Marc" pai l'étude détaillée de "quelques passages importants", quatre
tirés des chap. 1-5, trois des chap. 14-16. On est un peu inquiet quand il annonce
qu'il va essayer "tour à tour les quelques(l) vingt méthodes et plus qu'on peut utiliser
en exégèse" (p. 5). Cette pluralité, malgré un fond solide de bonne méthode
historico-critique et des idées claires sur les présupposés d'une interprétation fondée

(p. 7-25), suscite chez le lecteur l'impression qu'on cherche à faire mousser le texte -
qui n'en a nullement besoin. La recherche "spirituelle"se faitparfois, nous semble-t-il,
aux dépends de la rigueur de l'analyse "scientifique", et c'est dommage. L'auteur
croit découvrir dans le second Evangile une christologie de la "kénose" ; sans doute
at0rt' CHRISTOPHE SENFT

L'Evangile selon Marc. Tradition et rédaction (Bibliotheca Ephemeridum
Lovaniensium XXXIV), Gembloux, Duculot, 1974, 594 p.

Cet imposant volume contient les rapports de la 22e session des tournées Bibliques

de Louvain, 31 août - 2 septembre 1971, vingt travaux sur les relations entre

l'Evangile de Maie avec les autres Evangiles, ses sources et sa rédaction, ainsi que sur

des points particuliers d'exégèse et de théologie maicienne. Chacun mériterait d'être
présenté et discuté. On ne peut ici que donner une idée de l'intérêt du volume et de

ses multiples perspectives pai de rapides remarques sui quelques-uns d'entre eux. -
J.M. Robinson (p. 11 ss.) fait la tentative intéressante et originale de distinguer les

Ugnes diveises de l'évolution du genie Evangile, afin de situer Marc sur une "trajectoire"

particuhère de cette évolution. Comme lean, il s'oppose à la tendance, présente



180 BIBLIOGRAPHIE

dès le début et fort dangereuse (elle ouvre la porte à l'aberration gnostique), à centrer
la prédication sur le Christ glorifié, en oubliant Jésus et son histoire. W. Hendriks
(p. 35 ss.) tire de l'emploi du présent historique dans Marc des conclusions étonnantes:
dans sa forme définitive, le second Evangile date du début du 2e siècle et c'est Luc
qui est, des Evangiles canoniques, le plus ancien! D.L. Dungan (p. 179 ss.) veut
remettre en honneui la thèse de Griesbach: Marc est un digest tardif (2e s.) de
Matthieu et Luc ; il répond - comme le Diatessaron de Tatien et la compilation de

Marcion - à un besoin "réactionnaire" d'harmonisation. Sans nier la primauté d'un
"proto-Marc", M.E. Boismard (p. 93 ss.) croit déceler des influences de Matthieu sur
le second Evangile, sauvant ainsi, au moins en partie, la vieille thèse de la primauté de

Matthieu - thèse que F. Neyrinck (p. 103 s.) s'efforce de démolir avec méthode et
précision. P. Mourlon-Beernaert (p. 241 ss.) présente une analyse structurale de

Me 14,17-52, pas très convaincante. Il n'est pas nécessaire qu'une structure existe,

pour qu'un bon structuraliste la découvre... /. Lambrecht (p. 269 ss.) offre une
importante étude du chapitre des paraboles, Me 4, mettant en évidence, par une
analyse peispicace des différentes parties du texte, la liberté avec laquelle l'évangéUste

use des données de la tradition et la cohérence de son projet théologique. A-t-il
vu assez clairement que le mystère de la Parole et de sa perception par l'auditeur est
le thème de ce chapitre? Mentionnons enfin l'article que K. Aland, un des meilleurs
connaisseurs des problèmes du texte du Nouveau Testament, consacre à la "finale
de Marc" (p. 435 ss.). L entend montrer non seulement que Me 16,8 est le dernier
verset authentique du second Evangile, mais aussi qu'il en est la fin authentique. Il
a peut-être raison. Mais ne sous-estime-t-il pas le problème que pose une fin aussi

abrupte, quand il déclare que dans les années où Marc écrivait il était normal de

parler de Pâques sans raconter les apparitions du Ressuscité?

CHRISTOPHE SENFT

FERNANDO BELO, Lecture matérialiste de l'Evangile de Marc. Récit -
Pratique -Idéologie, 3e éd.,Paris, Le Cerf, 1976,415 p.

Rien dans ce texte n'est neutre. L'"intérêt" sous-jacent à tout projet herméneutique

est explicite dans l'introduction: rendre possible la confrontation entre une

pratique révolutionnaire et une pratique chrétienne ne se voulant plus religieuse. -
La première partie est une étude sur le concept de production (forme d'articulation
entre les forces productrices et les rapports de production). Belo reprend la thèse

althussérienne d'un invariant inhérent à toute formation sociale historique: une base

économique, des formes juridiques et politiques, des formes idéologiques. Il recourt
de plus à la notion d'interdits élaborée par G. Bataille (interdits mis en place pour
réprimei les pulsions qui tendent à perturber le procès de production). L'ensemble de

ces interdits constitue l'ordre symbolique. La subversion vise à réanimer les corps
jusqu'ici soumis à la répression exercée par cet ordre symbolique. - La deuxième

partie est une application de la théorie élaborée au chapitre précédent: 1) à l'ordre
symbolique de l'ancien Israël. Le rédacteui final du Pentateuque a réuni deux systèmes

d'interdits distincts et opposés (le système de la dette et du don de source
élohiste-deutéronomiste qui appartient à la vieille éthique nomade égalitaire et le

système de la souillure et de la pureté élaboré par la classe sacerdotale). Le premier
système a été soumis au second qui valorise le métaphysique au détriment du
transformable. La dialectique qui les engage relève pour Belo de la lutte des classes.

2) à la formation sociale de la Palestine au premier siècle, où l'on peut distinguer



BIBLIOGRAPHIE 181

deux modes de production: en Judée, le subasiatisme, opposition entre la classe

paysanne et la classe dominante qui se confond avec l'Etat; ce dernier contrôle les

échanges et prélève une grande paît du surproduit ; en Galilée, l'esclavagisme, mode
de production qui domine sur toute la Palestine du fait de son intégration dans

l'Empire romain. Le Temple de Jérusalem est le centre de la vie nationale juive au

niveau économique (comme trésor des finances publiques), au niveau politique
(comme siège de l'appareil d'Etat) et au niveau idéologique (comme lieu de la
présence de Dieu). La destruction du Temple, en 70, entraînera l'effondrement de l'Etat
juif. La lutte des classes se traduit, au plan politique et au plan économique, par des

épisodes de guérilla contre l'occupant, qui impose à la population un très lourd tribut,
et contre la classe dominante qui lui est soumise. La guérilla est menée par un
mouvement réformiste (qui ne remet pas en cause le Temple-Etat) : les Zélotes. On

retrouve la même contradiction au niveau idéologique dans la littérature apocalyptique

élaborée par les scribes pharisiens et rejetée par les mouvements aristocratiques
sadducéens. Cette Uttérature décrit la venue d'un Royaume eschatologique où les

pauvres auront une place privilégiée. - La troisième partie est proprement exégétique.

Dans un texte de type mythique comme l'Evangile de Marc, l'analyse structurale

pourra être utile, mais Belo préfère utiliser autant que possible l'analyse textuelle,
teUe qu'eUe se présente chez R. Barthes deuxième manière (S/Z). Belo repère dans le
récit de Marc une contradiction structurale entre un récit intitulé "bonne annonce de

Jésus le Messie" et un discours théologique qui rature la pratique messianique de

Jésus. Le travail théologique (post-pascal) consistera par exemple à atténuer le
scandale du meurtre de lésus en le lisant comme une "mort pour les péchés des

hommes". - La quatrième partie est un essai d'ecclésiologie matérialiste. Elle repiend
les résultats de l'exégèse. La piatique de Jésus se situe à tiois niveaux: 1) la pratique
des mains - niveau économique - la charité: pai ses mains, Jésus ramène les corps
souillés à la vie (subversion du système de la souillure) et partage le pain. Priorité est

faite ici au don: les biens de consommation ne sont pas saisis en teimes de valeur
d'échange, mais en termes de valeur d'usage. 2) la piatique des pieds - niveau politique

- l'espérance. Les déplacements de Jésus sont stratégiques et visent à supprimer
les rapports de parenté et de domination politique au profit de rapports ecclésiaux de

fraternité et de service. D'autre part, Jésus s'écarte de la foule qui veut en faire un
leader: il évite ainsi de recréer des rapports hiérarchiques. 3) la pratique des yeux -
niveau idéologique la foi. La foi lit la pratique de Jésus comme pratique subversive,
substituant le système de la dette à celui de la souillure. Le lieu d'articulation de ces

trois pratiques constitue l'espace d'ecclésialité auquel on accède par une conversion,
c'est-à-dire pai une lupture avec l'idéologie dominante. L'ecclèsia n'est pas une
communauté, mais une pratique - la pratique des disciples qui relaie la présence de Jésus

après son meurtre sur la croix. La pratique de Jésus n'est pas révolutionnaire, car
elle ne vise pas à une transformation du mode de pioduction par la prise du pouvoir.
Mais eUe se distingue de l'action réformiste des Zélotes, qui ne cherche pas à modifier
la structure de la foimation sociale en place. Elle se présente comme une stratégie
communiste internationaliste. L'ecclésialité communiste est le rassemblement des

pauvres sans riches, des disciples sans scribes, des jeunes sans adultes, des frères sans

pères; l'humble grain de sénevé qui produira un jour le Royaume. La parole de

lésus, semence qui contient sa propre réalisation, doit mourir pour que la plante (la
pratique de l'ecclèsia) naisse. EUe est aussi la puissance qui ramène les corps souillés
à la vie. - La démarche herméneutique de Belo vise donc à transposer un récit relatif
à un mode de production subasiatique dans un mode capitaliste ; le concept d'ecclèsia

est ici opérateur. La piatique de Jésus devient la grille de lecture de nos pratiques. Si



182 BIBLIOGRAPHIE

la révolution ne pouvait qu'échouer dans le subasiatisme, eUe s'impose pour le chrétien

dans une situation nouveUe, par exemple dans le mode de production capita-
Uste. — Je ferai en conclusion ces quelques remarques: Marx avait déjà présenté le
christianisme comme reflet de la détresse humaine, mais aussi comme protestation
de l'homme contre cette détresse. La tradition marxiste ne semble avoir retenu que
le premier aspect. En comprenant la pratique de Jésus comme subversive aux niveaux
poUtique, économique et idéologique, à l'aide d'une démythologisation politique qui
élimine la nature théologique (prédestination, christologie, sotériologie), Belo rend
caduque la critique classique du christianisme comme opium du peuple. Mais cette
démarche est-eUe légitime? Je me demande ainsi si l'on peut parvenir à la pratique
messianique de Jésus en évacuant le Christ? Ne faut-il pas partir de l'affirmation
sotériologique pour comprendre ce qui est le centre du message néotestamentaire

la lutte de Jésus contre les manifestations multiples du Néant [le Mal physique,
social et métaphysique])? Belo n'éUmine-t-U pas ce qu'il y a de plus subversif dans le
christianisme? L'horizon utopique défini par le théologique (christologie et sotériologie)

n'est-il pas un fondement plus sûr pour les luttes des chrétiens que l'échec d'un
révolutionnaire? - Sinon, pourquoi Jésus et pas Che Guevara?

THIERRY BENOTMANE

GIANCARLO GAETA, 77 dialogo con Nicodemo (Studi Biblici, 26),
Brescia, Paideia, 1974, 170 p.

Ce petit livre, dont la lecture est ardue pour qui n'est pas initié au structura-
Usme, jette un jour intéressant sur la christologie du IVe évangile. Elève de Cullmann
et patronné par l'Institut des sciences religieuses de Bologne, Giancarlo Gaeta connaît
bien les problèmes et la littérature concernant les écrits johanniques, littérature
qu'U juge un peu trop exclusivement germanique, avoue-t-il en passant. Mais il se

réfère aussi à plus d'un exégète français. Une analyse méticuleuse des structures de la

péricope Jean 11,23 à 111,22 l'amène à la découverte enrichissante de ce que représente

la foi au Christ, Fils de l'homme et Fils de Dieu, opposée à la foi basée sur des

signes extérieurs (miracles, or\tieïa). La nouveUe naissance que Nicodème, représentant

de la tradition juive, n'arrive pas à comprendre, est le passage d'un monde à un
autre, du sein maternel à la vie dans sa plénitude, des ténèbres à la lumière.

LYDIA VON AUW

ALDO MODA, Il problema dell'autorità politica secondo Rom. XIII,1-7.
Estratte da Nicolaus, 1973 (I), 2 (p. 261-313), Bari, Zonno, 1973, 53 p.

L'étude d'Aldo Moda pose des problèmes intéressants au sujet du passage Rom.

XIII,1-7, tant de fois cité comme une affirmation de l'origine divine de l'autorité
politique et comme un appel à une soumission absolue. Ce passage fait-il partie
intégrante de l'exhortation consacrée à l'amour vécu dans la communauté chrétienne
(Rom. XII.l qui se poursuit jusqu'à Rom. XIII.ll) ou est-il une interpolation concernant

la ligne de conduite de la diaspora juive ou du monde heUénistique à l'égard du

pouvoir romain? La réponse à cette question est liée à l'interprétation que l'on donne
des termes de Rom. XIII,1-7. Que signifient des mots tels qu'"exousiai, archai"? Ces



BIBLIOGRAPHIE 183

mots et beaucoup d'autres qui figurent dans notre passage peuvent être traduits en

latin par des mots désignant l'autorité politique: imperium, potestas; la correspondance

est frappante. Mais aiUeurs Paul emploie ces termes dans un sens différent: les

"exousiai" sont des puissances spiritueUes, angéUques ou démoniaques. Cullman,
Leenhardt et Aldo Moda après eux, approfondissent le sens de ce passage en admettant

sa double signification. La puissance politique n'est pas un ordre absolu, infrangible

de la création. EUe est comme la Loi, une chose bonne et agréable à Dieu, mais
eUe peut dégénérer et n'a qu'un pouvoir relatif et temporaire. Il faut tenir compte
aussi du moment où Paul écrit: la puissance de Néron est encore acceptable. Toute
"exousia" n'est réeUe et digne d'obéissance que si elle est soumise à Dieu.

LYDIA VON AUW

EVELIN ALBRECHT, Zeugnis durch Wort und Verhalten (Theologische
Dissertationen, Band XIII), Basel, Reinhardt, 1977, 236 p.

Non sans prolixité, cette thèse de doctorat montre que, dans la première épître de

Pierre aussi bien que dans les Evangiles, la prédication missionnaire inclut toujours le
dire et le faire, même si leur lien n'est pas décrit partout d'une manière identique. On
s'étonnera que l'auteur écarte la possibUité que le "bien" ou les "bonnes œuvres" des

textes néotestamentaires se réfèrent à des critères communs aux chrétiens et aux non-
chretiens.

FRANÇOIS GRANDCHAMP

PSEUDO-BOÈCE, De disciplina scolarium. Edition critique, introduction
et notes par Olga Weijers (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des

Mittelalters, XII), Leiden-Köln, E. J. Brill, 1976,189 p.

O. Weijers présente dans ce volume la première édition scientifique d'un traité
médiéval sur la vie scolaire. On disposait déjà de deux éditions - ceUe de la Patrologie

latine, vol. 64, et ceUe proposée par E. Ducei, Un saggio di pedagogia medievale,
Torino 1967 -, mais ni l'une ni l'autre ne répondaient aux exigences d'une édition
critique. Le De disciplina scolarium était destiné à initier ses lecteurs aux rudiments
de la vie scolaire. On y parle donc autant de la matière d'enseignement que du

rapport entre l'élève et son maître, des quaUtés d'un bon professeur que du savoir-
vivre d'un étudiant. Disciplina désigne par conséquent "tout ce qui concerne la vie
scolaire sous tous ses aspects" (p. 16). Les hommes de la Renaissance furent les

premiers à mettre en question l'attribution à Boèce. Ils léguèrent toutefois à la

critique moderne deux questions: s'il est en effet absolument impossible que Boèce

soit l'auteur de ce traité, qui l'a écrit et à quel moment? O. Weijers consacre à ces

deux problèmes une partie de son introduction et aboutit aux conclusions suivantes:
eUe préfère s'abstenir de formuler de nouvelles hypothèses quant à l'identité de l'auteur

(cf. p. 8). Si eUe reste très prudente quant aux réponses à donner à la question
de l'identité de l'auteur, eUe est plus affirmative quand U s'agit de déterminer le Ueu

et la date de rédaction de l'opuscule. Le De disciplina scolarium a été composé entre
1230 et 1240 à Paris, donc au moment du piemiei développement de l'Université.
L'édition du texte lui-même (p. 91-134) est accompagnée de précieuses notes (p. 135-

165) qui constituent un commentaire utile du texte et dépassent largement la simple
indication des sources. Pour établir le texte, O. Weijers a choisi un seul manuscrit

Histoire
delà
philosophie



184 BIBLIOGRAPHIE

(Cambridge Trinity CoUege 598) - le considéiant comme le meiUeur de la tradition
manuscrite - sauf pour des fautes évidentes qui sont corrigées grâce à quelques autres
mss. (cf. p. 36-37). Selon le jugement de l'éditrice cette méthode s'imposait, puisqu'il

était impossible d'établir des rapports significatifs entre les 136 manuscrits
découverts jusqu'à ce jour. L'apparat critique donne toutes les variantes réelles -
"C'est-à-dire ceUes qui déterminent un sens" (p. 37) - des mss. du XIIIe siècle

(23 en tout). Quatre appendices traitant de quelques sujets importants, un index
des mss., ainsi qu'un index des mots latins complètent l'édition de ce texte dont on
est heureux de posséder maintenant un texte fiable. Il suffît d'aiUeurs de jeter un
regard sur le nombre des mss. conservés pour se rendre compte de l'importance que
prend cette édition pour l'étude de la culture médiévale. Un écrit dont on possède

encore 136 manuscrits et un nombre considérable de commentaires (32) devait jouir
d'une assez grande popularité au Moyen Age pour retenir l'attention des médiévistes.
Le contenu phUosophique du traité est extrêmement pauvre comparé aux ouvrages
théologiques et phüosophiques de la même époque, mais cette édition est très
précieuse pour l'étude de bien des aspects de la vie scolaire non religieuse au Moyen Age.
EUe permet en outre de mieux connaître certains aspects de la mentalité d'un intellectuel

moyen au début du XIIIe siècle. On est d'autant plus surpris de constater que
cet opuscule est un des premiers textes connus où l'on rencontre l'expression natura
naturans. Avant de devenir un des termes clés de la pensée de Spinoza cette expression

désignant Dieu était assez courante chez les auteurs du XIIIe siècle (cf. p. ex.
Thomas d'Aquin, Somme théol. la Iae 85, 6). Si l'on peut être certain que l'auteur
du De disciplina scolarium n'a pas inventé cette notion, U est toutefois probable que
son ouvrage ait contribué à la répandre, notamment par l'intermédiaire de l'encyclopédiste

Vincent de Beauvais, pour qui ce traité est une source importante (cf. à ce

propos p. 32). - Le lecteur de la présente édition est amené à se demander si un
examen plus poussé des témoins du texte n'aurait pas pu fournir de nouveaux éléments

pour l'édition, cai à vrai dire l'auteur se contente de la description des manuscrits
(p. 39-88). Une seule note à la page 36 nous renseigne sui des rapports possibles
entre les mss. L'affirmation "qu'U est impossible d'étabur des rappoits directs entre
les mss. du XIIIe s." (p. 36) demanderait, me semble-t-il, quelques explications plus
approfondies, et l'on souhaiterait une preuve de la qualité du manuscrit sur lequel
l'édition est basée. Une ponctuation un peu plus abondante aurait - à mon avis -
fadlité la lecture d'un texte "difficile à comprendre" (p. 14) et dont le style est

surchargé à cause du déguisement littéraire (cf. p. 15). riifdi iMRArH

PIETRO ADDANTE, Alessandro Marini e la polemica su Pierre Bayle
nella filosofìa del 700, Bari, Centro recerche storico-filosofiche, 1976,

117p.

Le lecteur s'étonnera peut-être de constater à quel point le Dictionnaire critique
et philosophique de Bayle émut les intellectuels de Naples et du Sud de l'Italie au

XVIIIe siècle. Beaucoup, U est vrai, ne comprirent pas réellement la pensée de Bayle,
la jugeant plus négatrice qu'eUe ne l'était et la condamnant de manière sommaire.
D'autres polémistes firent preuve d'un jugement plus mesuré, d'un intérêt plus large

pour la question de l'origine du mal, lisant Leibniz, l'Irlandais King ou même le

Genevois Jean Ledere tout en cherchant dans la tradition cathohque la solution du



BIBLIOGRAPHIE 185

problème. Pietro Addante présente l'un de ces polémistes, Alessandro Marini, un
juriste calabrais qui fut, avec le P. Francesco Antonio Piro, l'un des principaux
représentants de la réaction contre Bayle. Piro et Marini ne furent pas toujours d'accord
mais restèrent amis. Moins original et moins vigoureux que Piro, Marini mérite d'être
redécouvert comme témoin d'une période souvent dédaignée parce que trop peu
COnnUe' LYDIA VON AUW

WALTER SPARN, Wiederkehr der Metaphysik. Die ontologische Frage

in der lutherischen Theologie des frühen 17. Jahrhunderts (Calwer
Theologische Monographien, Reihe b, Bd. 4), Stuttgart, Calwer, 1976,
280 p.

Cet ouvrage érudit et difficile est consacré au "retour de la métaphysique" dans

l'orthodoxie luthérienne du 17e siècle. Il s'agit là d'un des phénomènes les plus
étonnants de l'histoire des Universités protestantes : un siècle à peine après l'exclusion

par Luther et Mélanchthon de la métaphysique des programmes d'enseignement,
J. Martini, professeur à Wittenberg, prend la défense de la logique et de la métaphysique,

et cela au nom d'un authentique luthéranisme ; ce "retour de la métaphysique"
est en fait une nouvelle entrée d'Aristote dans la théologie : au siècle de la logique
succède celui de la métaphysique, définie comme science de l'être de l'étant, de

l'omne ens quatenus ens. Parmi les nombreux facteurs de ce développement d'une
métaphysique scolaire dans le protestantisme, on peut citer en particuher les Disputa-
tiones Metaphysicae de F. Suarez (1597), le jésuite espagnol. - Contre les calvinistes,
les luthériens souügnent la différence entre la théologie et la philosophie ; la
phUosophie ne saurait imposer sa dictature à la théologie. Mais cette critique de la
rationis speculatio imputée aux calvinistes naît également d'une divergence proprement

phUosophique: d'où l'exigence, nullement contradictoire, d'une sanior
Philosophia. - Le débat avec les calvinistes surgit déjà sur le plan de la logique, plan que
le retour de la métaphysique ne supprime pas: alors que ces derniers voient dans la

logique une invention de l'Esprit saint et cherchent à déduire certaines vérités
logiques de la Révélation chrétienne (ainsi Goclenius), les luthériens récusent toute
idée d'une "logique chrétienne" ; la logique est un don naturel de Dieu. - L'auteur
examine dans une première partie les problèmes logiques de la christologie et dans

une deuxième partie la métaphysique de la christologie. En ce qui concerne la

logique, les luthériens ne se contentent pas de distinguer clairement entre logique
natureUe et théologie ; ils visent une Logica Spiritus Sancti qui modifie christologi-
quement la logique natureUe. La divergence touchant la communication des idiomes
dépend ainsi de présupposés logiques différents. Mais d'autre part, les luthériens
(B. Meisner en tête) soumettent la relation logique (au sens instrumental et non pas
ontologique) des propriétés et du sujet à une critique christologique et constituent
ainsi ontologiquement la logique en la renvoyant au champ concret des disciplines
réeUes. - Ce renversement conduit dans la métaphysique de la christologie tout
d'abord à dépasser l'alternative du concret et de l'abstrait ; ensuite, l'union du fini et
de l'Infini, loin de culminer dans une Weltanschauung (M. Wundt), rend compte de

la christologie : la métaphysique scolaire du luthéranisme "ne déduit pas le concept
de Dieu du concept d'être, mais définit le concept d'être analogiquement à celui de

Dieu" (133). La médiation christologique du fini et de l'Infini (finitum capax infiniti)
présuppose leur disjonction ontologique La métaphysique spéciale peut certes définir

ce qu'est l'être et la substance, eUe n'atteint pourtant pas Dieu ; pas plus que la



186 BIBLIOGRAPHIE

christologie ne se laisse déduire de la logique, la doctrine trinitaire n'est accessible
métaphysiquement; bref, la métaphysique spéciale joue ici le rôle de la Loi; elle
exprime en termes onto-théo-logiques la présence de Dieu au monde ; eUe assume une
portée propédeutique, négative mais nécessaire. Néanmoins, tout passage du Dieu
de la métaphysique au Dieu trinitaire est impossible (cf. la critique de Ratschow
(p. 159 s.), qui aurait succombé selon W. Spam à cette erreur). La divergence entre
calvinistes et luthériens au 17e siècle n'est donc nullement celle d'un conflit de
métaphysiques; les luthériens maintiennent en effet une différence de principe entre
métaphysique et théologie (sur le modèle de la distinction de la Loi et de l'Evangile),
alors que les calvinistes tendent à les confondre. La réception luthérienne de la
métaphysique signifie en même temps, et dialectiquement, sa critique. C'est sans doute
là le résultat d'une étude remarquable, importante pour la connaissance des rapports
entre orthodoxie luthérienne et orthodoxie réformée; car l'auteur se garde bien, et
à juste titre, de proposer une simple répristination de la "scolastique luthérienne",
dont plusieurs présupposés fondamentaux (subjectivité de la totalité du réel, relation
évidente entre la générahté philosophique et la particularité théologique) nous sont
devenus caducs.

DENIS MÜLLER

MICHAEL WELKER, Der Vorgang Autonomie. Philosophische Beiträge

zur Einsicht in theologischer Rezeption und Kritik, Neukirchen-Vluyn,
Neukirchener Verlag, 1976, 220 p.

L'auteur s'efforce de clarifier le concept d'autonomie, souvent pris comme slogan,
en l'intégrant dans des théories précises. La pointe de son étude est toutefois plus
théologique que phUosophique: ü s'agit d'apprendre à distinguer entre la réception
des théories et leur critique théologique. - L'ouvrage commence par analyser les

contributions de Kant, Fichte, Schelling et Hegel au problème moderne de
l'autonomie. Dans l'ensemble, et malgré toutes les finesses déployées, le statut de l'autonomie

demeure incertain, qu'elle soit subordonnée à la Raison et à la Loi morale
(Kant, Hegel), fondée dans la volonté originaire du Je (Fichte) ou, ontologiquement,
dans la liberté divine (Schelling). Conscience de soi et conscience de la réalité tendent
à se confondre, et la théologie ne manquera pas de faire un usage critique de cette
osciUation de la "conscience vide". — C'est ainsi que Gogarten articule l'autonomie
de l'homme à sa dépendance, Gebundenheit. Le fondement de cette autonomie
n'est plus à chercher, comme dans la modernité, dans l'affirmation simple de soi,
mais bien plutôt dans la foi en Dieu. Mais Gogarten débouche sur une christologie
abstraite, dans la mesure où U se contente de transposer la théorie philosophique de

Fichte (par ailleurs amputée) dans la théologie ; un hiatus demeure entre la réalité

propre à la conscience de soi et l'interpellation contenue dans l'appel de Dieu (lequel
fonde la christologie). TUlich, de son côté, définit l'autonomie comme obéissance à la

"loi de la Raison". Mais on doit se demandei comment s'opère chez lui le passage
de l'autonomie à la théonomie, si la réponse fournie par la Révélation n'est que la

réponse à une question déjà saisissable par l'homme, de manière statique? Ne faut-il
pas concevoir la question dans son déploiement, et admettre alors que la Révélation
met en question la question et soulève ainsi une question que "l'homme lui-même ne

pose pas"? - Baïth nous apprend à cet égard qu'il ne suffit pas de s'opposer à une
théorie phUosophique : ce serait encore s'en nourrir. La théologie ne renvoie pas à un
modèle théorique extérieur à eUe-même: eUe vit d'un extra nos spécifique, qui fonde



BIBLIOGRAPHIE 187

sa confiance et la justifie ; elle renvoie à une Parole. EUe doit tendre à exprimer elle-
même une théorie théologique de l'autonomie et de la liberté. Du même coup, c'est
l'autonomie même de la théologie, comme activité sui generis, qui est en jeu. —

L'intention de l'auteur me paraît méritoire et légitime. EUe appelle toutefois un
fondement moins formel, par exemple une interprétation théologique de la liberté
chrétienne. D'autre part, l'ouvrage serait plus facile à suivre si l'auteur avait mieux
tiré les lignes de force et montré les enjeux du débat, en particulier dans la première
partie.

DENIS MÜLLER

MARIA MANGANELLI, // pensiero di Ernest Naville. Tomes I et II,
MUano, Marzorati, 1969 et 1973,157 et 200 p.

La longue étude que Maria Manganelli consacre à NaviUe mérite des éloges pour
la clarté et la conscience avec lesquelles la pensée du philosophe genevois est exposée.
La biographie et la bibliographie me paraissent aussi exceUentes. Mais U y a plus:
dans le second volume, Maria Manganelli présente un texte inédit important de
NavUle. Il s'agit d'un essai intitulé: La métaphysique positive. Cet essai, écrit en
1876, à l'intention d'un concours proposé par l'Académie des sciences morales et
poUtiques (institut de France) n'obtint ni prix ni mention; Pierre Janet, ayant
renoncé à faire le rapport détaillé qu'U avait promis sur les travaux soumis au
concours. Plusieurs des thèses que NavUle devait développer plus tard sont contenues
en germe dans cet écrit, et en font l'intérêt. Grâce à cette publication, il ne sera

pas possible à ceux qui étudieront l'œuvre de Naville d'ignorer le livre de Maria
ManganelU. LYDIA VQN AUW

Gerald Antoine, Louis Beirnaert, François Bovon, Jacques
Leenhardt, Paul Ricœur, Grégoire Rouiller, Philibert
Secrétan, Christophe Senft, Yves Tissot, Exegesis. Problèmes
de méthode et exercices de lecture (Genèse 22 et Luc 15). Travaux
publiés sous la direction de François Bovon et Grégoire Rouiller,
Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1975, 311 p.

On ne peut que remercier MM. Bovon et Rouiller d'offrir ici à un public
plus large les travaux du 3e cycle organisé en sciences bibliques durant l'année
1972-73 par les quatre Facultés romandes. Le débat est méthodologique surtout.
II est centré autour de la rencontre de l'exégèse historico-critique traditionnelle
et des nouvelles approches qui se font jour aujourd'hui. On trouvera ici des

exposés sur l'histoire de la méthode historico-critique (Baur, Wellhausen,
Gunkel), précieux pour un public francophone bien démuni en ces matières ;

l'apport d'un critique littéraire (G. Antoine), au fait des discussions
contemporaines (« nouvelle critique », « poétique », etc.) ; des approches de psychologue

(L. Beirnaert) et de sociologue de la littérature (J. Leenhardt) ; une
réflexion philosophique sur la question de la vérité en contexte herméneutique
(Ph. Secrétan) ; trois exposés de P. Ricœur sur l'histoire moderne de

l'herméneutique, les thèmes de la distance, de l'œuvre et du poétique ; un aperçu sur
l'exégèse patristique. L'ensemble est examiné en fonction de deux textes de
référence (Gen. 22, 1-19 et Luc 15, 11-32) dont on propose une première lecture
en début d'itinéraire et une seconde, enrichie, au terme de l'exercice. Signalons
en outre les nombreux éléments bibliographiques fournis en cours de route.

Pierre Gisel.

Théologie
et
philosophie

contemporaines



188 BIBLIOGRAPHIE

V. Subilia, Sola Scriptura : autorità della Bibbia e libero esame,
Torino, Claudiana, 1975, 172 p. (Piccola biblioteca teologica, 9.)

Quelle signification peut avoir aujourd'hui la formule « sola scriptura »

Peut-on la comprendre authentiquement et dans quelle perspective Sous cette
formule si simple, ne se cache-t-il pas une prise de position pour la foi ou pour
l'incrédulité Dans ces mots si chargés d'histoire, de controverse et de
polémique ne trouve-t-on pas la question de la réforme de l'Eglise Pour répondre
à ces interrogations, Vittorio Subilia s'attache à quatre grands thèmes de la
controverse confessionnelle ; il en examine la signification, les limites et aussi
les équivoques ; il propose un chemin pour les surmonter sans oublier les soucis
et les intentions qui les dirigent. Signification de la doctrine de l'inspiration
biblique ; nécessité et limites de la critique biblique ; sens et équivoques du
Hbre examen ; importance et dangers de la question concernant le Frühkatholizismus

im Neuen Testament : tels sont les moments au travers desquels se

déroule cet essai attachant. Subilia montre assez clairement les dangers qui
guettent le catholicisme et un certain protestantisme historique (en particulier
l'orthodoxie) et contemporain (dans lequel on voit l'ombre de Schleiermacher) :

le premier lie l'évangile à l'institution ecclésiastique ; le second a sacralisé un
livre ; le troisième dissout dans la piété et la conscience commune le sola fide
de la Réforme. Pour sortir de ces méandres, il faut revenir à la conception
fondamentale des Réformateurs : le sola Scriptura doit être lu en liaison étroite
avec le solus Christus (et donc avec le sola fide et le sola gratia) ; Christus est

dominus ac rex scripturae (comme disait si justement Luther) ; le canon de l'Eglise
chrétienne n'est point le Nouveau Testament, mais le Christ, tel qu'en témoigne
le Nouveau Testament. Le sola Scriptura a donc sa signification ultime dans la
décision irrévocable d'obéir au seul et unique Seigneur connu et confessé dans
la foi ; le lecteur du Nouveau Testament ne doit nourrir aucune illusion : dans
les pages bibliques on ne trouve point des solutions toutes faites ; la liberté du
chrétien consiste justement dans le choix et dans la confession du Christ comme
centre, critère et canon de l'Ecriture, et donc de l'Ecriture elle-même comme
Evangile. Subilia nous livre une méditation savoureuse et très dense ; rien
(à vrai dire) n'est nouveau pour son lecteur ; mais on trouve dans ces pages une
sûreté de jugement, une netteté de position, un respect pour les adversaires
qui font de cette contribution une synthèse théologique de premier plan.
Les questions posées sont fondamentales ; catholiques et protestants doivent
les résoudre ; les premiers surtout doivent se sentir interpellés. On peut dire,
sans crainte d'être démenti, que ce petit livre très riche se pose au cœur des

interrogations œcuméniques et comme tel doit être lu avec attention et
intelligence. Aldo Moda.

Louis Bouyer, Religieux et clercs contre Dieu, Paris, Aubier-Montaigne,

1975, 127 p.

C'est un pamphlet. Il en a la verve. Il en partage les injustices. L'auteur
en veut à l'Eglise postconciliaire et au mouvement qui, nolens, volens, la porte
à se conformer à la « cité séculière ». Il dénonce d'abord ses clercs qui, selon lui,
vérifient l'adage : « le poisson commence toujours à pourrir par la tête ». Face
à une critique qui touche à la caricature, beaucoup refuseront d'entrer en
matière. On les comprend partiellement. Pourtant, certains thèmes abordés
méritent au plus haut point l'attention : les racines du catholicisme moderne



BIBLIOGRAPHIE 189

et contemporain dans le Moyen Age latin oublieux de la spiritualité patristique

; la precedence de Dieu sur l'intelligence ; la renaissance d'une question
de la religion et du sacré contre les postulats de la sécularisation ou d'une science
de type mécaniste et à l'inverse des positions de la « théologie dialectique » ;

etc. Bouyer milite pour un « humanisme eschatologique », rappelle l'héritage
des Pères, notamment des Cappadociens, valorise le thème de la divinisation
du monde et défend une théologie authentiquement sacramentelle, « réaliste »,

tenant à la fois que religion et culture (et société) se jouent ensemble, et à la fois
la priorité sémantique de Dieu sur le discours humain (« Dieu a parlé »).

Pierre Gisel.

G. Alberigo, F. Magistretti, Constitutionis Dogmaticae Lumen
Gentium Synopsis historica, Bologna, Istituto per le Scienze
Religiose, 1975, XXXVII et 609 p.

De tous les documents adoptés par Vatican II, la Constitution dogmatique
sur l'Eglise Lumen gentium est très probablement celui qui jouera le rôle le plus
important pour la suite de l'Histoire de l'Eglise. Il recueille en effet l'essentiel
de ce que le Concile a voulu et accompli. Il importait dès lors, tant pour l'Histoire

du Concile que pour l'herméneutique des textes qu'il a adoptés, que l'on
ait la documentation de base la plus sûre possible. C'est à fournir cette documentation

que l'Institut des sciences religieuses de l'Université de Bologne, animé
et dirigé par Giuseppe Alberigo, a consacré dix ans de ses activités à préparer
et à faire paraître la Synopse historique de Lumen gentium dont nous rendons
compte ici. — Après une introduction détaillée (en italien avec traduction
anglaise) qui expose les principes suivis pour cette publication, une première
partie (p. 1-340) donne en synopse les sept textes suivants : la version préparatoire

— les trois versions dites de Philips — la version qui a fait suite à la
discussion générale du schéma — cette même version avec les amendements de
Paul VI — et la version finale. Sont également repris dans cette première partie
les chapitres VII à XI de la version préparatoire (De ecclesiae magisterio —
De auctoritate et oboedentia in Ecclesia — De relationibus inter Ecclesiam
et Statum — De necessitate Ecclesiae annuntiandi evangelium omnibus gentibus
et ubique terrarum — De oecumenismo) qui ou bien n'ont pas été retenus
directement ou bien ont donné lieu finalement à un document séparé [Unitatis
redintegratio). — La deuxième partie contient en treize appendices des textes
qui ont préparé ou accompagné la rédaction de Lumen gentium (p. 345-568): la
Constitution dogmatique I de Ecclesia Christi de Vatican I (Pastor aeternus) ;

le schéma de la Constitution dogmatique II de Ecclesia Christi qui avait été

préparé pour Vativan I (Tametsi Deus) ; deux textes pour une authentique
interprétation de la doctrine de Vatican I sur l'épiscopat et son lien avec la

papauté (la fameuse « Collectiv-Erklärung des deutschen Episkopates » de 1875
et l'approbation, par Pie IX, de cette interprétation) ; la lettre encyclique de

Pie XII sur l'Eglise (Mystici corporis, 1943) ; les schémas allemand, chilien,
italien et français proposés à Vatican II ; les propositions de la Congrégation
Générale du 30 octobre 1963 concernant le chapitre II du De ecclesia ; les
observations de Paul VI sur le chapitre III (18.5.64) et de la Commission biblique
pontificale sur le N° 22 du schéma ; les rapports de la Commission doctrinale
sur les huit chapitres de la Constitution ; les propositions de modifications faites

par les Pères conciliaires sur ces mêmes huit chapitres et les réponses, souvent
fort sèches, de la commission doctrinale ; enfin les différentes formules proposées

pour l'approbation pontificale du tout. — Une dernière partie comprend



190 BIBLIOGRAPHIE

l'index des références bibliques, conciliaires, pontificales, patristiques,
liturgiques, canoniques, des parallèles et des noms cités. — Cette brève analyse
montre bien l'importance exceptionnelle de cette synopse pour l'histoire —
souvent mouvementée et tendue — et l'interprétation de ce document capital.
Si l'on y joint la concordance des termes de Lumen gentium établie également
par l'Institut de Bologne (Indices verborum, et locutionum decretorum Condili
Vaticani II, fase. 3, Constitutio dogmatica de Ecclesia Lumen gentium, Firenze,
1968), les deux volumes de Mgr. Philips (L'Eglise et son mystère au II" Concile
du Vatican, Desclée, 1967 et 1968), et les trois volumes de textes et de commentaires

du De ecclesia parus dans la Collection Unam Sanctam (N08 51a, b, c,
Paris, 1966), on peut dire qu'on possède désormais les outils de travail fondamentaux

pour bien aborder et comprendre l'œuvre maîtresse de Vatican IL
Jean-Jacques von Allmen.

Paul-Laurent Carle o.p., Consubstantiel et transsubstantiation.
Préface de Jean Guitton de l'Académie française, Bordeaux,
Taffard, 1975, 104 p.

Si rien n'est plus souhaitable que l'unité des chrétiens, rien n'est plus
dangereux que le confusionisme qui se substitue à l'œcuménisme véritable, et la
pseudo unité obtenue au prix d'un avilissement de la pensée et de la théologie.
L'unité ne sera réelle que si elle résulte d'une recherche commune et se réalise
dans la communion à la vérité, ce qui requiert intelligence et clarté des idées.
Une volonté œcuménique authentique exige donc la connaissance et la
compréhension de la théologie des autres chrétiens. C'est pourquoi un livre comme
celui de Fr. Paul-Laurent Carie est, ainsi que note Jean Guitton dans la préface,
d'une grande utilité : aussi bien pour les catholiques que pour les Anglicans et
les Réformés : « Et je n'ai pas de peine à dire, premier lecteur de ce « court
traité », que votre texte est d'un grand intérêt spirituel en ce moment de l'histoire
œcuménique, dix ans après le Concile de Vatican II. le danger de l'œcuménisme,

dix ans après le Concile, qui en a promulgué les règles, serait d'aboutir
à des impasses ou à des confusions. L'amour impatient de l'Unité peut nous
en éloigner, comme il est arrivé plusieurs fois dans l'histoire ecclésiastique »

(p. 5 et 7). — Ce livre est, en effet, une défense de la présence réelle dans l'Eucharistie.

Grâce à une admirable connaissance des Pères de l'Eglise et des décisions
conciliaires, Paul-Laurent Carie peut tenter de clarifier non le mystère lui-même
de l'Eucharistie, mais le terme de transsubstantiation qui l'exprime en montrant
l'adéquation et l'importance de ce terme pour penser non seulement le mystère
eucharistique, mais celui de la Trinité et de la consubstantialité du Christ au
Père. La notion de transsubstantiation présente des difficultés dans le contexte
d'une métaphysique cartésienne où le corps s'identifie à l'étendue et au mouvement

(l'on sait l'intérêt que ces difficultés ont suscité dans l'esprit du protestant
qu'était Leibniz). Mais, contrairement à ce que l'on pense généralement, elle
n'est liée à aucune théorie métaphysique, même pas à la thomiste, qu'elle
précède de plusieurs siècles. Le mot substance traduit le grec ousia (être). Il
désigne : « ce qui est le fin mot d'une chose » cf. p. 83, et ne doit pas être compris,
même chez Aristote, comme un substratum chosifié qui serait recouvert par la
couche des accidents (cf. p. 81-82). Pour penser la transsubstantiation, il faut
donc comprendre le terme substance comme ce qui est l'essentiel d'un être et
non comme un substrat ou une matière, au sens cartésien de ce terme. J'ajouterai
que, si on ne fait pas du corps une substance matérielle, mais l'aspect sensible



BIBLIOGRAPHIE 191

de l'être, sa capacité de se manifester, il est plus facile de comprendre que le
même Etre divin, qui s'est révélé par un corps humain, puisse bien vouloir,
dans des circonstances précisées par lui, se manifester réellement sous les

apparences sensibles du pain et du vin. — Il faut être reconnaissant au
Fr. P. Laurent Carie de nous aider à réfléchir sur les mystères de notre foi par
ce livre dont la clarté n'a d'égal que la profondeur.

Jeanne Parain-Vial

Yves Labbé, Humanisme et théologie. Pour un préambule de la foi,
Paris, Le Cerf, 1975, 377 p. (Cogitatio fidei, 81.)

Une thèse présentée à l'Institut catholique de Paris. Difficile, mais qui
touche aux questions essentielles de notre aujourd'hui théologique. On sait que
l'humanisme est en crise ; on y voit le simple renversement de la religion
chrétienne de l'Occident : si l'humanisme prend le contre-pied de la théologie, il
n'en demeure pas moins dans la même problématique. Labbé examine d'abord
ce procès de l'humanisme chez Althusser (théorie d'une science de la pratique
sociale) opposé à Goldmann (philosophie de l'homme et de l'histoire commandée
par le concept de totalité dialectique sujet-objet), chez Heidegger (pensée de la
différence originaire comme retour à l'impensé dans lequel on se meut) opposé
à Sartre (philosophie de la liberté héritée du Cogito cartésien), chez Bruaire
(métaphysique de la Liberté absolue à partir d'une Parole déterminée de —
non sur — Dieu dans le corps et l'histoire) opposé à Duméry (métaphysique
de la liberté spirituelle d'un sujet dont le mouvement de transcendance créatrice

appelle la reconnaissance d'un Absolu transdéterminé). Aux frontières
du procès s'ouvre notamment la question de savoir si l'on peut défendre un
antihumanisme sans sombrer dans le jeu d'une « différence sans différents »

(une pure « dissémination », sans fin ni commencement) ou — c'est probablement

la même question prise par l'autre bout — si l'on peut penser un humanisme

sans autoposition. — L'auteur se propose ensuite de construire « l'essence
de l'humanisme » à partir des types examinés en point 1. Il montre qu'elle est
déterminée par un style de penser kantien (même si l'on dépasse la lettre de
Kant en posant ensemble jugement de valeur et jugement de réalité), commandé
par la question de la subjectivité (liberté, pensée en termes d'identité), de la
valeur (histoire, pensée en termes de continuité) et de l'absolu (religion, pensée
en termes de finalité), par un réflexe fondamentalement antipositiviste, une
valorisation de la décision, une problématique d'opposition dont l'alternative
fini-infini apparaît exemplaire, et une priorité secrète de la question de la
connaissance sur celle de l'être (comme de l'existence sur l'essence).

L'auteur aborde enfin la question théologique. Luttant contre la dissémination

propre à l'antihumanisme, il s'en va, notamment, revaloriser la «

transcendance de la Parole » contre 1'« analyse du langage », 1'« avenir de la
Promesse » contre une « théorie de l'histoire », la « particularité de l'homme Jésus »

contre une « pensée de l'être » comme « dérive ». Cette entreprise prend la forme
d'une restitution de la question de l'homme, préliminaire à une affirmation
possible de Dieu. Elle se noue avec le moment de l'éthique ouvert par la question
de l'autre (ici, Labbé emprunte beaucoup à Lévinas) et non par celle de l'œuvre
et de l'histoire (il y a là une priorité qui redistribue tout le champ de la
métaphysique). On entre enfin en théologie, moment ouvert par la question du mal
(la violence de l'autre) : l'immédiateté de l'exigence éthique s'avère insuffisante,
il faut passer par la médiation du religieux (des « conditions de possibilité » aux
« conditions de réalisation »). — L'ouvrage s'achève avec un appendice plaidant



192 BIBLIOGRAPHIE

pour la nécessité de preambula fidei auxquels serait confiée la tâche (niveau
de la raison) de montrer que la question de Dieu se pose nécessairement, tout en
respectant la priorité du théologal (niveau de la foi) quant à la manière dont
on y répond (et probablement, à mon sens tout au moins mais il y a là, peut-être,
divergence d'avec l'auteur, quant à la manière dont la question même se pose). —
On ne regrettera qu'une chose : que le moment théologique soit ouvert par une
restitution de la question de l'homme qui récuse simplement la critique
antihumaniste. Théologiquement, il aurait mieux valu radicaliser la critique. On
aurait pu, ainsi, mieux poser la question théologique (il n'est pas vrai que la
critique mène nécessairement à célébrer la dissémination sans fin ni commencement

et la différence sans différents, à moins d'en rester à l'alternative de la
positivité comme étant et de la négativité comme néant, alternative qui est justement

en cause dans le procès), on se serait mieux gardé des postulats modernes
de l'humanisme (autoposition), on aurait évité quelque équivoque dans le
recours à Lévinas (qui, de fait, représente une position antihumaniste ce qui
semble un peu oublié), et l'on aurait pu, peut-être, dépasser l'alternative
doublement mortelle de l'autre et du monde (et, probablement, de l'extériorité et de
la positivité, du théologique et de l'histoire, etc.) ouvrant sur le moment créateur
où Dieu et le monde se disent ensemble parce que (dans un registre plus proche
de Bruaire que de l'humanisme) on ignore le monde sans Toi de Hegel et le Toi
sans monde que risque de proposer Lévinas. La question des preambula fidei
s'en trouverait naturellement quelque peu infléchie (cf. supra).

Pierre Gisel.

Marcel Légaut, Mutation de l'Eglise et conversion personnelle, Paris,
Aubier-Montaigne, 1975, 313 p. (Collection « Intelligence de la
foi »).

L'œuvre de Marcel Légaut frappe surtout par la personnalité de son auteur
qui lui confère un rythme et un ton particuliers. Ne l'ouvrons pas pour y recueillir
un enseignement théologique original — rien ici de nouveau ou d'osé par rapport
à ce qu'on étudie actuellement dans l'Eglise catholique en crise — mais admirons

la lente patience du sage qui veut faire pénétrer une seule grande certitude :

l'Eglise doit (et peut) changer de visage pour attester le message des origines,
mais cette mutation qui va dans le sens d'une décentralisation générale requiert
un recentrement, général lui aussi, de chaque croyant sur une foi radicalement
intériorisée. Marcel Légaut ne veut être qu'un laïc s'adressant à d'autres laïcs,

un catholique né au début du siècle soucieux du cheminement de ses contemporains,

un croyant paisible qui s'entend à dire le prix de la foi. On sait pourtant
que son témoignage porte aussi dans la jeunesse, même non catholique ;

preuve de la « présence » qui s'affirme lorsque parle cet intellectuel devenu
homme de méditation au ras de la terre. Sous d'autres formes peut-être, avec
une visée mieux adaptée à la crise de nos propres Eglises, nous ne perdrions rien
à posséder de tels maîtres spirituels Claude Bridel

XX lat Akademii Teologii Katolickiej. Ksiega pamiatkowa IÇ54-IÇ74,
Warszawa, Akademia Teologii Katolickiej, 1976, 456 p.

En 1954, Ie gouvernement polonais décidait de remplacer les Facultés de

théologie des universités de Varsovie et de Cracovie par une Académie de théologie
catholique, avec siège à Varsovie. Cette décision, prise au plus fort du conflit
entre l'Eglise et l'Etat, fut mal accueillie par les autorités ecclésiastiques et,
d'une façon plus générale, par les catholiques polonais, qui y virent une tenta-



BIBLIOGRAPHIE 193

tive de mainmise gouvernementale sur la formation des théologiens. Pendant
de nombreuses années, l'Académie végéta ; elle connut une crise particulièrement
grave à la fin des années cinquante, où le nombre des étudiants tomba de 338 en
1957/58 à 96 en 1960/61, pour ne se relever ensuite que très lentement. En
i960, l'épiscopat retira ses réserves à l'égard de l'Académie ; mais c'est seulement
à partir de 1965 que celle-ci connut un véritable développement. En 1972/73, elle
comptait 208 enseignants à tous les échelons et 1356 étudiants, clercs et laïcs,
dont une partie faisaient leurs études par correspondance. En 1973, signe de la
reconnaissance définitive de la part de l'Eglise, l'Académie fut acceptée comme
membre de plein droit de la Fédération internationale des universités
catholiques. — Voilà ce que nous apprend, parfois entre les lignes, le premier chapitre
de cet ouvrage commémoratif, publié à l'occasion du vingtième anniversaire
de l'Académie. Les trois chapitres suivants rendent compte de l'activité de
chacune des facultés : théologie, droit canon et philosophie chrétienne, ainsi
que du travail accompli dans leurs diverses disciplines. Ils comprennent notamment

les statistiques des diplômes délivrés depuis vingt ans et d'impressionnantes

listes de publications du corps enseignant. Parmi les disciplines, l'apologétique

mérite une mention particulière : elle a donné lieu à la création d'une
« école apologétique de Varsovie », école qui a renouvelé ce domaine de la théologie

en tenant compte des « transformations subies par la mentalité de l'homme
moderne qui, sensibilisé au concret, évite la pensée abstraite et a une attitude
essentiellement empirique face au monde qui l'entoure ». — Les derniers
chapitres concernent les activités estudiantines, la bibliothèque et les
publications de l'Académie. On est spécialement frappé par la richesse des activités
estudiantines : groupements scientifiques, culturels, sportifs, touristiques...
Et, parmi les photos groupées à la fin du livre, on a la surprise de découvrir,
à côté de graves messieurs en col romain, des jeunes gens avec guitares
électriques et des jeunes filles participant à des concerts ou à des représentations
théâtrales. — L'ensemble produit une irrésistible impression de vitalité
intellectuelle et sociale, impression qui confirme ce que l'on sait par ailleurs de l'Eglise
polonaise. Zygmunt Marzys.

Aldo Moda, La dottrina della elezione divina in Karl Barth, Bologna,
Patron, 1972, 128 p.

Le livre d'Aldo Moda est un extrait d'une thèse, présentée en 1970 à l'Institut
catholique de Paris. Il est dédié au R. P. Henri Bouillard et au professeur
Cullmann et l'on y sent passer un souffle d'œcuménisme authentique. Aldo
Moda donne une adhésion à la fois réfléchie et enthousiaste à la doctrine
barthienne de l'élection. Trop négligée par la théologie moderne catholique, trop
rigide dans l'ancienne théologie protestante, ce qui la rend incompatible avec
la miséricorde divine, la doctrine de l'élection prend chez Barth un sens nouveau
et une richesse nouvelle. En faisant du Christ l'objet premier et éternel de l'élection,

c'est-à-dire de sa grâce, Dieu accueille en son Fils tous les hommes sauvés

par le sacrifice de la croix. Cependant Moda est conscient des difficultés de la

position de Barth. Comment concilier l'élection prétemporelle et de toute éternité

avec le temps historique Barth ne néglige-t-il pas trop la part humaine, la
réponse de l'homme au salut offert par Dieu La transcription de «hyper» «en
faveur de » par « à notre place » rend-elle la pensée de saint Paul Par ses

exposés clairs et ses questions, ce petit livre peut rendre des services
appréciables au lecteur de Barth. Lydia von Auw.



194 BIBLIOGRAPHIE

WILFRIED GROLL, Ernest Troeltsch und Karl Barth. Kontinuität im

Widerspruch (Beiträge zur evangelischen Theologie, 72), Munich,
Kaiser, 1976,144p.

Elève de T. Rendtorff, GroU interroge la lecture barthienne de Troeltsch sous
l'angle critique de l'"autonomie radicale de Dieu", comprise comme renversement
de l'aporie de la conscience de soi en position absolue du Sujet. - L'examen minutieux

et succinct des textes où K. Barth se mesure explicitement à E. Troeltsch, dès

1911, conduit bien au-delà d'une simple analyse littérale, déjà passionnante en elle-

même: au travers d'une triple problématique (l'histoire et sa reprise reflexive et

critique, l'a priori religieux et l'éthique), Groll noue une réflexion systématique.
L'histoire de la théologie de ce début de siècle a un enjeu pour notre propre pensée

théologique d'aujourd'hui: nous devons en effet comprendre comment il se fait que
Barth en est venu à radicaliser l'aporie fondamentale de la conscience de soi ressentie

par Troeltsch devant la montée du relativisme historique, mais de telle manière que
Barth a retourné en position théologique absolue ce qui chez Troeltsch demeurait
aporie. L'effort de Troeltsch consistait en effet à fonder le sens de l'histoire dans

l'activité de la conscience ; dans sa foulée, mais contre lui, Barth radicalise le Sujet,
le fait valoir absolument et court-circuite ainsi la relativité historique qui menaçait
de ruiner le discours théologique. — Le même complexe de continuité et de rupture
apparaît dans la question fameuse de l'a priori religieux: Barth ne quitte nullement
le sol moderne de l'autonomie, sur lequel se tenait Troeltsch mais aussi W. Herrmann,
le maître de Baïth. Entre 1909 et 1924, Barth se contente d'opposer à Troeltsch une
conception de la religion. Mais dans les années 1924-1927, il renverse la vapeur: son
point de départ ne sera plus une version modifiée de l'a priori troeltschien, toujours
immanent à la subjectivité humaine, mais bien l'irréductible subjectivité de Dieu,
racine de la doctrine trinitaire. — La rupture se consomme dans l'éthique: là où
Troeltsch opère en historien et en sociologue de la religion (cf. les Soziallehren de

1912) et pense les variations historiques en terme de changement de situation, Barth
systématise une situation historique et la porte à sa radicalité critique, à sa crise.
Mais les deux approches ne sont pas forcément antagonistes: la différence pourrait

provenir de niveaux d'analyse différents. Troeltsch respecte davantage la réalité
de l'histoire, mais tend à perdre de vue la spécificité de la théologie; Barth tend, à

l'inverse, à idéologiser l'histoire, mais c'est ce qui lui permet d'accéder au discours

proprement théologique. - Cette tension est révélatrice de la situation complexe de

la théologie moderne en général: c'est le conflit du possible et du nécessaire, de

l'hypothèse et de l'assertion, des sciences humaines et de la théologie! Groll a bien
vu l'échec de Troeltsch: pour lui, l'énoncé clef de la conclusion des Soziallehren:
"L'au-delà est la force de l'en deçà" (génitif subjectiO signifie en définitive que l'au-
delà, déjà présent dans l'immanence (dans l'âme), est le principe de l'activité éthique
de l'homme. La théologie est donc fondée ultimement sur l'éthique. Dans la conférence

de Tambach (1919) sur "le chrétien dans la société", Barth interprète cet
énoncé au sens d'un génitif objectif et souligne notamment la présence actuelle de

l'eschaton: "la force (ajoute-t-il à dessein) de l'au-delà est la force de l'en deçà".
Désormais, les rapports de la dogmatique et de l'éthique sont irréversibles. - Groll
estime pourtant que Barth n'a pas réussi à intégrer la perspective de Troeltsch et qu'il
aurait dû le faire ; du fait de cet échec de Barth en la matière, l'opposition ultérieure
manifestée à l'encontre de Troeltsch ne sera plus que dogmatique et positionnelle.
L'éclatement du barthisme en barthisme de droite et en barthisme de gauche a sa



BIBLIOGRAPHIE 195

source dans l'aporie non résolue de la pensée de K. Barth lui-même, aporie dont
Troeltsch avait formulé la portée : le barthisme de droite souligne le vouement de
la conscience de soi et tend pai conséquent à penser la foi comme don absolu ; le
barthisme de gauche insiste au contraire sur le dynamisme de la conscience et donc
sur Vagir immanent à la foi. Et c'est vrai que la définition barthienne de la foi comme
Tat, dans KD IV, prête à ambiguïté. - le me demande néanmoins si l'analyse de

W. Groll ne pèche pas par formalisme, ignorant les contenus du discours théologique
(cette objection a déjà été formulée par F.-W. Marquardt à l'encontre de F. Wagner).
Peut-être pourrait-on mieux voir alors que la contradiction entre la foi comme don
et la foi comme acte n'est pas chez Barth une contradiction logique, une aporie
évitable et malheureuse, mais qu'elle témoigne d'une aporie constitutive de la foi
chrétienne elle-même, et qu'il appartient à la théologie de s'effacer devant cette
aporie et devant sa dialectique spécifique?

DENIS MÜLLER

Harvey Cox, La séduction de l'esprit. Bon et mauvais usage de la
religion populaire. Traduit de l'américain par J. Henri-Marrou,
Paris, Le Seuil, 1976, 313 p.

L'auteur de La Cité séculière et de La fête des fous propose une nouvelle
fois des considérations originales et séduisantes Si la structure de son livre
paraît logique et simple, le contenu est en revanche déconcertant par la richesse
des propos. En effet, tout y passe : Marx et la mariologie, la littérature et la
révolution en Amérique latine, la pollution et Mai 68, les messes folkloriques au
Mexique et la sexualité, le village tribal et l'icône électronique, etc. Sous la
plume féconde de l'auteur, tout cela se transforme en un projet culturel et
religieux global. Quel est ce projet — Comme l'indique le sous-titre de

l'ouvrage, Cox semble avoir découvert « la religion », plus particulièrement l'importance

de la «religion populaire» (thème très en vogue actuellement). Il s'en
fait l'apologète et estime que les prophéties de Bonhoeffer (et celles de La Cité
séculière) doivent être mises en question. L'auteur distingue trois formes de

religion : témoignages, religion populaire, codes de valeurs proposées par les
mass-media. « Deux sortes d'histoires sont particulièrement importantes
comme véhicules de l'expression religieuse. La première est Y autobiographie
ou « témoignage » par lequel le narrateur raconte... sa lutte contre les dieux et
les démons... Elle restaure l'unicité de la personne humaine » (p. 7). Cox raconte
donc dans une première partie de son livre son autobiographie spirituelle et
culturelle. « La deuxième façon religieusement significative de raconter des

histoires est... la religion populaire. C'est l'histoire collective d'un peuple tout
entier ; une sorte de témoignage collectif. La religion populaire comprend
à la fois ce qui relève du folklore, la religion des gens simples sous une forme
rudimentaire, et ce qui se passe en marge des institutions officielles de l'Eglise,
avec les rites et les liturgies sauvages » (p. 8). C'est ce sujet qui forme le corps
et l'âme du présent ouvrage. Intériorité collective, la religion populaire est
la façon pour un peuple de pleurer, de se souvenir et d'espérer, de résister et
de survivre (p. 109). Cox met donc en valeur un élément de l'analyse marxiste
de la religion, celui de la protestation, disant que la religion n'est pas toujours
opium mais aussi un stimulant et concrètement une forme de piété en cours
de radicalisation (ex. la mariologie en Amérique latine) à exploiter pour un
projet de libération. Les exemples de Gandhi, M. L. King, Camara et d'autres
montrent que « l'idée marxiste de la religion comme moyen d'oppression ne



196 BIBLIOGRAPHIE

saurait être justifiée par l'expérience actuelle » (p. 120). Freud et Marx dénonçaient

une perversion démoniaque de la religion mais non la religion elle-même
qui constitue une force d'émancipation à notre époque. Le troisième type de

religion, celui de la religion codée, systématisée, contrôlée et distribuée par des

spécialistes, consiste en un système de signaux. Si les grandes religions sont en
effet un mélange d'histoire et de signaux, une affreuse distorsion de l'équilibre
entre histoire et signal, foi populaire et religion des clercs s'est malheureusement

établie. Selon Cox, la principale menace contre le témoignage dans la
religion provient actuellement de la religion que proposent les mass-media. Les

productions télévisées et la propagande ont une telle emprise sur les gens, leurs
décision, perception et conduite, qu'elles sont des formes déguisées de religion.
C'est justement ce que Cox appelle « séduction de l'esprit » : quand le signal se

fait passer pour un témoignage et manipule les instincts religieux naturels de
l'homme pour les contrôler et les dominer, la religion ne peut plus remplir sa
mission qui est d'affranchir cet homme des forces extérieures et de leur emprise
abusive. Dans la troisième partie de son livre, l'auteur va donc proposer quelques
directives visant à rétablir un juste et sain équilibre. — Je reconnais que Cox
a quelque chose de poétique et de prophétique. Quant à savoir si la religion
populaire pourra guérir le monde, je reste sceptique, d'autant plus que les

propos souffrent de défauts méthodologiques : pourquoi n'y trouve-t-on jamais
une référence à Gramsci ; pourquoi les arguments critiques de Marx jusqu'à
Barth et à la sociologie institutionnelle ne sont-ils jamais examinés et réfutés
de façon sérieuse Je ne m'arrête pas à la définition de la théologie donnée

par Cox : une réponse à la religion et « une forme de jeu » (p. 305). La question
capitale me paraît être la suivante : comment arrive-t-on à distinguer la religion
opiacée de la religion libératrice Klauspeter Blaser.

Franz Eichinger, Die Philosophie Jakob Senglers als philosophische
Theologie, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1976, 204 p.
(Studien zur Theologie und Geistesgeschichte des neunzehnten
Jahrhunderts.)

Jakob Sengler (1799-1878), élève de Möhler, Schelling et Baader et
appartenant au bas-idéalisme (Spätidealismus, spekulativer Theismus, cercle autour
de I. H. Fichte et de Weisse) est aujourd'hui oublié. Les spécialistes de cette
époque salueront donc la parution du livre de Eichinger. Il traite surtout de la
philosophie de Sengler, qui fut d'abord professeur à Marbourg et ensuite à

Freiburg (i. B.), où il enseigna avec succès. Nous lui devons d'importants
ouvrages sur l'idée de Dieu et la théorie de la connaissance. Il fut un des fondateurs

de la Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik. — Sengler se

posait la question de savoir comment la connaissance arrive à se donner sa
forme vraie. Avec Baader il pose que cette forme n'est atteignable que si le
savoir est fondé dans l'absolu. L'absolu en tant qu'identité pure du savoir et de
l'être, c'est l'idée que Sengler reprend du Schelling de la dernière période. Mais
suivant Hegel, Sengler maintient que l'absolu n'est accessible que par le mouvement

interne du savoir même. — Ce qui intéressera plus particulièrement le
lecteur de langue française c'est le fait que Sengler, avant de commencer sa
carrière académique, fut rédacteur de la Kirchenzeitung für das katholische
Deutschland (1830 ss, plus tard : Religiöse Zeitschrift für das kath. D.), journal
comparable à L'avenir de Lamennais et de son cercle. La revue de Sengler défendit
le point de vue exprimé par son confrère français. On ne s'étonne pas d'apprendre



BIBLIOGRAPHIE 197

que Sengler fut un ami de Doellinger et s'opposa fortement au dogme de l'infaillibilité

papale, sans pour autant rejoindre le « vieux catholicisme ». — Eichinger
dessine avec prudence et attention la pensée de Sengler, un des derniers à essayer
une synthèse entre christianisme et philosophie. La religion chrétienne y figure
comme religion absolue grâce à une démarche philosophique qui présente la
philosophie de la religion comme accomplissement de toute philosophie.

Klauspeter Blaser.

Beck Lewis White, The Actor and the Spectator, New Haven,
London, Yale University Press, 1975, 142 p.

L'auteur de ce livre concis et clair est professeur de philosophie morale à
l'université Rochester (New York) et spécialiste de la pensée philosophique
allemande (il est l'auteur d'un Commentary on Kant's Critic of practical
Reason et d'une Early German Philosophy). L'ouvrage contient le texte d'une
série de conférences faites à Yale en 1974 autour de la pensée de Cassirer, à qui
L. W. Beck doit ses idées directrices ; on y trouve proposé, comme esquisse
d'une philosophie de l'action, « a dramaturgical model for the understanding
of action », dans la perspective développée en particulier par K. Burke (A
Grammar of Motives, 1941), E. Goffmann (The Presentation of Self in every day
Life, 1949) et M. Natanson (Man and Actor, 1966). A la vision «scientifique»
de l'homme comme rouage de la machinerie cosmique s'oppose une conception
« humaniste » de la liberté humaine et un nouvel éclairage est donné, à l'aide
d'arguments modernes, à l'idée de l'homme comme agent autonome, comme
auto-création, morale et libre. L'argumentation est la suivante. Le concept de
machine pensante est contradictoire ; les modes de la connaissance de soi et
d'autrui révèlent une asymétrie foncière et philosophiquement importante,
dont rend compte un modèle « théâtral » : chacun est à la fois spectateur, lieu
d'une perspective explicative sur l'action, et acteur, mais les deux rôles ne s'inter-
changent pas et les modes d'explication varient. « Avoir une raison » est un
critère pour comprendre l'action et le « scénario » du jeu scénique (« plot ») —
le contexte de l'explication — fournit les conditions de la compréhension
de sa propre action et de celle d'autrui. Marie-Jeanne Borel.

Bertrand Pierre, L'oubli. Révolution ou mort de l'histoire, Paris,
PUF, 1975, 182 p.

Publié avec le concours du conseil canadien de recherches sur les humanités
et sous l'égide de F. Châtelet, G. Deleuze et O. Revault d'Alonnes, ce livre est

une méditation sur «la rupture de l'événement» (p. 162). Oublier, c'est vivre
l'instant, l'événement, l'intensif, la discontinuité. Mais parler de l'oubli suppose
une étude des relations entre l'oubli, la mémoire et l'histoire (l'extensif, la
continuité), un tout complexe, une réalité aux multiples facettes ; poser la question
de l'oubli, c'est poser celle de la mémoire et de l'histoire, car l'oubli est, en lui-
même, « sans question » (« une solution aux problèmes posés hors de lui »,

p. 177). Ainsi, d'une part mémoire et histoire sont des moyens, nécessaires pour
« voir » l'oubli, le penser ; mais, d'autre part, poser la question de l'oubli est un
biais théorique pour se saisir de l'articulation des dimensions temporelles de
l'existence (de la coexistence de l'intensif et de l'extensif). Or développer une
réflexion dans ce sens suppose un renversement des perspectives classiques.



198 BIBLIOGRAPHIE

Il faut d'abord renoncer à la dichotomie qui renvoie la mémoire au psychologique

et l'histoire au sociologique : la mémoire a des formes qui sont indépendantes

de son « porteur » (individu, institution,...) ; il en va de même de l'histoire
(personnelle, sociale,...) ; traiter de l'une et de l'autre catégorie sous l'angle de
l'oubli opère leur « désanthropologisation » et les fait voir en tant que réalité
sui generis, où temps, mémoire et histoire, « sujet » et « objet », ne sont plus
distingués et dont il faut dégager les structures et éclairer les multiples apparences.

Freud et Hegel ont subordonné l'oubli à la mémoire (à l'identité personnelle)

et à l'histoire («une réalité établie comme passé éternisé»). Inverser
l'ordre de la subordination ouvre sur une analyse de 1'« intempestif » (Nietzsche,
Proust, Beckett) où « l'oubli, qui apparaît de prime abord n'avoir pas plus de
consistance qu'un fantôme, s'avère rapidement faire tourner autour de lui le
temps et l'histoire » (p. 3). Marie-Jeanne Borel.

Eike-Henner W. Kluge, The practice of Death, New Haven and
London, Yale University Press, 1975, 250 p.

Professeur-associé au Département de philosophie de l'Université de
Victoria, l'auteur est spécialiste de l'éthique biomédicale. Partant de la constatation

que nous assistons à une remise en question générale des valeurs en ce
domaine, il s'efforce d'y porter remède par des moyens strictement rationnels.
Abordant successivement l'avortement, le suicide, l'euthanasie, l'infanticide
et le sénicide, il fait apparaître à leur propos les présupposés qui commandent
les tendances qui s'affrontent aujourd'hui en ces matières. Dans chaque
chapitre, il expose l'état du problème, puis les positions traditionnelles, puis celles
de la « nouvelle morale » et enfin s'efforce de formuler une solution cohérente.
Celle-ci se rapproche plutôt du traditionalisme, mais ce n'est point, souligne-t-il,
par attachement au passé, mais par rigueur philosophique. En effet, le relativisme

moral qui part de l'évolution des mœurs ne saurait s'autoriser d'une
analyse descriptive pour en tirer des impératifs ; et quand la « new morality »

s'inspire de l'utilitarisme, elle se heurte à la difficulté qu'a toujours rencontrée
la prétention à calculer ce qui va produire la plus grande quantité de bien ou
de mal pour l'individu ou la société : difficulté pratique de toute prospective,
difficulté aussi de définir bien et mal. C'est donc à chaque fois à la valeur absolue
de l'être personnel qu'il faut revenir et se demander si tel acte y porte atteinte
ou non, s'il est un meurtre ou non. Mais encore faut-il définir à quel moment un
être est déjà ou est encore personnel. Kluge répond que c'est dès le moment et
jusqu'au moment où un être fait preuve d'une perception rationnelle permettant
une communication avec d'autres êtres semblables, fût-ce au niveau où elle
existe par exemple entre des animaux comme les dauphins. D'où, en matière
d'euthanasie, le critère de l'encéphalogramme plat comme attestation qu'une vie
personnelle n'existe plus et, par analogie, la possibilité de considérer que
l'embryon n'est pas encore une personne, de sorte que l'interruption de son existence
ne constitue pas encore un meurtre ; une solution de délais se justifie donc
mieux dans la législation que toutes les solutions reposant sur des « indications »,

qui ne paraissent pas probantes à l'examen. — L'auteur excelle à montrer que
les positions qu'il réfute entraînent des conséquences logiques intenables ;

il leur reproche aussi de reposer sur des prémisses non démontrées, notamment
en ce qui concerne les croyances religieuses. A vrai dire celles qui sont ici décrites
apparaissent surtout comme des postulats de théologie naturelle ; la spécificité



BIBLIOGRAPHIE 199

d'une foi évangélique n'est guère perçue. De plus, on voit mal comment l'auteur
lui-même pourrait échapper à la nécessité d'un indépassable ; il le laisse entendre
finalement, après avoir manifesté longuement une confiance sans réserve dans
la rigueur des syllogismes. LouIS RuMPF.

André Jacob, Introduction à la philosophie du langage, Paris, NRF
(Gallimard), 1976, 450 p. (Idées.)

Il est extrêmement difficile de rendre compte de ce livre, car il s'agit là
d'une « somme ». Je veux dire que l'auteur a cherché à tenir compte de trois
exigences très difficilement conciliables. Premièrement il aimerait n'avoir
oublié aucun auteur important, ce qui est presque une gageure si l'on songe
à l'abondance de la littérature, de niveau scientifique ou non, consacrée au
problème du langage. Deuxièmement, l'auteur aimerait que le phénomène
« langage » se voie éclairé sous tous ses aspects, de façon que son livre en donne
une image qui devienne, à la limite, coextensive à la réalité. Enfin M. Jacob
tente de présenter la quasi-totalité des méthodes, ou plutôt des « approches »

requises lorsque quelqu'un, prenant du recul face au langage, non seulement
se demande ce qu'il est, mais demande de surcroît comment il pourrait chercher,
et finalement savoir, ce qu'il est. — L'originalité de M. Jacob est donc d'abord
de n'avoir pas « pétrifié » le langage, c'est-à-dire de n'avoir pas décidé a priori
qu'il serait une « chose » proposée à l'investigation comme un objet inerte.
L'originalité de M. Jacob consiste aussi à n'avoir pas voulu juger, ni préjuger de
la meilleure, ou de la seule façon d'approcher méthodiquement le phénomène
du langage. Il a ainsi mis en œuvre, au fond, une double révolution copernicienne

: il tourne autour d'un objet (le langage) en multipliant les façons de

l'aborder, mais en même temps le langage « tourne » autour de l'approche, en
devenant chaque fois le corrélat différencié d'une approche particulière définie
méthodologiquement. Le langage apparaît alors au terme de l'enquête de
M. Jacob comme un « phénomène », c'est-à-dire comme quelque chose qui ne
se voit jamais entièrement objectivé, ni jamais réduit à un pur instrument
mental détaché du réel. A cet égard, le livre de M. Jacob est une « phénoménologie

in actu » du langage — quoique, dans son aspect extérieur, il présente trop
visiblement l'aspect d'une somme — je dirais à la limite d'une compilation.
Peut-être (ce sera ma réserve) M. Jacob n'a-t-il pas su toujours trancher avec
suffisamment de courage ce qui, dans les écrits auxquels il se réfère, doit être
déclaré vraiment comme très important — et ce qui ne doit pas l'être. —
Finalement, le livre de M. Jacob peut être utilisé comme un cours dispensant
une masse d'informations. C'est à ce titre que certainement il rendra le plus
de services. La bibliographie occupe 20 pages serrées, et deux index (des noms
et des thèmes) facilitent la consultation de cet instrument de travail.

J.-Claude Piguet.

Charles Moeller, Littérature du XXe siècle et christianisme, t. V,
« Amours humaines», Paris, Casterman, 1975, 355 p.

Ce cinquième volume du monumental panorama de la littérature de notre
siècle que Mgr Moeller entreprit il y a maintenant plus de vingt ans ne le cède

en rien aux précédents. Il groupe six études denses, percutantes, intelligentes
autour du thème de l'amour humain, consacrées à des auteurs tous plus ou



200 BIBLIOGRAPHIE

moins éloignés de la foi chrétienne : Françoise Sagan, B. Brecht, Saint-Exupéry,
Simone de Beauvoir, P. Valéry et Saint-John Perse. Les auteurs sont admirablement

servis par Mgr Moeller, qui se garde d'en faire des chrétiens malgré eux,
mais qui les écoute fraternellement pour percevoir parfois l'écho de l'amour de
Dieu dans nos amours humaines. Yves Bridel

NOTICES BIBLIOGRAPHIQUES

Ch. Perelman, L. Olbrechts-Tyteca, Traité de l'argumentation.
La nouvelle rhétorique, 3e édition, Bruxelles, Editions de
l'Université de Bruxelles, 1976, 734 p.

On sait que cet ouvrage a ressuscité l'étude de l'argumentation dans les
domaines où ne régnent pas la nécessité et l'évidence pures, mais le vraisemblable

et le plausible. Ce sont justement les domaines où s'exerce la plus grande
partie de notre activité intellectuelle, y compris, disent les auteurs contre
Descartes, celle du philosophe.

Samuel Dubuis et André Schmutz, Pully. L'église du prieuré.
Evocation historique et architecturale, édité par l'Association paroissiale

de Pully-Village et Paudex, 1976, 36 p.

Monographie agréablement écrite et ornée de photographies, que les
auteurs consacrent avec piété à l'une des belles églises de la région lausannoise.



BIBLIOGRAPHIE

Livres reçus 176

1. SCIENCES BIBLIQUES
A. Lemaire: Inscriptions hébraïques. T. I. (F. Bion) 177
H. Frankemölle : Jahwebund und Kirche Christi (D. Marguerat) 178
D.-A. Koch: Die Bedeutung der Wundererzählungen für die Christologie des

Markusevangeliums (C. Senft) 178
P. Lamarche: Révélât ion de Dieu chez Marc (C. Senft) 179
L'Evangile selon Marc. Tradition et rédaction (C. Senft) 179
F. Belo : Lecture matérialiste de l'Evangile de Marc (T. Benotmane) 180
G. Gaeta: Il dialogo con Nicodemo (L. von Auw) 182
A. Moda: // problema dell'autorità politica secondo Rom. XIII, 1-7 (L. von

Auw) 182
E. Albrecht: Zeugnis durch Wort und Verhalten (F. Grandchamp) 183

2. HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Pseudo-Boèce : De disciplina scolarium (R. Imbach) 183
P. Addante : Alessandro Marini e la polemica su Pierre Bayle nella filosofìa dell

700 (L. von Auw) 184
W. Spam: Wiederkehr der Metaphysik (D. Müller) 185
M. Welker: Der Vorgang Autonomie (D. Müller) 186
M. Manganelli: // pensiero di Ernest Naville (L. von Auw) 187

3. THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE CONTEMPORAINES

G. Antoine, etc. : Exegesis (P. Gisel) 187
V. Subilia: Sola Scriptura (A. Moda) 188
L. Bouyer: Religieux et clercs contre Dieu (P. Gisel) 188
G. Alberigo, etc. : Constitutionis Dogmaticae Lumen Gentium Synopsis histo¬

rica (J.-J. von Allmen) 189
P.-L. Carie: Consubstantiel et transsubstantiation (J. Parain-Vial) 190
Y. Labbé: Humanisme et théologie (P. Gisel) 191
M. Légaut: Mutation de l'Eglise et conversion personneUe (C. Bridel) 192
XX lat Akademii Teologii Katolickiej (Z. Marzys) 192
A. Moda: La dottrina della elezione divina in Karl Barth (L. von Auw) 193
W. Groll: Ernst Troeltsch und Karl Barth (D. Müller) 194
H. Cox : La séduction de l'esprit (K. Blaser) 195
F. Eichinger: Die Philosophie Jakob Senglers als philosophische Theologie

(K. Blaser) 196
B. L. White: The Actor and the Spectator (M.-J. Borel) 197
B. Pierre: L'oubli. Révolution ou mort de l'histoire (M.-J. Borel) 197
E. H. W. Kluge: The Practice ofDeath (L. Rumpf) 198
A. Jacob: Introduction à la philosophie du langage (J.-C. Piguet) 199
C. Moeller : Littérature du XXe siècle et christianisme. T. V. (Y. Bridel) 199
Notices bibliographiques 200

Ont collaboré à ce numéro 1978 - II:
Monsieur Miklos Veto, Université d'Abidjan, Poste 396 (Côte d'Ivoire)
Monsieur Lucien Jerphagnon, 9, allée de la Châtaigneraie, F-95150 Taverny
Monsieur Daniel Marguerat, Villa Wakonda, 1315 La Sarraz
Monsieui Carl-A. Keller, Les Morettes, 1052 Le Mont
Monsieur Joseph-Marie Sauget, Biblioteca Vaticana, Città del Vaticano, Rome
Monsieur Klauspeter Blaser, 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lausanne
Monsieur Albert de Pury, Cité de l'Ouest 2, 2006 Neuchâtel
Monsieur Piene Gisel, 28, Parc de la Rouvraie, 1018 Lausanne


	Bibliographie

