Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 4

Artikel: Quelgues considérations sur la présence de Rousseau dans l'ceuvre de
Kleist

Autor: Boschenstein, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 403-411

QUELQUES CONSIDERATIONS
SUR LA PRESENCE DE ROUSSEAU
DANS L’EUVRE DE KLEIST

BERNARD BOSCHENSTEIN

Jean-Jacques Rousseau a été compris par les plus grands poétes alle-
mands nés aux environs de sa mort comme un mentor, un guide, un
demi-dieu qui leur a permis de devenir pleinement eux-mémes. Pour
Jean-Paul Friedrich Richter, pour Friedrich Hélderlin, pour Heinrich
von Kleist, il est une figure d’identification. Ces trois poétes établissent
un lien entre ses ceuvres autobiographiques, son roman et ses écrits phi-
losophiques. Ainsi, pour chacun d’eux, Rousseau est présent sur trois
plans, et de maniere chaque fois analogue. Cette analogie, les trois
auteurs allemands la reprennent a leur propre compte. Il y a, chez eux,
une ceuvre littéraire, une production théorique et un corpus épistolaire
d’ou se dégage I'image d’un moi qui tient le milieu entre le domaine de la
biographie et celui de la fiction. Ce moi s’apparente a celui de Rousseau
au moment ou il s’engage dans des voies qui semblent s’écarter du trajet
d’une voie ordinaire. Johann Paul Friedrich Richter décide en 1792, peu
avant la parution de son premier roman La Loge Invisible, de s’appeler
désormais Jean-Paul, afin que son nom fasse écho a Jean-Jacques. Hol-
derlin transforme une évocation desespérée de sa propre solitude de
poéte mécompris en une exhortation pleine d’espoir et d’avenir adressée
a Rousseau, en transférant les mémes vers de 'ode Aux Allemands a
I’ode Rousseau. Kleist imite le trajet de la vie de Rousseau en se rendant
a Paris, de juillet a novembre 1801, puis en Suisse, notamment & Thoune
ou il séjourne trois mois sur I'ile Delosea située sur I’Aar. Ses jugements
sur Paris sont les mémes que ceux énoncés par Jean-Jacques dans La
Nouvelle Héloise et dans Les Confessions. Son existence sur l'ile de
Thoune rappelle de prés les jours que Rousseau a passés sur I'ile de
Saint-Pierre. Avant d’étre arrivé a ces lieux, Kleist savait déja ce qu’il y
rencontrerait. Il cherche donc la confirmation a travers son ainé. Sa
vision de la société, de I’évolution de I’histoire, du contraste absolu entre
un état ou tout est intact et un autre ou le paraitre a remplacé I'étre, le
mensonge, la vérité, le rassure dans son identité qui se divise entre le tout
et le rien, le tout étant accordé a I’état premier que Kleist vit sur son ile,
le rien a I’état de dépravation atteint a Paris ou tous les événements
observés et tous les traits décrits sont également néfastes et révélateurs de
la déperdition qui guette la nation frangaise.



404 BERNARD BOSCHENSTEIN

Ainsi se fixe en Kleist la vision de deux étapes de I'histoire, de deux
moments dont I'un mérite tous les reproches, 'autre toutes les louanges.
Dans ses deux Discours, Rousseau connait la méme opposition absolue.
Elle est également exprimée dans la sixieme Promenade, lorsque Rous-
seau nous apprend que «le plus confiant des hommes» dont la
confiance « durant quarante ans entiers... ne fut trompée une seule fois»
s’est « dégouté des hommes », «une fois convaincu qu’il n’y a que men-
songe et fausseté dans les démonstrations grimacieres» qu’on lui pro-
digue (I, 1056)'. Ce besoin de passer «rapidement a 'autre extrémité »
découle précisément de I'état antérieur d’une confiance extréme,
changée a présent en méfiance totale. Mais d’ou vient que les deux écri-
vains connaissent la méme forme absolue d’opposition qui structure
aussi bien leur existence que leurs ceuvres ?

Dans le dialogue fictif qui constitue la Seconde Préface a La Nouvelle
Héloise, Rousseau remarque que, lorsque la passion amoureuse est a son
comble, elle place son objet dans le ciel ; «et comme I’enthousiasme de
la dévotion emprunte le langage de 'amour, I’enthousiasme de I’amour
emprunte aussi le langage de la dévotion. Il ne voit plus que le paradis,
les anges, les vertus des saints, les délices du séjour céleste. » (I, 16). Ce
n’est pas I'illusion de la perfection céleste de I’étre aimé qui nous retient
ici, mais le transfert qui fait que le vocabulaire religieux et celui de
I’amour puissent occuper respectivement le lieu assigné au domaine réci-
proque. Rousseau l'explique par la catégorie de I’enthousiasme qui
appartient aux deux langages. Mais le moment historique ou ce mariage
devient possible est li¢ a une ferveur piétiste dont les prolongements litté-
raires allemands constituent un équivalent éloquent. Sans cet échange de
I’'amour et de la religiosité, qui dans le roman de Rousseau s’opére dans
les deux sens, les disciples allemands de Rousseau ne l'auraient pas
choisi comme maitre, eux qui participaient du méme phénoméne en
vertu de I'influence que le piétisme exerca sur le christianisme du XVIII®¢
siecle allemand.

Il convient de souligner, chez les poétes allemands, parallelement la
convergence de la religion vers lamour « humain» et de cet amour vers
la religiosité. Parce que 'orthodoxie est discréditée, parce que la religion
institutionnalisée ne transmet plus un message regu comme source de la
vie, I'intensification des forces intérieures se présente comme le complé-
ment, voire le remplacement, d’'une forme invétérée de ’expérience reli-
gieuse. Il en découle une incertitude quant au statut du cceur et, simulta-
nément, sa valorisation en une instance absolue. Ces déplacements de

! Les citations de Rousseau se référent toujours a I'édition des (Euvres Com-
pleétes, Bibliothéque de la Pléiade, tomes 1-1V.



ROUSSEAU DANS L'EUVRE DE KLEIST 405

statut sont donc déja présents chez Rousseau, par exemple dans La Nou-
velle Héloise. 1"amour devenant I’espace qui hérite du besoin d’absolu,
de la tendance au dépassement, I'instabilité s’installe au cceur des événe-
ments extérieurs et intérieurs qui se présentent dans les ceuvres de Kleist.

Il y a deux temps a distinguer clairement dans I’ensemble des ceuvres
de cet auteur: les ceuvres proprement rousseauistes, dominées par
'opposition entre I'état naturel, paradisiaque, ou tout n’est que
confiance, et I’état prisonnier des institutions, de la guerre, de la
mefiance généralisée. Cette structure dichotomique se trouve dans La
Famille Schroffenstein ainsi que dans Le Tremblement de terre au Chili.
Puis Kleist deviendra beaucoup plus complexe, beaucoup moins sécuri-
sant, lorsqu’il abandonnera la netteté de ces oppositions pour en arriver
a une structure ou le mal s'infiltre au milieu du bien, ou 'ambivalence
régne comme structure commune aux situations et aux caractéres princi-
paux?.

Comme ce qui chez Rousseau lui-méme paraissait mériter la sympa-
thie, susciter la bienveillance, s’est averé €tre tramé par des traitres et
« forgé au fond des enfers » (I, 1019), ainsi les ceuvres maitresses dramati-
ques et narratives de Kleist dévoilent-elles un mal angoissant la ou on ne
s’y attendait point. Mais on rencontre également dans certaines ceuvres
la situation inverse : la certitude d’une trahison la ou seul I’'amour a dicté
un comportement. Chez les deux auteurs, le besoin de maintenir un état
uniforme, heérité de I’enfance, ou I’histoire ne serait pas encore venue
souiller de ses traces impures la transparence des cceurs, ne tient pas
compte du meélange non systématique, fruit d’'un ensemble de hasards,
qui caractérise la société humaine et ses institutions. En ne supportant
que l'identification avec une constellation adorée dans son absolu, la
conscience de ces auteurs est ébranlée par 'expérience du moindre écart
de cette norme intemporelle, anhistorique qu’elle s’est fixée.

Rousseau projette cette norme intemporelle sur le récit de sa vie deés
la premicre étape qu’il relate. Ainsi, I'aventure du peigne cassé qui mit
un terme a son enfance est-elle représentée comme la fin du paradis.
Avant cet événement, «l’attachement, le respect, lintimité, la
confiance» (I, 21) dictaient les rapports entre les enfants et les adultes.
Mais dés ce moment décisif, la transparence des cceurs se changea en
opacité : « nous commencions a nous cacher, a nous mutiner, & mentir ».
Parallélement, la campagne se voile et s’assombrit. Le schéma d’opposi-
tion absolue entre ce qui précéde et ce qui suit la prise de conscience de
«I’idée de I'injustice » est le méme que celui qui régit la structure des

2 Cf. a ce sujet I'étude que je vais faire paraitre dans la Jahresgabe der Hein-
rich-von-Kleist-Gesellschaft 1978, Berlin 1979, intitulée : « Ambivalenz und Disso-
ziation in Kleists Werk ».



406 BERNARD BOSCHENSTEIN

deux Discours et qui motive le type d’éducation représenté dans Emile
ainsi que la vision politique qui se concrétise dans le Contrat social. Chez
Kleist, pareil « renversement d’idées », « désordre de sentiments », « bou-
leversement dans son cceur, dans sa cervelle » (Rousseau I, 19) advient
dans les scénes cruciales de ses piéces et de ses récits, et bien souvent, un
personnage qui avait sauvé dans son cceur un morceau de paradis en est
le théatre. Mais le moment historique, la situation de la société, le type
d’institution que Kleist privilegie dans ses ceuvres est déja le résultat
d’'une perte initiale de confiance et de la substitution de rapports
d’oppression entre les personnages aux échanges libres qui régnaient
dans un premier temps révolu depuis longtemps.

Les deux auteurs apparaissent ainsi comme tributaires d’'une imagina-
tion normative, systématisante, qui utilise les matériaux littéraires ou
autobiographiques dans le but de leur faire parler le langage significatif
d’une cohérence soit totalement consonante, soit totalement dissonante,
et, chez Kleist seulement, souvent tout a la fois consonante et dissonante,
donc ambivalente, mais toujours de maniére a renvoyer au systéme qui,
chez lui, se manifeste a ’aide d’une famille de signes corrélatifs. Kleist
opere ainsi un montage de signes souvent abstraits, proches de la for-
mule, images empruntées a son « magazin d’idées », a son inventaire de
‘chiffres’. Derriére ces signes apparait le systéme dichotomique que
Rousseau lui a enseigneé.

Or, si Rousseau nous décrit, dans Les Confessions et dans Les Réve-
ries, le réveil brutal de la confiance trahie et réinterpréte désormais tous
les actes qu’il avait observés autour de lui comme faisant partie d’'une
grande machination destinée a le perdre, Kleist est capable d’imaginer
un état de totale simultanéité du don aimant de soi et du retrait de
I’amour par méfiance. Il va donc beaucoup plus loin que Rousseau en
mariant dans une méme personne et dans une méme situation deux atti-
tudes qui devraient normalement s’exclure. Cette représentation d’un
comportement paradoxal en fait un précurseur de Kafka et d’autres

grands témoins de la modernite.
Kleist a donc recu de Rousseau la confirmation d’une imagination

tendant vers I’absolu positif ou négatif et assujettiec a des ensembles de
signes normatifs. Mais il le dépasse en livrant ses personnages au fonc-
tionnement de l'instabilité. Dans plusieurs ceuvres centrales, ceux-ci
deviennent le théatre d’une ambiguite fondée sur le statut désormais
sécularisé d’un absolu divin qui a perdu les garanties de I'institution et
qui loge a présent dans le cceur humain.

Il importe maintenant de démontrer a I’aide de quelques exemples
combien cette ambiguité sert les propos de I'ceuvre poétique. Celle-ci est
appelée a refléter le domaine du changement brusque d’éclairage. La
conception kleistienne du temps est marquée par I’expérience de la dis-



ROUSSEAU DANS L’EUVRE DE KLEIST 407

continuité. Au lieu de présenter des configurations dramatiques ou épi-
ques dans la perspective d’'une évolution continue, comme le fait Goethe
par exemple, Kleist travaille a I’aide de renversements imprévisibles, de
ruptures dans le devenir. On peut y voir le résultat de ’expérience de
’ambiguité que nous venons de souligner. L’organisation de I’action,
I'invention de scenes cruciales, le role attribué aux protagonistes concor-
dent dans I'utilisation de la discontinuité qui refléte la double apparte-
nance a un ensemble de valeurs absolues positives ou négatives et, sou-
vent, simultanément positives et négatives.

Un exemple particuliérement riche nous est offert dans la tragédie
Penthesilée®. Penthésilée, reine des Amazones, est liée a un destin ances-
tral que marque une souillure originelle : 'arrivée des, Ethiopiens dans le
milieu intact d’'un rameau de la tribu des Scythes améne le massacre des
guerriers et le viol de leurs épouses qui, pour se venger, poignardent le
roi envahisseur et décident de se transformer en femmes masculines sou-
mises a la loi martiale. Elles s’arrachent un sein et ne permettent plus aux
impulsions amoureuses de triompher d’elles, les seules rencontres avec
les hommes encore autorisées ayant lieu lors d’'une féte annuelle vouée a
la continuation de cet état artificiel. Ces «fiancées de Mars» (v. 2056)
vivent donc a chaque instant dans la tension entre leur premiére nature
et sa destruction. Avant de mourir, l1a mére de Penthésilée a ordonné a sa
fille de se choisir Achille comme fiancé pour la féte des roses. Dés lors,
toute la piece de Kleist pivote autour de la rencontre impossible entre
Penthésilée et Achille : 'amour imposé par la nature et la guerre imposée
par ’histoire de I’Etat des Amazones coexistent dans chaque situation de
rapprochement ou d’¢loignement mutuels des deux protagonistes. Et
'image initiale des épousailles funestes de Tanais, premiére reine des
Amazones, et de Vexoris, roi des Ethiopiens, préside a I'union finale des
deux amants dans leur mort commune. Penthésilée mettra a mort son
bien-aimé en exhortant ses chiens a le déchirer. Elle-méme se fera
chienne et mordra la chair adorée. Pour consommer pleinement le
mariage avec Achille, Penthésilée le rejoindra ensuite par une mort inté-
riorisée, par I’évocation purement métaphorique d’un poignard qui la
transpercera dans une meéditation autodestructrice qui amenera sa mort
réelle.

Tout au long de cette piéce, I'ambiguité traverse les métaphores utili-
sées comme signes de la configuration viciée que nous venons de décrire.

3 Les citations frangaises tirées de cette piéce tiendront partiellement compte
de la Collection bilingue des classiques allemands dont la traduction et la préface
sont dues a Roger Ayrault : Kleist, Penthésilée, Paris 1949. Pour le texte allemand,
la meilleure édition actuelle est celle en 2 volumes de Helmut Sembdner, Sdmt-
liche Werke und Briefe, Munich 1977°.



408 BERNARD BOSCHENSTEIN

Ainsi, les roses destinées a couronner les Grecs sont-elles en méme temps
des signes anticipateurs de la mort qui dominera les scénes finales. Ainsi,
I’évocation fréquente de chaines indique-t-elle a la fois un statut guerrier
et un lien érotique. Elle se situe, comme les autres signes, 4 mi-chemin
entre la réalité premiére et la réalitée figurée. Cet état intermédiaire ruine
la solidité et I'unité des scénarios qui supposent toujours a la fois un pre-
mier écart de la nature et une future dissolution du présent vicié en vue
d’un rétablissement utopique de I'innocence originelle. « A mi-chemin »
signifie donc a la fois: entre le sens propre et le sens figuré et entre le
statut originel de la création et son rétablissement ultime. Rousseau est a
I'origine de cette structure faite d’écarts. L’opposition qu’il a imposée
ruine le présent, ruine la réalité qui nous est donnée en vue de ce qui I’'a
précédeée et de ce qui devra lui faire suite.

Pour Penthésilée, la préparation a la bataille finale qui exigera le
sacrifice d’Achille s’annonce sous I'image de «la grande révolte » et des
« terribles moissonneurs » (v. 2413 s.) que sont les guerriéres. Le concept
meétaphorique de la maturation signifie tout a la fois la destruction, la
mort et 'amour. La dimension de la nature, au sens figuré, et de la
guerre, au sens propre, se marient ici de la fagon la plus ambigué. Que la
nature puisse métaphoriquement se préter a ’action destructrice, cela est
lieé a la perte de transparence qui caractérise I'interprétation kleistienne
du monde présent. Apreés avoir mangé Achille, Penthésilée se rappelle
que «baisers» et «morsures» se riment en allemand: « Kiisse» —
« Bisse» (v. 2981). La rime est une figure anticipatrice de I'union finale.
Elle jette des ponts la ou la réalité ne les tolére pas. Rousseau est 1a pour
rappeler la séparation entre I’état d’hostilité et I’état d’amour, mais il est
¢galement la pour rappeler que la nature de I'homme est au fond
dominée par un accord avec I’ensemble de la nature et que I’homme
recherche cet accord en derniére instance. Normalement, la locution qui
dit que les amantes dévorent leur amant par amour n’est plus prise au
sérieux, parce qu’elle appartient depuis longtemps au vocabulaire figuré.
Mais Penthésilée, lorsqu’elle détruit la différence entre le figuré et le
propre, aimerait par la rétablir I’état naturel du langage transparent ou la
réalité et le sens d’'une image ne font qu’un. Le rétablissement obéit a des
injonctions rousseauistes : le point de départ est la séparation des étres
qui sont en exil dans une civilisation viciée, le but est le retour a I'unite.
Le langage, agent de I’état de séparation, subit la violence de ceux qui
aimeraient abréger le trajet entre la situation d’aliénation et celle d’une
relation confiante. Cette abréviation est funeste, parce qu’elle se joue
d’abord au sens figuré et passe ensuite sans transition au sens propre.
L’amour dans la mort est donc une fausse solution se substituant a
I'amour impossible. Cette impasse est le fruit du désespoir face a I'immo-
bilité des rapports sociaux empéchés par I'intervention d’une histoire



ROUSSEAU DANS L'EUVRE DE KLEIST 409

tissee d’hostilités. Avant cette histoire, les Scythes vivaient dans le bon-
heur de la soumission aux dieux.

Rousseau, par sa vision schématique du déroulement de I’évolution
néfaste qui aboutit a la séparation des deux états de ’humanité, invente
en quelque sorte «l'histoire» qui est le récit d’'un «déraillement».
Pareille « histoire » fonde I’état de séparation nécessaire aux tragédies et
aux comeédies, mais aussi aux nouvelles de Kleist qui dépendent égale-
ment d’un déraillement. J’en prends a témoin le récit de La Marquise
do..

Tout débute par la publication d’'une annonce par laquelle une mar-
quise recherche le pére inconnu d’un enfant qu’elle attend. Immédiate-
ment apres, nous avons droit a la description d'une scéne de guerre,
I’envahissement d’une forteresse italienne par des troupes russes ou la
marquise, fille du commandant, est assaillie par des soldats brutaux et
sauvee au moment du plus grand péril par un jeune comte qui apparaitra
bien plus tard dans le récit comme celui qui, tout en la sauvant, I'a
violée. Il est donc le pére recherché au début de la nouvelle. Cette simul-
tanéité d’une action de sauvetage et d’un viol, lequel est commis a la fois
dans un esprit d’authentique amour et dans le train que prennent les
choses au moment d’une guerre, reflete le statut de «1’hjstoire» comme
le résultat d’un déraillement qui motive la soif des protagonistes de
retrouver la dimension de rapports originels. Ceux-ci ne peuvent que se
transformer en contacts interdits et brutaux, le contexte d’une hostilité
institutionnalisée sous la forme de mceurs martiales ne permettant pas la
rencontre amoureuse innocente. La suite du récit tire profit de la simulta-
néité d’'un amour sous-jacent et d’une aversion violente de la part de la
marquise, d’'un amour rehaussé par la conscience d’'une culpabilité qui
souhaite se purifier dans une expiation stricte de la part du comte. Ainsi,
une solidarité de fond et un empéchement maintenu pendant longtemps
créent une tension meurtriere qui refléte la coexistence de deux états qui
s'excluent. L’ambiguité est particulierement visible dans les rapports
entre le peére et la fille. Le pére incarne l'autorité la plus incontestée.
Mais lorsqu’il est amené a se repentir de son refus draconien de
I’accueillir chez lui pendant sa grossesse, il la serre dans ses bras et la
recouvre de ses baisers comme un amoureux, scene empruntée a La Nou-
velle Héloise ou le pére de Julie entoure sa fille de ses bras et les presse
contre ses flancs en soupirant avant de lui faire savoir qu’il ne I'autori-
sera jamais a épouser Saint-Preux. La scéne paralléle intervient donc
dans un contexte différent, mais les deux fois, la fille résiste a 'autorité
paternelle qui ne veut pas lui permettre d’assumer sa propre responsabi-
lité. Chez Kleist, le pére répudie d’abord sa fille et la menace méme d’un
coup de pistolet, ce qui rend a celle-ci le courage de se soustraire a son
influence et de s’¢loigner avec ses enfants de la maison paternelle au



410 BERNARD BOSCHENSTEIN

nom d’une indépendance retrouvée. Chez Rousseau, Julie ose répondre
a son pere «que jamais M. de Wolmar ne me serait rien ; 'que j'étais
deéterminée a mourir fille ; qu’il était maitre de ma vie, mais non pas de
mon cceur, et que rien ne me ferait changer de volonté. » (11, 348). Dans
les deux cas, le régime autoritaire et la liberté qui provient du cceur
entrent en collision. L’amour exubérant du pére autoritaire trahit une
ambiguité dans les rapports humains qui refléte I'interférence de deux
etats qui ne s’harmonisent pas.

Kleist se sert parfois de motifs nés d’une imagination exaltée qu’il rat-
tache a une époque révolue, au XVI¢ et au XVIIe siécles par exemple, et
qu’il présente comme la conséquence d’une oppression de la liberté.
Nous en apercevons un exemple éloquent dans la legende de Sainte
Cécile ou la puissarice de la musique. Le contexte historique choisi par
I’auteur est dominé par les guerres de religion dans les Pays-Bas. Un
crime d’iconoclasme est machiné par quelques étudiants fanatisés qui
prévoient un jour de féte pour envahir un cloitre a Aix-la-Chapelle. Pour
aggraver la situation, Kleist ajoute encore un contre-temps : la maladie
de I'organiste destinée a accompagner une messe italienne particuliére-
ment solennelle. Mais au lieu d'un dérangement de la cérémonie, on
constate I’arrivée réguliere de la sceur Antonia, 'organiste accoutumeée,
qui dirige la musique de la fagon la plus inspirée. Six ans aprés, la mére
des malfaiteurs empéchés de mener a terme leurs projets se rend a Aix et
apprend la vérité : 'organiste n’était pas la sceur, puisqu’elle était alitée
et mourante pendant la cérémonie, mais bien sainte Cécile en personne.
L’expiation du péché des quatre jeunes gens se fait dans un état de perte
de conscience : tous les soirs vers minuit, ils entonnent avec des voix de
bétes féroces le Gloria in excelsis de la messe qu’ils ont voulu troubler.
Leur chant, qui est comme I’écho de I'enfer répondant a la musique
céleste, forme avec celle-ci la dissonance entre la voix d’en haut et celle
d’en bas et témoigne ainsi d’un double écart de I’état de nature. L’exalta-
tion pieuse et le crime sont ici corrélatifs et laissent tous les deux
apparaitre ex negativo un état qui n’a besoin ni de miracles ni d’action
destructrice. Le costume encore meédiéval, les couleurs historiques et
locales qui viennent revétir ce récit, sont les indices d’un état d’aberra-
tion que I’histoire a fait naitre. L’art religieux et sa perversion sont donc
des témoins négatifs d’'un art a I’échelle humaine qui n’est pas représenté
ici de maniére directe.

Kleist est donc I'inventeur de scénarios qui reflétent les tensions entre
le premier et le second état décrit dans les Discours de Rousseau. Il tire
de la constellation que Rousseau présente comme obéissant a une suc-
cession, des effets de surprise, de violence, de radicalité en actualisant les
deux états dans une simultanéité périlleuse.



ROUSSEAU DANS L'(EUVRE DE KLEIST 411

En affublant ses récits et certaines de ses pieces (Das Kdthchen von
Heilbronn, par exemple) d’'un vétement historique a teinte médiévale, il
barre le chemin a la transparence du début ou de la fin de I’histoire.
Mais les chocs produits dans ces ceuvres sont a méme de trouer ce cos-
tume et de laisser apparaitre les signes de la vérité. Ceux-ci se révélent
souvent grace aux héroines qui ont préservé la transparence du cceur et
qui bravent les obstacles de I'illusion, de la tromperie, de l'intrigue
funeste. C’est vrai d’Alcméne, dans Amphitryon, ou de Kithchen ou
encore de Toni, dans Les Fiangailles de Saint-Domingue. Kleist ne
permet gueére a ces jeunes femmes d’infléchir le cours de I'histoire. Elles
sont pourtant appelées a faire figure de martyres innocentes et chargées
du message de la vérité qui a précédé I'histoire et qui lui fera peut-étre
suite. Kleist est la plupart du temps pessimiste, surtout dans ses récits,
quant au succés d'un modele anhistorique qu’il entend opposer a I’état
des rapports sociaux viciés. Mais il offre aux représentantes de sa vérité
le statut privilégié de la présence d’'un cceur sincére qui fait rougir de
honte les protagonistes masculins, trés souvent complices du pouvoir
dans une civilisation de la déperdition. Kleist ronge ce pouvoir tout en
rongeant ’espoir d’'un changement. Mais la tension entre ces deux juge-
ments négatifs mobilise le lecteur que ces démonstrations tiennent en
éveil et rendent conscients des ambivalences d’une civilisation qui s’est
eloignée du modele de Rousseau®.

4 Les rapports entre Rousseau et Kleist ont fait I'objet de deux travaux spécia-
lisés. La monographie de Oskar Ritter von Xylander, Heinrich von Kleist und J. J.
Rousseau, Germanische Studien 193, Berlin 1937, s’inscrit dans la ligne des inter-
prétations irrationnelles de Kleist influencées par les années ou se prépare le
nazisme. La présence de Rousseau chez Kleist y est démontrée de maniére trop
exhaustive et par la trop peu spécifique pour faire ressortir clairement I'utilisation
particuliere que Kleist fait de son modéle. Siegfried Streller, dans son article
« Heinrich von Kleist und Jean-Jacques Rousseau », in : Heinrich von Kleist, Wege
der Forschung 147, Darmstadt 1967, p. 635-671, corrige son prédécesseur
Xylander en insistant surtout sur I'importance de Rousseau pour la conception
politique de Kleist : la place qu’il attribue a I'Etat et d la société est interprétée d la
lumiére de I'utopie rousseauiste évoquée par Kleist.



	Quelques considérations sur la présence de Rousseau dans l'œuvre de Kleist

