
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 4

Artikel: Quelques considérations sur la présence de Rousseau dans l'œuvre de
Kleist

Autor: Böschenstein, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 403-411

QUELQUES CONSIDÉRATIONS
SUR LA PRÉSENCE DE ROUSSEAU

DANS L'ŒUVRE DE KLEIST

BERNARD BÖSCHENSTEIN

Jean-Jacques Rousseau a été compris par les plus grands poètes
allemands nés aux environs de sa mort comme un mentor, un guide, un
demi-dieu qui leur a permis de devenir pleinement eux-mêmes. Pour
Jean-Paul Friedrich Richter, pour Friedrich Hölderlin, pour Heinrich
von Kleist, il est une figure d'identification. Ces trois poètes établissent
un lien entre ses œuvres autobiographiques, son roman et ses écrits
philosophiques. Ainsi, pour chacun d'eux, Rousseau est présent sur trois
plans, et de manière chaque fois analogue. Cette analogie, les trois
auteurs allemands la reprennent à leur propre compte. Il y a, chez eux,
une œuvre littéraire, une production théorique et un corpus épistolaire
d'où se dégage l'image d'un moi qui tient le milieu entre le domaine de la

biographie et celui de la fiction. Ce moi s'apparente à celui de Rousseau

au moment où il s'engage dans des voies qui semblent s'écarter du trajet
d'une voie ordinaire. Johann Paul Friedrich Richter décide en 1792, peu
avant la parution de son premier roman La Loge Invisible, de s'appeler
désormais Jean-Paul, afin que son nom fasse écho à Jean-Jacques.
Hölderlin transforme une évocation désespérée de sa propre solitude de

poète mécompris en une exhortation pleine d'espoir et d'avenir adressée
à Rousseau, en transférant les mêmes vers de l'ode Aux Allemands à

l'ode Rousseau. Kleist imite le trajet de la vie de Rousseau en se rendant
à Paris, de juillet à novembre 1801, puis en Suisse, notamment à Thoune
où il séjourne trois mois sur l'île Delosea située sur l'Aar. Ses jugements
sur Paris sont les mêmes que ceux énoncés par Jean-Jacques dans La
Nouvelle Héloïse et dans Les Confessions. Son existence sur l'île de

Thoune rappelle de près les jours que Rousseau a passés sur l'île de

Saint-Pierre. Avant d'être arrivé à ces lieux, Kleist savait déjà ce qu'il y
rencontrerait. U cherche donc la confirmation à travers son aîné. Sa

vision de la société, de l'évolution de l'histoire, du contraste absolu entre

un état où tout est intact et un autre où le paraître a remplacé l'être, le

mensonge, la vérité, le rassure dans son identité qui se divise entre le tout
et le rien, le tout étant accordé à l'état premier que Kleist vit sur son île,
le rien à l'état de dépravation atteint à Paris où tous les événements
observés et tous les traits décrits sont également néfastes et révélateurs de

la déperdition qui guette la nation française.



404 BERNARD BÖSCHENSTEIN

Ainsi se fixe en Kleist la vision de deux étapes de l'histoire, de deux
moments dont l'un mérite tous les reproches, l'autre toutes les louanges.
Dans ses deux Discours, Rousseau connaît la même opposition absolue.
Elle est également exprimée dans la sixième Promenade, lorsque Rousseau

nous apprend que « le plus confiant des hommes » dont la
confiance «durant quarante ans entiers... ne fut trompée une seule fois»
s'est «dégoûté des hommes», «une fois convaincu qu'il n'y a que
mensonge et fausseté dans les démonstrations grimacières » qu'on lui
prodigue (I, 1056)'. Ce besoin de passer «rapidement à l'autre extrémité»
découle précisément de l'état antérieur d'une confiance extrême,
changée à présent en méfiance totale. Mais d'où vient que les deux
écrivains connaissent la même forme absolue d'opposition qui structure
aussi bien leur existence que leurs œuvres

Dans le dialogue fictif qui constitue la Seconde Préface à La Nouvelle
Héloïse, Rousseau remarque que, lorsque la passion amoureuse est à son
comble, elle place son objet dans le ciel ; «et comme l'enthousiasme de

la dévotion emprunte le langage de l'amour, l'enthousiasme de l'amour
emprunte aussi le langage de la dévotion. Il ne voit plus que le paradis,
les anges, les vertus des saints, les délices du séjour céleste.» (I, 16). Ce
n'est pas l'illusion de la perfection céleste de l'être aimé qui nous retient
ici, mais le transfert qui fait que le vocabulaire religieux et celui de

l'amour puissent occuper respectivement le lieu assigné au domaine
réciproque. Rousseau l'explique par la catégorie de l'enthousiasme qui
appartient aux deux langages. Mais le moment historique où ce mariage
devient possible est lié à une ferveur pietiste dont les prolongements
littéraires allemands constituent un équivalent éloquent. Sans cet échange de

l'amour et de la religiosité, qui dans le roman de Rousseau s'opère dans
les deux sens, les disciples allemands de Rousseau ne l'auraient pas
choisi comme maître, eux qui participaient du même phénomène en

vertu de l'influence que le piétisme exerça sur le christianisme du XVIIIe
siècle allemand.

Il convient de souligner, chez les poètes allemands, parallèlement la

convergence de la religion vers hamour « humain » et de cet amour vers
la religiosité. Parce que l'orthodoxie est discréditée, parce que la religion
institutionnalisée ne transmet plus un message reçu comme source de la

vie, l'intensification des forces intérieures se présente comme le complément,

voire le remplacement, d'une forme invétérée de l'expérience
religieuse. Il en découle une incertitude quant au statut du cœur et, simultanément,

sa valorisation en une instance absolue. Ces déplacements de

1 Les citations de Rousseau se réfèrent toujours à l'édition des Œuvres
Complètes, Bibliothèque de la Pléiade, tomes I-IV.



ROUSSEAU DANS L'ŒUVRE DE KLEIST 405

Statut sont donc déjà présents chez Rousseau, par exemple dans La Nouvelle

Héloïse. L'amour devenant l'espace qui hérite du besoin d'absolu,
de la tendance au dépassement, l'instabilité s'installe au cœur des événements

extérieurs et intérieurs qui se présentent dans les œuvres de Kleist.
Il y a deux temps à distinguer clairement dans l'ensemble des œuvres

de cet auteur : les œuvres proprement rousseauistes, dominées par
l'opposition entre l'état naturel, paradisiaque, où tout n'est que
confiance, et l'état prisonnier des institutions, de la guerre, de la
méfiance généralisée. Cette structure dichotomique se trouve dans La
Famille Schroffenstein ainsi que dans Le Tremblement de terre au Chili.
Puis Kleist deviendra beaucoup plus complexe, beaucoup moins sécurisant,

lorsqu'il abandonnera la netteté de ces oppositions pour en arriver
à une structure où le mal s'infiltre au milieu du bien, où l'ambivalence
règne comme structure commune aux situations et aux caractères principaux2.

Comme ce qui chez Rousseau lui-même paraissait mériter la sympathie,

susciter la bienveillance, s'est avéré être tramé par des traîtres et

« forgé au fond des enfers» (I, 1019), ainsi les œuvres maîtresses dramatiques

et narratives de Kleist dévoilent-elles un mal angoissant là où on ne

s'y attendait point. Mais on rencontre également dans certaines œuvres
la situation inverse : la certitude d'une trahison là où seul l'amour a dicté
un comportement. Chez les deux auteurs, le besoin de maintenir un état

uniforme, hérité de l'enfance, où l'histoire ne serait pas encore venue
souiller de ses traces impures la transparence des cœurs, ne tient pas
compte du mélange non systématique, fruit d'un ensemble de hasards,
qui caractérise la société humaine et ses institutions. En ne supportant
que l'identification avec une constellation adorée dans son absolu, la
conscience de ces auteurs est ébranlée par l'expérience du moindre écart
de cette norme intemporelle, anhistorique qu'elle s'est fixée.

Rousseau projette cette norme intemporelle sur le récit de sa vie dès

la première étape qu'il relate. Ainsi, l'aventure du peigne cassé qui mit
un terme à son enfance est-elle représentée comme la fin du paradis.
Avant cet événement, «l'attachement, le respect, l'intimité, la
confiance» (I, 21) dictaient les rapports entre les enfants et les adultes.
Mais dès ce moment décisif, la transparence des cœurs se changea en

opacité : «nous commencions à nous cacher, à nous mutiner, à mentir».
Parallèlement, la campagne se voile et s'assombrit. Le schéma d'opposition

absolue entre ce qui précède et ce qui suit la prise de conscience de

« l'idée de l'injustice » est le même que celui qui régit la structure des

2 Cf. à ce sujet l'étude que je vais faire paraître dans la Jahresgabe der Hein-
rich-von-Kleist-Gesellschaft 1978, Berlin 1979, intitulée : «Ambivalenz und
Dissoziation in Kleists Werk».



406 BERNARD BÖSCHENSTEIN

deux Discours et qui motive le type d'éducation représenté dans Emile
ainsi que la vision politique qui se concrétise dans le Contrat social. Chez
Kleist, pareil « renversement d'idées », « désordre de sentiments», «
bouleversement dans son cœur, dans sa cervelle» (Rousseau I, 19) advient
dans les scènes cruciales de ses pièces et de ses récits, et bien souvent, un
personnage qui avait sauvé dans son cœur un morceau de paradis en est
le théâtre. Mais le moment historique, la situation de la société, le type
d'institution que Kleist privilégie dans ses œuvres est déjà le résultat
d'une perte initiale de confiance et de la substitution de rapports
d'oppression entre les personnages aux échanges libres qui régnaient
dans un premier temps révolu depuis longtemps.

Les deux auteurs apparaissent ainsi comme tributaires d'une imagination

normative, systématisante, qui utilise les matériaux littéraires ou
autobiographiques dans le but de leur faire parler le langage significatif
d'une cohérence soit totalement consonante, soit totalement dissonante,
et, chez Kleist seulement, souvent tout à la fois consonante et dissonante,
donc ambivalente, mais toujours de manière à renvoyer au système qui,
chez lui, se manifeste à l'aide d'une famille de signes corrélatifs. Kleist
opère ainsi un montage de signes souvent abstraits, proches de la
formule, images empruntées à son « magazin d'idées », à son inventaire de

'chiffres'. Derrière ces signes apparaît le système dichotomique que
Rousseau lui a enseigné.

Or, si Rousseau nous décrit, dans Les Confessions et dans Les Rêveries,

le réveil brutal de la confiance trahie et réinterprète désormais tous
les actes qu'il avait observés autour de lui comme faisant partie d'une
grande machination destinée à le perdre, Kleist est capable d'imaginer
un état de totale simultanéité du don aimant de soi et du retrait de

l'amour par méfiance. Il va donc beaucoup plus loin que Rousseau en
mariant dans une même personne et dans une même situation deux
attitudes qui devraient normalement s'exclure. Cette représentation d'un
comportement paradoxal en fait un précurseur de Kafka et d'autres
grands témoins de la modernité.

Kleist a donc reçu de Rousseau la confirmation d'une imagination
tendant vers l'absolu positif ou négatif et assujettie à des ensembles de

signes normatifs. Mais il le dépasse en livrant ses personnages au
fonctionnement de l'instabilité. Dans plusieurs œuvres centrales, ceux-ci
deviennent le théâtre d'une ambiguïté fondée sur le statut désormais
sécularisé d'un absolu divin qui a perdu les garanties de l'institution et

qui loge à présent dans le cœur humain.
Il importe maintenant de démontrer à l'aide de quelques exemples

combien cette ambiguïté sert les propos de l'œuvre poétique. Celle-ci est

appelée à refléter le domaine du changement brusque d'éclairage. La

conception kleistienne du temps est marquée par l'expérience de la dis-



ROUSSEAU DANS L'ŒUVRE DE KLEIST 407

continuité. Au lieu de présenter des configurations dramatiques ou
épiques dans la perspective d'une évolution continue, comme le fait Goethe

par exemple, Kleist travaille à l'aide de renversements imprévisibles, de

ruptures dans le devenir. On peut y voir le résultat de l'expérience de

l'ambiguïté que nous venons de souligner. L'organisation de l'action,
l'invention de scènes cruciales, le rôle attribué aux protagonistes concordent

dans l'utilisation de la discontinuité qui reflète la double appartenance

à un ensemble de valeurs absolues positives ou négatives et,
souvent, simultanément positives et négatives.

Un exemple particulièrement riche nous est offert dans la tragédie
Penthésilée3. Penthésilée, reine des Amazones, est liée à un destin ancestral

que marque une souillure originelle : l'arrivée dea Ethiopiens dans le
milieu intact d'un rameau de la tribu des Scythes amène le massacre des

guerriers et le viol de leurs épouses qui, pour se venger, poignardent le
roi envahisseur et décident de se transformer en femmes masculines
soumises à la loi martiale. Elles s'arrachent un sein et ne permettent plus aux
impulsions amoureuses de triompher d'elles, les seules rencontres avec
les hommes encore autorisées ayant lieu lors d'une fête annuelle vouée à

la continuation de cet état artificiel. Ces « fiancées de Mars » (v. 2056)
vivent donc à chaque instant dans la tension entre leur première nature
et sa destruction. Avant de mourir, la mère de Penthésilée a ordonné à sa
fille de se choisir Achille comme fiancé pour la fête des roses. Dès lors,
toute la pièce de Kleist pivote autour de la rencontre impossible entre
Penthésilée et Achille : l'amour imposé par la nature et la guerre imposée
par l'histoire de l'Etat des Amazones coexistent dans chaque situation de

rapprochement ou d'éloignement mutuels des deux protagonistes. Et
l'image initiale des épousailles funestes de Tanaïs, première reine des

Amazones, et de Vexoris, roi des Ethiopiens, préside à l'union finale des
deux amants dans leur mort commune. Penthésilée mettra à mort son
bien-aimé en exhortant ses chiens à le déchirer. Elle-même se fera
chienne et mordra la chair adorée. Pour consommer pleinement le

mariage avec Achille, Penthésilée le rejoindra ensuite par une mort
intériorisée, par l'évocation purement métaphorique d'un poignard qui la

transpercera dans une méditation autodestructrice qui amènera sa mort
réelle.

Tout au long de cette pièce, l'ambiguïté traverse les métaphores utilisées

comme signes de la configuration viciée que nous venons de décrire.

3 Les citations françaises tirées de cette pièce tiendront partiellement compte
de la Collection bilingue des classiques allemands dont la traduction et la préface
sont dues à Roger Ayrault : Kleist, Penthésilée, Paris 1949. Pour le texte allemand,
la meilleure édition actuelle est celle en 2 volumes de Helmut Sembdner, Sämtliche

Werke und Briefe, Munich 1977*.



408 BERNARD BÖSCHENSTEIN

Ainsi, les roses destinées à couronner les Grecs sont-elles en même temps
des signes anticipateurs de la mort qui dominera les scènes finales. Ainsi,
l'évocation fréquente de chaînes indique-t-elle à la fois un statut guerrier
et un lien erotique. Elle se situe, comme les autres signes, à mi-chemin
entre la réalité première et la réalité figurée. Cet état intermédiaire ruine
la solidité et l'unité des scénarios qui supposent toujours à la fois un
premier écart de la nature et une future dissolution du présent vicié en vue
d'un rétablissement utopique de l'innocence originelle. «A mi-chemin»
signifie donc à la fois : entre le sens propre et le sens figuré et entre le

statut originel de la création et son rétablissement ultime. Rousseau est à

l'origine de cette structure faite d'écarts. L'opposition qu'il a imposée
ruine le présent, ruine la réalité qui nous est donnée en vue de ce qui l'a
précédée et de ce qui devra lui faire suite.

Pour Penthésilée, la préparation à la bataille finale qui exigera le
sacrifice d'Achille s'annonce sous l'image de «la grande révolte» et des

«terribles moissonneurs» (v. 2413 s.) que sont les guerrières. Le concept
métaphorique de la maturation signifie tout à la fois la destruction, la
mort et l'amour. La dimension de la nature, au sens figuré, et de la

guerre, au sens propre, se marient ici de la façon la plus ambiguë. Que la
nature puisse métaphoriquement se prêter à l'action destructrice, cela est

lié à la perte de transparence qui caractérise l'interprétation kleistienne
du monde présent. Après avoir mangé Achille, Penthésilée se rappelle
que « baisers » et « morsures » se riment en allemand : « Küsse » —
« Bisse» (v. 2981). La rime est une figure anticipatrice de l'union finale.
Elle jette des ponts là où la réalité ne les tolère pas. Rousseau est là pour
rappeler la séparation entre l'état d'hostilité et l'état d'amour, mais il est

également là pour rappeler que la nature de l'homme est au fond
dominée par un accord avec l'ensemble de la nature et que l'homme
recherche cet accord en dernière instance. Normalement, la locution qui
dit que les amantes dévorent leur amant par amour n'est plus prise au
sérieux, parce qu'elle appartient depuis longtemps au vocabulaire figuré.
Mais Penthésilée, lorsqu'elle détruit la différence entre le figuré et le

propre, aimerait par là rétablir l'état naturel du langage transparent où la
réalité et le sens d'une image ne font qu'un. Le rétablissement obéit à des

injonctions rousseauistes : le point de départ est la séparation des êtres

qui sont en exil dans une civilisation viciée, le but est le retour à l'unité.
Le langage, agent de l'état de séparation, subit la violence de ceux qui
aimeraient abréger le trajet entre la situation d'aliénation et celle d'une
relation confiante. Cette abréviation est funeste, parce qu'elle se joue
d'abord au sens figuré et passe ensuite sans transition au sens propre.
L'amour dans la mort est donc une fausse solution se substituant à

l'amour impossible. Cette impasse est le fruit du désespoir face à l'immobilité

des rapports sociaux empêchés par l'intervention d'une histoire



ROUSSEAU DANS L'ŒUVRE DE KLEIST 409

tissée d'hostilités. Avant cette histoire, les Scythes vivaient dans le bonheur

de la soumission aux dieux.
Rousseau, par sa vision schématique du déroulement de l'évolution

néfaste qui aboutit à la séparation des deux états de l'humanité, invente
en quelque sorte «l'histoire» qui est le récit d'un «déraillement».
Pareille «histoire» fonde l'état de séparation nécessaire aux tragédies et

aux comédies, mais aussi aux nouvelles de Kleist qui dépendent également

d'un déraillement. J'en prends à témoin le récit de La Marquise
d'O...

Tout débute par la publication d'une annonce par laquelle une
marquise recherche le père inconnu d'un enfant qu'elle attend. Immédiatement

après, nous avons droit à la description d'une scène de guerre,
l'envahissement d'une forteresse italienne par des troupes russes où la
marquise, fille du commandant, est assaillie par des soldats brutaux et
sauvée au moment du plus grand péril par un jeune comte qui apparaîtra
bien plus tard dans le récit comme celui qui, tout en la sauvant, l'a
violée. Il est donc le père recherché au début de la nouvelle. Cette
simultanéité d'une action de sauvetage et d'un viol, lequel est commis à la fois
dans un esprit d'authentique amour et dans le train que prennent les
choses au moment d'une guerre, reflète le statut de «l'histoire» comme
le résultat d'un déraillement qui motive la soif des protagonistes de

retrouver la dimension de rapports originels. Ceux-ci ne peuvent que se

transformer en contacts interdits et brutaux, le contexte d'une hostilité
institutionnalisée sous la forme de mœurs martiales ne permettant pas la

rencontre amoureuse innocente. La suite du récit tire profit de la simultanéité

d'un amour sous-jacent et d'une aversion violente de la part de la

marquise, d'un amour rehaussé par la conscience d'une culpabilité qui
souhaite se purifier dans une expiation stricte de la part du comte. Ainsi,
une solidarité de fond et un empêchement maintenu pendant longtemps
créent une tension meurtrière qui reflète la coexistence de deux états qui
s'excluent. L'ambiguïté est particulièrement visible dans les rapports
entre le père et la fille. Le père incarne l'autorité la plus incontestée.
Mais lorsqu'il est amené à se repentir de son refus draconien de

l'accueillir chez lui pendant sa grossesse, il la serre dans ses bras et la

recouvre de ses baisers comme un amoureux, scène empruntée à La Nouvelle

Héloïse où le père de Julie entoure sa fille de ses bras et les presse
contre ses flancs en soupirant avant de lui faire savoir qu'il ne l'autorisera

jamais à épouser Saint-Preux. La scène parallèle intervient donc
dans un contexte différent, mais les deux fois, la fille résiste à l'autorité
paternelle qui ne veut pas lui permettre d'assumer sa propre responsabilité.

Chez Kleist, le père répudie d'abord sa fille et la menace même d'un

coup de pistolet, ce qui rend à celle-ci le courage de se soustraire à son
influence et de s'éloigner avec ses enfants de la maison paternelle au



410 BERNARD BÖSCHENSTEIN

nom d'une indépendance retrouvée. Chez Rousseau, Julie ose répondre
à son père «que jamais M. de Wolmar ne me serait rien; que j'étais
déterminée à mourir fille ; qu'il était maître de ma vie, mais non pas de

mon cœur, et que rien ne me ferait changer de volonté.» (II, 348). Dans
les deux cas, le régime autoritaire et la liberté qui provient du cœur
entrent en collision. L'amour exubérant du père autoritaire trahit une
ambiguïté dans les rapports humains qui reflète l'interférence de deux
états qui ne s'harmonisent pas.

Kleist se sert parfois de motifs nés d'une imagination exaltée qu'il
rattache à une époque révolue, au XVIe et au XVIIe siècles par exemple, et

qu'il présente comme la conséquence d'une oppression de la liberté.
Nous en apercevons un exemple éloquent dans la légende de Sainte
Cécile ou la puissartce de la musique. Le contexte historique choisi par
l'auteur est dominé par les guerres de religion dans les Pays-Bas. Un
crime d'iconoclasme est machiné par quelques étudiants fanatisés qui
prévoient un jour de fête pour envahir un cloître à Aix-la-Chapelle. Pour

aggraver la situation, Kleist ajoute encore un contre-temps : la maladie
de l'organiste destinée à accompagner une messe italienne particulièrement

solennelle. Mais au lieu d'un dérangement de la cérémonie, on
constate l'arrivée régulière de la sœur Antonia, l'organiste accoutumée,
qui dirige la musique de la façon la plus inspirée. Six ans après, la mère
des malfaiteurs empêchés de mener à terme leurs projets se rend à Aix et

apprend la vérité : l'organiste n'était pas la sœur, puisqu'elle était alitée
et mourante pendant la cérémonie, mais bien sainte Cécile en personne.
L'expiation du péché des quatre jeunes gens se fait dans un état de perte
de conscience : tous les soirs vers minuit, ils entonnent avec des voix de

bêtes féroces le Gloria in excelsis de la messe qu'ils ont voulu troubler.
Leur chant, qui est comme l'écho de l'enfer répondant à la musique
céleste, forme avec celle-ci la dissonance entre la voix d'en haut et celle
d'en bas et témoigne ainsi d'un double écart de l'état de nature. L'exaltation

pieuse et le crime sont ici corrélatifs et laissent tous les deux

apparaître ex negativo un état qui n'a besoin ni de miracles ni d'action
destructrice. Le costume encore médiéval, les couleurs historiques et

locales qui viennent revêtir ce récit, sont les indices d'un état d'aberration

que l'histoire a fait naître. L'art religieux et sa perversion sont donc
des témoins négatifs d'un art à l'échelle humaine qui n'est pas représenté
ici de manière directe.

Kleist est donc l'inventeur de scénarios qui reflètent les tensions entre
le premier et le second état décrit dans les Discours de Rousseau. Il tire
de la constellation que Rousseau présente comme obéissant à une
succession, des effets de surprise, de violence, de radicalité en actualisant les

deux états dans une simultanéité périlleuse.



ROUSSEAU DANS L'ŒUVRE DE KLEIST 411

En affublant ses récits et certaines de ses pièces (Das Käthchen von
Heilbronn, par exemple) d'un vêtement historique à teinte médiévale, il
barre le chemin à la transparence du début ou de la fin de l'histoire.
Mais les chocs produits dans ces œuvres sont à même de trouer ce
costume et de laisser apparaître les signes de la vérité. Ceux-ci se révèlent
souvent grâce aux héroïnes qui ont préservé la transparence du cœur et

qui bravent les obstacles de l'illusion, de la tromperie, de l'intrigue
funeste. C'est vrai d'Alcmène, dans Amphitryon, ou de Käthchen ou
encore de Toni, dans Les Fiançailles de Saint-Domingue. Kleist ne
permet guère à ces jeunes femmes d'infléchir le cours de l'histoire. Elles
sont pourtant appelées à faire figure de martyres innocentes et chargées
du message de la vérité qui a précédé l'histoire et qui lui fera peut-être
suite. Kleist est la plupart du temps pessimiste, surtout dans ses récits,
quant au succès d'un modèle anhistorique qu'il entend opposer à l'état
des rapports sociaux viciés. Mais il offre aux représentantes de sa vérité
le statut privilégié de la présence d'un cœur sincère qui fait rougir de
honte les protagonistes masculins, très souvent complices du pouvoir
dans une civilisation de la déperdition. Kleist ronge ce pouvoir tout en

rongeant l'espoir d'un changement. Mais la tension entre ces deux
jugements négatifs mobilise le lecteur que ces démonstrations tiennent en
éveil et rendent conscients des ambivalences d'une civihsation qui s'est

éloignée du modèle de Rousseau4.

4 Les rapports entre Rousseau et Kleist ont fait l'objet de deux travaux spécialisés.

La monographie de Oskar Ritter von Xylander, Heinrich von Kleist und J. J.

Rousseau. Germanische Studien 193, Berlin 1937, s'inscrit dans la ligne des

interprétations irrationnelles de Kleist influencées par les années où se prépare le

nazisme. La présence de Rousseau chez Kleist y est démontrée de manière trop
exhaustive et par là trop peu spécifique pour faire ressortir clairement l'utilisation
particulière que Kleist fait de son modèle. Siegfried Streller, dans son article
« Heinrich von Kleist und Jean-Jacques Rousseau», in : Heinrich von Kleist. Wege
der Forschung 147, Darmstadt 1967, p. 635-671, corrige son prédécesseur
Xylander en insistant surtout sur l'importance de Rousseau pour la conception
politique de Kleist : la place qu'il attribue à l'Etat et à la société est interprétée à la

lumière de l'utopie rousseauiste évoquée par Kleist.


	Quelques considérations sur la présence de Rousseau dans l'œuvre de Kleist

