
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 3

Artikel: "Être chrétien" de Hans Küng : essai de lecture critique de
l'herméneutique de quelques titres et représentations christologiques
néotestamentaires proposés par l'auteur

Autor: Barthel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 225-248

«ÊTRE CHRETIEN» DE HANS KÜNG'

Essai de lecture critique de l'herméneutique
de quelques titres et représentations christologiques

néotestamentaires proposés par l'auteur2

PIERRE BARTHEL

INTRODUCTION

Les notes et réflexions ici rassemblées et ordonnées ont été écrites en

marge de l'ouvrage de Hans Küng3: Christsein (München-Zürich 1973,
2e éd. 1974), un ouvrage4 qu'il est permis de trouver remarquable, malgré
les multiples critiques qu'il a provoquées.

On sait que, avant même sa sortie en librairie, le Spiegel (du 16.9.74)
l'a dénoncé comme proposant une interprétation de la foi chrétienne
dans une «saloppen Sprache». On sait aussi que l'épiscopat de la
République fédérale allemande a publié, le 14 novembre 1977, un
avertissement à tous les enseignants catholiques : quel que soit l'intérêt
du Christsein, il demeure que la foi catholique n'y est pas exprimée dans

son intégrité.
Je me suis efforcé de lire l'ouvrage de H. Küng en herméneute,

c'est-à-dire en homme de métier, soucieux, comme lui, de comprendre les

représentations d'origine et de structure mythiques — à l'aide desquelles
s'exprime la foi chrétienne du Nouveau Testament ; soucieux aussi d'en

'Christsein, München-Zürich 1973; 2e éd. 1974, trad, par Henri Rochais et
André Metzger sous le titre Etre chrétien et publié au Seuil, Paris 1978.

2 Cette étude a été présentée, pour l'essentiel, lors de la conférence publique du
26.XI.1977, dans le cadre des rencontres organisées aux Universités de Neuchâtel,
Fribourg, Lausanne et Genève, par l'Institut de Recherches Herméneutiques de la
Faculté de Théologie de Neuchâtel.

3 H. Küng est professeur de théologie systématique et œcuménique, et directeur
de l'Institut Catholique de recherches œcuméniques de l'Université de Tübingen.
Nous renonçons, ici, à situer l'homme et son œuvre dans le contexte actuel de la
théologie catholique et du dialogue œcuménique ; à rappeler les conflits qui
opposent H. Küng au Saint-Siège.

4 Cette étude était terminée quand parut la traduction française du Christsein ;

nous avons conservé notre propre traduction des textes de H. Küng, mais
renverrons pour l'essentiel à l'édition française.



226 PIERRE BARTHEL

traduire la visée profonde première, et sa mise en œuvre par la foi des

premiers chrétiens, en homme d'aujourd'hui et pour l'homme
d'aujourd'hui.

Il est impossible, à moins de récrire un autre livre de 676 pages,
d'aborder tous les thèmes, tous les problèmes dont H. Küng, dans son
Christsein, fait l'analyse et la synthèse. Les présentes notes et réflexions
ne portent que sur l'analyse herméneutique des représentations et des

titres christologiques suivants :

— les titres de «Fils de l'Homme», «Messie», «Seigneur», «Fils de

Dieu », « Logos », qui marquent, chacun à sa manière, la souveraineté
du Christ ;

— les représentations sacrificielles par lesquelles le Nouveau Testament
tente de dire le sens de la mort de Jésus de Nazareth ;

— les représentations protologiques par lesquelles certains auteurs du
Nouveau Testament ont voulu fonder le caractère absolu, unique,
ontologique, de la personne, et donc de l'enseignement du Christ.

Avant d'en venir aux trois moments de notre étude, il nous faut
rappeler, en un premier chapitre, le projet d'ensemble du Christsein,
auquel H. Küng fait servir son interprétation théologiquement démytho-
logisante de ces titres et représentations.

1. Qui est Jésus de Nazareth, le Christ

a) Etre chrétien aujourd'hui, pourquoi

H. Küng ouvre et termine son livre sur la question : Que signifie être
chrétien aujourd'hui Il tente d'y répondre, page après page, en
abordant tous les problèmes qui pourraient empêcher un homme, sensé

et instruit, de rallier le christianisme : problèmes religieux,
philosophiques, théologiques, historiques, exégétiques, et même socio-politiques.
Sa réponse, en fait, tient en une seule phrase : pour être pleinement
homme, il faut être chrétien (Warum Christsein Um wahrhaft
Menschsein.) Affirmation qu'il commente comme suit :

« Etre chrétien, ce n'est pas sacrifier son humanité (Menschsein) à son
christianisme (Christsein), ni son christianisme (Christsein) à son
humanité (Menschsein). Etre chrétien c'est être homme ; ni plus ni
moins. Etre chrétien, ce n'est pas vivre en être déchiré entre son
humanité et son christianisme... Le spécifique chrétien n'est ni une

superstructure ni une infrastructure de la condition humaine. Etre

chrétien, c'est accomplir l'homme en le dépassant (Aufhebung des

Menschlichen), c'est accomplir tous les humanismes en les dépassant ;



ÊTRE CHRÉTIEN 227

car un chrétien avalise tout humanisme, quel qu'il soit, dans la mesure
où il se révèle accordé à l'homme, mais il refuse tout humanisme qui
rejette le Christ, cœur de la foi chrétienne, sa référence spécifique»...
(p. 594 ; trad. fr. p. 706).

Tout le livre tente de démontrer comment l'homme moderne —
l'homme de la technique, du savoir rationnel, mordu par le désir de
construire un monde capable d'éliminer l'injustice, la haine, la guerre, la
pollution, la famine — peut être chrétien au sein d'un univers
socio-politique et économique en totale rupture apparente avec la société
chrétienne d'hier et d'avant-hier. Cette démonstration, H. Küng la
conduit d'une manière à la fois savante, critique et pratique, jamais de

manière dogmatique. Il sait que l'homme du technique et du politique ne
cède plus aux arguments d'autorité de l'Eglise, ne se laisse plus séduire

par la logique de la théologie spéculative, est devenu réfractaire aux
arguments de l'apologétique classique5. Devant le regard sceptique de
cet homme moderne, H. Küng abat toutes les cartes de son jeu
théologique. Il sait que le temps des arguments soustraits à toute critique
est révolu ; qu'en théologie aussi, l'heure de la sincérité, de l'aveu du
non-savoir (qui toujours niche dans le savoir le plus éloquent), de

l'humilité, a sonné6. Etre chrétien aujourd'hui, donc, ce sera non

5 Nous avons renoncé à donner une description en raccourci de l'homme
moderne vu par H. Küng ; on trouvera à la page 575 (trad. fr. p. 682) un texte
intéressant et révélateur traitant de l'opposition entre le questionnement
théologico-religieux de l'homme moderne et celui de la théologie des siècles qui
nous précèdent. En voici un extrait :

« Autrefois se posait la question, avec grande crainte du monde et de l'âme :

comment trouver un Dieu qui me soit favorable Aujourd'hui, avec une crainte
non moins grande du monde et de l'existence : comment donner un sens à ma
vie?

Autrefois, Dieu était considéré comme un juge libérant l'homme de ses péchés
et le déclarant juste. Aujourd'hui, Dieu est considéré comme un partenaire qui
appelle l'homme à la liberté, lui demande de prendre en charge ses responsabilités
face au monde et au déroulement de l'histoire.

Autrefois, la pensée religieuse était dominée par le souci de la justification
individuelle, du salut de l'âme — affaire privée. Aujourd'hui, c'est la dimension
sociale du salut qui retient l'attention, et la manière dont les soucis assaillent le
prochain, de tous côtés.

Autrefois, le spiritualisme ambiant entretenait vivants l'inquiétude de
l'au-delà et le souci de la paix avec Dieu. Aujourd'hui nos intérêts sont plus
globaux ; nous avons souci de la situation de la société et de sa réforme, voire
d'une transformation de ses structures.

Autrefois, l'homme se voyait contraint de justifier sa vie devant Dieu.
Aujourd'hui, il tente de justifier sa vie, à ses propres yeux et face à ses contemporains

(Mitmenschen). »
6 II faudra se souvenir de ce texte quand nous dirons, plus loin, comment

H. Küng transpose les titres et représentations christologiques en fonction de la
compréhension que l'homme moderne a de lui-même, aujourd'hui.



228 PIERRE BARTHEL

seulement assumer son humanité pleinement, mais aussi l'humanité de

l'Eglise, l'humanité des textes bibliques, l'humanité des dogmes,
l'humanité des spiritualités multiples dont témoigne l'histoire du
Christianisme.

Mais être chrétien aujourd'hui, c'est plus encore : c'est poursuivre,
dans ce bas monde, l'annonce du Royaume de Dieu sur le paradigme
prêché et vécu par Jésus de Nazareth. Mais qui donc est Jésus de

Nazareth, ou mieux : comment parler de lui à l'homme d'aujourd'hui,
alors que pèsent sur la «figure» du Christ tous les soupçons de la
modernité : soupçons historique, politique, psychologique et psychanalytique

b) La silhouette approchée de Jésus de Nazareth

Pour répondre à cette question, H. Küng a pris une voie d'approche
originale. Renonçant à résoudre tous les problèmes ouverts, voire
insolubles, posés par l'historico-critique, l'auteur du Christsein tente de
décrire la personne et l'œuvre du Christ par une approche plus
phénoménologique qu'exégétique. Pour ne pas retomber dans les errements de la

psychologie religieuse du XIXe siècle — qui trop souvent nous a

présenté en Jésus le type même du bourgeois bien élevé et religieusement
génial — H. Küng tente d'esquisser une sorte de silhouette approchée du
Christ, un dessin-robot en quelque sorte.

Ce dessin-robot se construit peu à peu grâce à un perpétuel jeu de

contrastes entre les comportements types de Jésus et ceux auxquels il
s'est opposé historiquement ou virtuellement. H. Küng montre ainsi
comment le Jésus des évangiles diffère du Jésus de la piété, du Christ de

la dogmatique, du Jésus des mouvements «enthousiastes», du Christ de
la littérature (p. 11-130; trad. fr. p. 13-157). Il rappelle aussi que les

comportements du Christ des évangiles s'opposent à ceux des prêtres,
des théologiens, des « hommes du système », des révolutionnaires, des

moines, des partisans d'une religion élitaire, des pharisiens (cf. p.
167-202). A chaque pas, le dessin-robot de Jésus de Nazareth se précise,
une silhouette apparaît, une « figure » se dessine : Jésus de Nazareth fut,
pour ses contemporains, un signe de contradiction, une figure de lumière
et une promesse d'espérance.

Cette approche, en description phénoménologique, permet à H. Küng
de montrer l'identité entre la «figure» de Jésus de Nazareth, le
prédicateur du Royaume, et celle du Christ de la foi post-pascale. En d'autres
termes, la parfaite correspondance entre la prédication DE Jésus et la

prédication SUR Jésus, qu'au XIXe siècle l'historico-critique avait
déclarées hétérogènes.



ÊTRE CHRÉTIEN 229

On peut résumer l'argumentation de H. Küng, sur ce point, comme
suit : le point commun entre la prédication de Jésus et la prédication sur
Jésus se trouve dans leur commun souci d'annoncer la venue du

Royaume de Dieu. Jésus de Nazareth a introduit dans le monde — par
sa prédication — une nouvelle dynamique du Royaume. Son destin, sa

mort et sa résurrection sont les signes et une étape de la « venue » de ce

Royaume; continuer à annoncer cette «venue» après Pâques exige de

l'Eglise chrétienne qu'elle intègre, parmi les signes annonciateurs du

Royaume, la prédication de Jésus. En bref: la prédication sur Jésus n'est
autre que la prédication du Royaume à la manière de Jésus, par
événements interposés. — Nous sommes loin de la fameuse boutade par
laquelle s'exprimait l'historico-critique en crise d'adolescence : Jésus a

annoncé la venue du Royaume, et c'est l'Eglise qui est arrivée.
De ce constat, H. Küng va tirer une conclusion herméneutique

décisive : la prédication post-pascale de l'Eglise doit être interprétée à la
lumière de la prédication pré-pascale de Jésus. Nous verrons, dans nos
prochains chapitres, les conséquences que notre auteur tire de ce

principe dans sa lecture démythologisante des titres et représentations
christologiques. Voici comment il l'applique à la compréhension de la
foi en la Résurrection de Jésus.

« Le fait que Jésus ait été recueilli dans la vie de Dieu n'apporte pas la
révélation de vérités complémentaires ; l'événement opère la révélation
de ce que fut Jésus ; il lui apporte une authentification ultime
(Glaubwürdigkeit). La confirmation que Jésus obtient par sa résurrection fait de
lui — et d'une manière entièrement nouvelle — le signe qui demande
une décision de foi. Une décision pour ou contre le règne de Dieu était
déjà liée — pendant son ministère terrestre — à une décision pour ou
contre Jésus lui-même. Maintenant, la décision pour ou contre le règne
de Dieu est identique à la décision pour ou contre Jésus ; dans ce

Crucifié, réveillé à la Vie de Dieu (in dem zu Gottes Leben erweckten
Gekreuzigten), la proximité, la souveraineté du Royaume de Dieu sont
déjà réalisées, déjà présentes. Celui qui appelait à la foi est devenu le

contenu de la foi. Celui qui s'identifiait à Dieu voit maintenant Dieu
s'identifier à lui » (p. 373 ; trad. fr. p. 442).

En bref: en faisant de la prédication du Royaume de Dieu qui vient
le dénominateur commun de la prédication de Jésus et de la prédication
sur Jésus, H. Küng peut considérer la prédication sur Jésus comme un
commentaire de la prédication de Jésus, texte originaire d'un
christianisme fidèle à son fondateur et Seigneur. Or, c'est aussi ce texte-là
qu'il convient de traduire pour l'homme moderne, et ce dans des

catégories nouvelles plus accessibles, plus familières à la modernité que
celles utilisées par l'Antiquité chrétienne nommant Jésus : Fils de

l'Homme, Messie, Seigneur, Fils de Dieu et Logos.



230 PIERRE BARTHEL

c) Jésus le Curateur des affaires de son Père (Sache Gottes) et des affaires
des hommes (Sache des Menschen)

Avant de rappeler comment H. Küng fait une herméneutique
démythologisante des titres et représentations christologiques du
Nouveau Testament, il n'est pas inutile de citer quelques textes qui
illustrent l'herméneutique globale de la «silhouette» de Jésus de
Nazareth qu'il nous propose. Recourant à un langage essentiellement
socio-économique, il montre comment le Christ fut, en même temps que
le Curateur des affaires de son Père, le Curateur des affaires des

Hommes. « Jésus de Nazareth — le Jésus terrestre, historique, parut déjà
comme le Curateur public envoyé par Dieu (als öffentlicher Sachwalter
Gottes) en proclamant, par la parole et l'action, le Royaume et la volonté
de Dieu. Il agissait d'une manière qui dépassait de loin le sens juridique
du chargé d'affaires (Beauftragter), du fondé de pouvoir (Bevollmächtigter),

de l'avocat (Anwalt), du porte-parole de Dieu (Sprecher Gottes).
Sans titre et sans fonction, il apparut, dans son action et par sa parole,
comme un Curateur (Sachverwalter) au sens le plus existentiel ; comme
un envoyé personnel (persönlicher Botschafter), comme un homme de

confiance (Treuhänder), voire comme un familier et ami de Dieu
(Vertrauter und Freund Gottes). Il vécut, souffrit, lutta à partir d'une
expérience — en définitive inexplicable — de Dieu, de la présence de

Dieu, de la certitude de Dieu ; voire à partir d'une union à Dieu qui lui
était propre et qui lui permit d'appeler Dieu son père... Il se pourrait que
la communauté chrétienne l'ait appelé tout d'abord « le Fils », à cause du
reflet sur son visage de ce Dieu-Père qu'il annonçait. Le passage du titre
de « Fils » à celui de « Fils de Dieu » deviendrait, ainsi, compréhensible »

(p. 380 ; trad. fr. p. 451).
Cette citation nous semble particulièrement révélatrice du portrait-

robot que H. Küng dégage du témoignage des évangiles — toute
démarche historico-critique respectée — et de la traduction prédicatoire
globale qu'il en propose afin de rétablir le contact avec l'homme
moderne. Au vrai, il faudrait lire la suite de ce passage remarquable pour
en prendre une vue plus complète. Quoi qu'il en soit, H. Küng sait en qui
il croit. Il nous faut maintenant tenter de montrer comment il le croit.

2. Transcription herméneutique des titres christologiques : Fils de

l'Homme, Seigneur, Messie, Fils de Dieu, Logos

a) Lecture historico-critique et propos herméneutiques

L'essai de transcription herméneutique des titres christologiques
néotestamentaires que nous propose H. Küng dans son Christsein est

précédé de leur lecture historico-critique ; cette lecture poursuit un triple



ÊTRE CHRÉTIEN 231

but : montrer la contingence historique de ces titres, leur archaïsme (« ils
sont définitivement marqués par un monde et une société nettement
délimités et ensevelis », p. 378 ; trad. fr. p. 448) ; décrire les mécanismes
de leur adoption par la foi chrétienne et les mutations que cette adoption
a entraînées (ex. le titre de Messie est employé par les chrétiens « dans un
sens totalement autre » que son sens préchrétien) ; en ressaisir la visée

ultime, le sens pérenne : l'affirmation de la souveraineté théologique
actuelle de Jésus de Nazareth élevé à la « droite de Dieu le Père ».

Nous ne nous arrêterons pas à ces études historico-critiques, elles

n'apportent rien qui ne soit déjà connu. Nous en viendrons immédiatement

aux conséquences que notre auteur en tire. A l'en croire,
l'historico-critique nous apprend: que ces titres n'ajoutent rien7 au

témoignage que les évangélistes rendent à la prédication, à l'action et au
destin de Jésus de Nazareth ; qu'ils sont devenus inopérants en contexte
moderne ; et, enfin, qu'il est urgent d'en traduire la visée du sens dans un
langage nouveau, accordé à notre modernité.

« Il n'est demandé à personne, écrit H. Küng, de répéter ou de réciter
les titres autrefois donnés au Christ. Ils sont définitivement marqués par
un monde et une société nettement délimités et ensevelis ; leur sens s'est
d'ailleurs modifié entre temps, comme il en va toujours d'un langage qui
se survit. On n'attend pas non plus de qui que ce soit qu'il fabrique une
christologie unique à partir de tous ces titres... La foi en Jésus peut créer
de nombreuses affirmations de foi. La foi en Christ est une, les christologies

multiples. La foi en Dieu n'est-elle pas une, elle aussi, et les

théologies multiples » (p. 378 ; trad. fr. p. 448).
Alors pourquoi ne pas créer des titres christologiques nouveaux,

mieux adaptés à la mentalité moderne Il est vrai que le titre de « Fils de

Dieu », par exemple, « soulignait, mieux qu'aucun autre — pour les
hommes de son temps — à quel point Jésus de Nazareth était « de Dieu »

— écrit H. Küng — ; à quel point il se tenait aux côtés de Dieu, face à la
communauté et au monde ; à quel point il était soumis au Père — mais
seulement au Père — ; à quel point, maintenant qu'il est définitivement
élevé à Dieu, Jésus est, au sens le plus définitif et le plus plein — « une
fois pour toutes» —, face aux hommes, le «Représentant de Dieu».»
Mais il n'empêche que des « titres comme celui de « chargé d'affaires »,
«fondé de pouvoir», «avocat», «porte-parole», «curateur», «chargé
de mission», «homme de confiance», «familier», «ami», et même

'«Les titres christologiques ne dévoilent pas la personne de Jésus; ils
renvoient à Jésus afin de recevoir de lui un contenu. Les titres, en eux-mêmes, ne
sont pas décisifs, mais ils prennent un sens dans la mesure où ils renvoient à Jésus
en tant qu'il est Celui qui détient l'autorité ultime ; c'est à Jésus lui-même que le

croyant, et la communauté de foi, ont à se référer, aussi bien dans le domaine de
la foi que dans celui des conduites » (p. 378, trad. fr. p. 448).



232 PIERRE BARTHEL

« représentant », « gouverneur de la place », « remplaçant » de Dieu sont
bien plus parlants, aujourd'hui, que les vieux noms de «roi», «berger»,
«sauveur», «fils de Dieu», ou encore ceux qu'utilise la doctrine
traditionnelle des trois offices (prophétique, royal et sacerdotal) du Christ»
(p. 380 ; trad., fr. p. 451).

Des titres nouveaux, explique encore H. Küng, ne sont pas plus à

craindre que la répétition des anciens. Etant entendu, bien sûr, que l'on
aura recueilli, tout d'abord, le sens premier des titres, leur visée propre.
«Chaque bonne traduction — écrit notre auteur — doit éviter de répéter
mécaniquement ce qu'elle traduit. Il appartient au traducteur de sentir et
de saisir les possibilités de traduction qu'offre un langage nouveau »

(p. 379 ; trad. fr. p. 450).

b) Remarques critiques

La question majeure que posent les nouveaux titres christologiques
(que H. Küng nous propose à la pelle — et qui sont pris essentiellement
de la « région » socio-économique de la vie de l'homme moderne) est la
suivante : recueillent-ils, traduisent-ils pleinement le sens, la visée des

titres anciens de «Fils de l'Homme», «Messie», «Seigneur», «Fils de

Dieu », « Logos » Ou, en d'autres mots : la transcription herméneutique
du sens par H. Küng est-elle correcte? Nous ne le pensons pas, et ceci

pour les deux raisons majeures suivantes :

a) Les titres proposés par H. Küng traduisent bien la fonction
théologique de Jésus de Nazareth en tant que Christ, mais ils sont
incapables de rendre compte du moment épiphanique8 propre aux titres
anciens ;

8On trouve une définition intéressante du terme, dans son acception
universelle et spécifiquement chrétienne, sous la plume de H. Frank (in Lexikon
für Theologie und Kirche, Freiburg im Breisgau 1959, vol. 3, col. 940s):
« Epiphanie ist ein Zentralbegriff und bezeichnet das plötzlich eintretende und
ebenso rasch wieder verschwindende Sichtbarwerden der Gottheit unter
gestalteten und ungestalteten Anschauungsformen. Sie ist ein komplexes Gebilde,
das aus Schau und Verkündigung besteht, wobei der Akzent in der Antike stärker
auf der visio, im AT auf der auditio, im NT gleichmässig auf beiden ruht... ».
H. Frank pose cette définition en fonction des epiphanies clairement explicitées
et localisées dans l'AT et le NT. Nous employons le terme, ici, dans un sens moins
restrictif. L'évangile de Jean a souligné, à sa manière, que tous les comportements
de Jésus étaient potentiellement épiphaniques : « il y a si longtemps que je suis
avec vous, et tu ne m'as pas connu, Philippe? Celui qui m'a vu a vu le Père»
(Jn 14,9). Cf. encore G. Van der Leeuw, La religion dans son essence et ses

manifestations..., Paris 1948, p. 375, et 104-105.
En soulignant la dimension épiphanique du discours christologique chrétien,

nous n'entendons pas réduire ce discours à cette composante, mais rappeler
seulement qu'il n'est pas permis, scientifiquement parlant, d'en ignorer la
présence. Le moment épiphanique du discours chrétien a toujours été la source, la
raison et le dynamisme de tout « acte » chrétien.



ETRE CHRETIEN 233

b) une transcription herméneutique d'un titre christologique antique
ne peut se faire qu'en tenant compte des catégories linguistiques dans

lesquelles il s'est autrefois exprimé.

1. Du moment épiphanique propre aux titres christologiques antiques

Il faut accorder à H. Küng que les titres christologiques qu'il nous
propose (représentant, chargé d'affaires, fondé de pouvoir, avocat,
porte-parole, curateur, chargé de mission, familier, ami de Dieu)
expriment bien la double fonction théologique de Jésus de Nazareth, en
tant que Christ : être « l'éclaireur de Dieu » auprès des hommes, et

«l'éclaireur des hommes» auprès de Dieu. Mais ils n'expriment que sa
fonction. Or, il nous semble que les titres christologiques antiques
traduisent plus que cet aspect fonctionnel du témoignage vécu de Jésus.

Ils tentent d'en confesser aussi l'étrange secret. « Celui qui m'a vu a vu le

Père», dit le Christ johannique à quelques-uns de ses disciples étonnés
(Jn 14,9). Faut-il d'autres exemples En voici :

— en confessant Jésus comme le «Fils de l'Homme», le
Christianisme primitif n'entendait pas seulement témoigner de sa fonction de

curateur des affaires de Dieu — et donc de l'homme — mais aussi, et

surtout, de l'épiphanie dont il fut l'instrument. Jésus n'a pas enseigné
une morale, une sagesse, une expérience, une manière d'annoncer le

Royaume de Dieu au milieu des hommes, il a apporté au monde la vérité
de Dieu, celle qui «jugera le monde» au dernier jour

— en confessant que Jésus a été « déclaré Fils de Dieu par sa
résurrection d'entre les morts» (Rm 1,4), saint Paul n'entend pas souligner
une des fonctions du Christ Curateur de la « Sache Gottes », mais bien
l'épiphanie dont il fut l'occasion et l'instrument ;

— en présentant Jésus comme le «Logos», l'évangile de Jean ne

souligne pas une des fonctions du Christ, mais s'efforce de traduire le

moment épiphanique de son témoignage vécu (Jn 1,1-9).
Aucune transcription herméneutique des titres christologiques

anciens ne peut se permettre d'ignorer cette dimension du témoignage
néotestamentaire. Un exercice prédicatoire, par contre, le peut fort bien,
car il est placé au cœur d'un office, et la liturgie complétera, par sa

nature doxologique, toute transcription partielle de la foi au Christ Jésus.
En nous proposant les titres christologiques que nous avons évoqués
plus haut, H. Küng convie les prédicateurs, catéchètes — et tout témoin
du Christ — à un exercice prédicatoire faisant saillir la fonction du
Christ Jésus. Il ne nous présente pas une transcription herméneutique
correcte (techniquement correcte) des titres anciens.



234 PIERRE BARTHEL

2. Des catégories linguistiques dans lesquelles s expriment les titres christo¬

logiques anciens et nouveaux

La traduction herméneutique du sens d'un titre christologique doit,
en bonne méthode sémantique, tenir compte des catégories linguistiques
dans lesquelles ce titre s'est, à l'origine, exprimé. Quelques exemples : le

titre « Fils de l'Homme» s'enracine dans les catégories apocalyptiques ;

« Fils de Dieu » dans les catégories magico-politiques ; « Christ agneau
de Dieu» dans les catégories sacrificielles; «Christ «la tête du corps»
ecclésial, dans les catégories gnostiques, etc.. Toutes ces catégories
linguistiques correspondent à des «régions» de l'expérience humaine, à

des types d'expériences et de réflexions religieuses. Et les titres christologiques

qui leur correspondent témoignent d'un moment où la foi
chrétienne a investi ces domaines pour y vivre, y dire ses certitudes et ses

espérances, pour s'y installer en agent de libération.
Ces catégories linguistiques sont aux titres christologiques ce que

l'eau est aux poissons : leur milieu naturel. Hors de ce milieu les titres
meurent. Ce phénomène se vérifie quelle que soit la «mise en forme»
historique — chrétienne ou autre — de ces titres (dont l'origine non
chrétienne est indiscutable). Il semble qu'il n'y ait qu'une exception à

cette règle : la transposition des titres christologiques du discours èvangé-
lisateur premier dans le discours stylisé — et combien souvent fossilisé

— de la liturgie doxologique.
En traduisant «Fils de Dieu» par «avocat», «représentant», etc..

H. Küng installe la prédication chrétienne dans une nouvelle région de

l'expérience et de la réflexion humaines : dans la région socio-
économique, voire socio-politique. Ce faisant, il ne traduit pas les

anciens titres, il en transpose un élément. Au vrai, il ne substitue pas de

nouveaux titres aux anciens ; il propose de nouveaux schemes prédica-
toires, capables, mieux que les titres christologiques fossilisés, de rendre

compte, au sein de notre monde industrialisé, de la fonction de la
prédication du Christ au plan socio-économique et socio-politique.

La question est évidemment de savoir si l'homo oeconomicus et

politicus de cette fin du XXe siècle a définitivement émigré des autres
régions — typiquement religieuses — de l'expérience humaine, régions
dont relèvent les titres christologiques antiques. — L'exercice du
ministère pastoral apprend chaque jour — et à nouveau —, à tous ceux
qui en sont chargés, qu'il n'en est rien. Qui n'assiste avec étonnement
aux renouveaux des plus curieuses quêtes religieuses : magique, démono-
logique, cosmologique, sacrificielle ; à la renaissance de messianismes

idéologiques nationaux ou mondiaux Ces renouveaux sont souvent
aberrants, aliénants, voire destructeurs. Et il ne suffit pas de présenter le

Christ comme l'Avocat, l'Eclaireur, le Chargé d'affaires, etc.. pour dire



ÊTRE CHRÉTIEN 235

une parole libératrice à ces nouveaux fervents d'anciennes religions
nouvellement redécouvertes. Il faudrait, peut-être, pour ce faire,
retrouver le sens premier des titres anciens, redécouvrir leur capacité
d'attester la secrète « présence » du Christ à la vie des hommes ; je veux
dire leur « capacité » épiphanique première.

Qui crée de nouveaux titres pour parler aux foules qui se débattent
avec leurs problèmes, en marge de ces religions redécouvertes, qui n'ont
plus de compréhension pour l'antique langage christologique, n'en doit
pas moins savoir ces choses. A lire H. Küng de près, on soupçonne qu'il
ne les ignore pas ; mais il est permis de regretter qu'il n'ait pas pris le

temps de dire si, et comment, la création de titres christologiques, à

valeur predicative actuelle, pourrait, en même temps, ouvrir une porte
aux hommes de l'ère industrielle à la compréhension, à la redécouverte
des titres antiques.

3. Interprétation des représentations sacrificielles christologiques néotesta¬

mentaires

Rappelons, tout d'abord, que les représentations sacrificielles — qui
sont entrées dans la réflexion christologique de la jeune Eglise
chrétienne — sont, pour l'essentiel:

— l'immolation : le Christ est présenté par le Nouveau Testament
comme l'agneau de Dieu qui ôte les péchés du monde ;

— le sang versé : le sang du Christ purifie le croyant de tous ses péchés ;

— la notion de « substitution » (du sacrifié au sacrifiant) : Christ est

mort « pour nous », pour « nos péchés », etc.

Ces représentations sont toutes commandées — dans leur mise en
forme chrétienne — par la logique interne suivante : la mort du Christ ne
fut pas une erreur judiciaire, mais l'occasion d'une épiphanie de la
mystérieuse justice divine ; selon le « conseil de Dieu », la mort du Christ
fait office de sacrifice unique et propitiatoire, en sorte que c'est au nom
du Christ crucifié que le pardon de Dieu peut être annoncé à tout
homme.

Nous ne reviendrons pas, ici, sur la manière dont H. Küng fait l'étude
historico-critique et démythologisante de ces représentations. Nous nous
arrêterons uniquement à son essai de transcription herméneutique.

a) Essai de transcription herméneutique

Voici, rapporté dans ses grandes lignes, l'essai d'interprétation
herméneutique des représentations sacrificielles néotestamentaires de H. Küng



236 PIERRE BARTHEL

(interprétation présentée comme conforme aux résultats de la lecture
historico-critique des textes, et accordée à la sensibilité socio-
économique et socio-politique de l'homme de l'ère technicienne).

Notre auteur rappelle, tout d'abord, qu'en recourant aux représentations

sacrificielles pour dire le sens théologique de la mort de Jésus, les

auteurs du Nouveau Testament ont ouvert la porte à des spéculations
d'ordre mythologique, voire métaphysique, qui ont fait oublier le sens

spécifiquement chrétien qui surimpressionne ces représentations dans
leur première mise en forme néotestamentaire. C'est ainsi que se sont
développées, d'une manière autonome et non accordée à la prédication
de Jésus, des spéculations sur la mort-sacrifice-expiation de Jésus, la
valeur en soi de son sang, le «poids» des péchés du monde, que le

« poids » du sang devait racheter, etc. Pour libérer le discours chrétien
des hypothèques accumulées par des théologies sacrificielles non
attentives à la mise en forme chrétienne de ces représentations, H. Küng
présente trois propositions qui en commanderaient l'interprétation :

— il convient de réinterpréter les représentations sacrificielles en
fonction de l'obéissance parfaite de Jésus à Dieu pendant toute sa

vie, et non à l'heure de sa mort sur la Croix seulement9 ;

— il convient aussi -de lire les affirmations soulignant la dimension
substitutive de la mort du Christ pour les pécheurs repentants,
comme une illustration du caractère exemplaire de l'obéissance, de la
soumission du Christ à DieuI0 ;

— il convient, enfin, de transcrire pour le temps présent l'imagerie sacri¬

ficielle par des concepts plus immédiatement compréhensibles à

connotation socio-économique ou socio-politique comme : « réconci-

9Qui parle de «sacrifice expiatoire» (Sühnopfer) du Christ «doit le présenter
— écrit H. Küng — comme illustrant l'offrande de la personne, le don de soi ; il
doit indiquer que ce terme ne renvoie pas au moment précis de la mort de Jésus,
mais résume toute sa vie (seinen ganzen Lebensweg)» (p. 416, trad. fr. p. 495).

10L'affirmation de foi: le Christ est mort «pour nous», «à notre profit»,
« pour notre bien », « pour ce qui nous était le plus favorable », « qui accompagne
la référence à sa mort... est un élément essentiel de la foi chrétienne au Crucifié.
La mort du Christ sur la Croix est, certes, un événement historique indiscutable,
mais elle est plus que cela. Jésus n'est pas seulement (pour nous) celui qui a été

crucifié (une fois), et qui continue maintenant à vivre, quand nous faisons
mémoire de ses actes, de son exemple. Il est celui qui a été réveillé d'entre les

morts à la Vie de Dieu, tout en restant pour nous (une fois pour toutes) le
Crucifié. Et c'est bien en tant que tel qu'il reste vivant et présent pour les

croyants. C'est bien en ce sens que sa mort sur la Croix est un fait historique, dont
la portée universelle concerne tous les hommes, et les appelle à la foi» (p. 416,
trad. fr. p. 495).



ÊTRE CHRÉTIEN 237

liation », « remplacement », « rachat », « libération ». Concernant
cette troisième proposition, il écrit : « la portée universelle de la mort
du Christ « pour nous », « pour le plus grand nombre », « pour tous »,

peut être traduite de manières bien différentes. On peut dire,
aujourd'hui, la même chose de manière plus compréhensible, en

parlant de «remplacement» (Stellvertretung). Quoi qu'il en soit, il
faut entendre par ce « pour nous », non pas les péchés, à la manière
de saint Anselme de Cantorbéry, mais les hommes. L'interprétation
de la mort de Jésus... doit être libérée de toutes les impasses dans

lesquelles elle a conduit (se. la réflexion théologique). La mort du
Christ doit toujours être considérée en fonction de la prédication et
de l'action du Jésus historique et de la présence vivante du
Ressuscité ; elle doit être mise — en même temps — en rapport avec
l'expérience quotidienne de l'homme d'aujourd'hui. Ce n'est qu'ainsi
que la foi chrétienne au Christ crucifié peut transformer l'homme et
le monde » (p. 416 ; trad. fr. p. 495).

Ces principes de transcription herméneutique n'ont pas, nous semble-

t-il, la clarté de l'eau de roche. Ils superposent, en fait, deux lectures de

l'attitude d'oblation du Christ : une lecture éthique (moralement et
socialement exemplaire) et une lecture de foi, qui surcharge cette exemplarité
morale d'une référence à la présence indicible du Christ, élevé à la

Gloire, sacrifice eschatologique et non martyr seulement.
Quoi qu'il en soit, le souci majeur de H. Küng est très nettement

attesté : il vise à éliminer la dimension épiphanique propre au langage du

symbolisme religieux sacrificiel.

b) Remarques critiques

L'essai de transcription herméneutique des représentations sacrificielles,

que nous présente H. Küng, appelle de notre part des remarques
critiques parallèles à celles émises au chapitre précédent, traitant des

titres christologiques. Mais il nous faut, tout d'abord, noter les points sur
lesquels les opinions de H. Küng nous semblent indiscutables.

Il est évident que Jésus n'est pas le héros de la dernière heure, ni la
sainte victime d'un énorme sacrifice mythologique. Il est mort comme il
a vécu, c'est-à-dire sous le signe de la soumission inconditionnelle à un
destin cruel, dont Dieu seul connaissait le sens. (Pourquoi donc
« fallait-il » que le Christ souffrît et mourût Dans ce sens, la référence
néotestamentaire à la Croix du Christ, à son « sang répandu », opère une
démythologisation des représentations sacrificielles et en recueille la

dimension symbolique (inhérente à toutes les représentations
mythiques).



238 PIERRE BARTHEL

Il est évident aussi que toute «théologie du sang», ou de la «mort
rédemptrice», qui fait régresser ce langage symbolique sacrificiel en
vérité mythologique, voire métaphysique, objective et trahit l'usage
démythologisant que le Nouveau Testament a fait du langage sacrificiel.

11 est évident, enfin, que le langage sacrificiel passe le langage
symbolique parce qu'il prend son sens spécifique chrétien en référence à

la mort, la vie, la prédication, l'agir de Jésus de Nazareth, et à son
incroyable Résurrection.

Mais, ceci dit, il n'en est pas moins évident que le langage symbolique
sacrificiel a servi aux auteurs du Nouveau Testament à dire le moment
épiphanique de la mort de Jésus de Nazareth en tant que Christ" : aux
auteurs des évangiles synoptiques par exemple ; à saint Paul, dans

l'épître aux Romains. En Rm 3,25, saint Paul présente, en effet, le Christ
— «son sang» — comme 1'«hylasterion» eschatologique le

couvercle du propitiatoire au Saint des Saints du Temple de Jérusalem),
c'est-à-dire comme le lieu où Dieu rencontre les hommes pour leur
pardonner leurs péchés et leur ouvrir les chemins d'une nouvelle liberté,
d'une nouvelle joie de vivre, d'une nouvelle espérance (personnelle,
communautaire, voire socio-politique) '2. Faut-il rappeler que ce moment
épiphanique est célébré aussi bien au cœur de la Messe catholique, de la
Sainte Liturgie orthodoxe que de la Sainte Cène protestante?

A lire l'herméneutique que H. Küng présente de ces représentations
sacrificielles, on se demande : notre auteur serait-il convaincu que
l'homme de l'ère industrielle est devenu incapable d'accueillir le

témoignage rendu à la dimension épiphanique de la mort du Christ
crucifié par le langage sacrificiel Certes, l'homme du XXe siècle est

bien plus attiré, bien plus ensociologisé par les grands meetings
socio-économiques et socio-politiques, plus enthousiasmé par un grand
match de football d'équipes de première division, que par la célébration

"Cf. annexe 1.

12 C'est peut-être dans Rm 3,21-26 que l'on peut saisir le mieux, comme sur le
vif, les caractéristiques propres à la mise en forme chrétienne du langage
symbolique sacrificiel :

a) la référence à la mort rédemptrice du Christ, à «son sang» surimpressionne

la référence au Jésus de l'histoire et au Christ de la foi post-pascale,
donnant raison à H. Küng : la vie, la mort et l'actualité agissante du Christ
post-pascal sont pensées comme d'une pièce ;

b) la référence au «sang du Christ», «hylasterion» eschatologique, est de
l'ordre du symbole, non du discours mythologique ou métaphysique ;

c) la référence à la mort rédemptrice, au sang versé, à 1'« hylasterion », n'a de
sens que si la mort du Christ a été vécue, par les chrétiens de la première heure,
comme une épiphanie (ce que H. Duméry appelle un «déchirement de la
perception»). La mort du Christ n'a pu être présentée comme un sacrifice
rédempteur eschatologique par le seul jeu de la spéculation théologico-religieuse
des premières communautés.



ETRE CHRETIEN 239

du mystère épiphanique de la mort du Christ. Faut-il pour autant la

passer sous silence
On comprend que K. Rahner se soit efforcé de démontrer que tout

homme a, enracinée en lui, une capacité de lecture «transcendentale»
qui lui permet de reconnaître, en Jésus le Crucifié, 1'« agneau de Dieu
qui ôte les péchés du monde». Il est vrai qu'il ne suffit pas d'affirmer
que tout homme sait (potentiellement) opérer cette lecture «transcendentale»;

il importe de la montrer à l'œuvre parmi les hommes
prisonniers du monde socio-économique et politique dont se soucie
H. Küng. Quoi qu'il en soit, il n'est pas d'herméneutique techniquement
correcte des représentations sacrificielles, adoptées par la christologie
néotestamentaire, sans référence à ce langage, chargé à l'origine de dire,
de célébrer, la dimension épiphanique de la mort du Christ.

4. L'interprétation herméneutique des représentations protologiques néo¬

testamentaires

De l'interprétation des titres christologiques à l'interprétation des

représentations protologiques — en passant par celle du symbolisme
sacrificiel — les difficultés ne cessent de croître et les problèmes
herméneutiques de se compliquer. Ils deviennent quasi inextricables, dès que
l'on aborde la compréhension herméneutique du discours protologique
chrétien. Rappelons, tout d'abord, ce que nous rangeons sous cette
étiquette.

Nous regroupons sous ce titre les affirmations concernant la

préexistence du Christ, sa filialité divine éternelle, son rôle de

démiurge13. Si la lecture herméneutique de ces représentations compte
parmi les tâches les plus difficiles posées à la théologie et à la prédication
chrétiennes, il existe pourtant un large consensus parmi les exégètes,

pour reconnaître que c'est la foi au Christ ressuscité qui a commandé
l'annexion (par le discours chrétien) de ces représentations, et justifie
leur logique interne.

Mais, ceci accordé, la question reste ouverte : quel est le « lieu » où ces

représentations disent vrai De quel discours relèvent-elles : mytho-

13 L. Hofmann range sous ce titre la doctrine de la Création du monde, de
l'homme, du paradis et de la chute (Cf. Lexikon für Theologie und Kirche,
Freiburg im Breisgau 1963, Vol. 8, col. 835) en se réclamant d'une tradition
dogmatique respectable.

Hans Küng ajoute aux représentations christologiques du discours
protologique, que nous avons retenues, l'incarnation du Christ préexistant. Nous avons
exclu cette représentation de notre liste, parce qu'elle n'est pas d'origine
mythologique, mais « imaginaire » et pédagogique, comme on le verra plus loin.



240 PIERRE BARTHEL

logique, cosmologique, métaphysique, symbolique Peut-être nous
faut-il, avant de répondre à cette question, faire contraster, avec les

positions de H. Küng, quelques interprétations typiques récentes de ces

représentations protologiques.

a) Essais d'interprétation

Pour W. Pannenberg (in Grundzüge der Christologie, Gütersloh 1964,
3e éd. 1969) les affirmations protologiques témoignent, en langage
mythologique, du secret de l'Etre même de Dieu. Elles assurent — d'une
assurance devenue évidence au matin de Pâques — que « Dieu a

toujours été un avec Jésus», en sorte qu'il nous est désormais devenu
impossible de penser Dieu sans son Fils »14. W. Pannenberg nous
propose, dans ce texte, une lecture ontologique tout à fait plausible des

représentations protologiques. Notons, en passant, qu'il les étudie
immédiatement dans leur mise en forme chrétienne. Nous verrons qu'il
est intéressant, voire décisif, de les étudier d'abord dans leur contexte
pré-chrétien.

Pour W. Thüsing (in Christologie — systematisch und exegetisch,

ouvrage publié en collaboration avec K. Rahner, Freiburg im Breisgau,
1972) les affirmations protologiques disent toutes une même vérité: la
volonté de Dieu de se communiquer aux hommes15.

W. Thüsing, manifestement moins curieux que W. Pannenberg des

secrets ontologiques, propose de lire les représentations en question en
fonction d'une théologie du dialogue théandrique chère à l'Ancien
Testament. L'Ancien Testament nous apprend, en effet, que Dieu entend

14«Vom Bestätigungscharakter der Auferweckung Jesu her gesehen liegt es

nun in der inneren Logik der Sache, dass Jesus immer schon mit Gott eins war,
nicht erst von einem bestimmten Datum seines Weges ab. Und im Hinblick auf
die Ewigkeit Gottes besagt der Offenbarungscharakter der Auferweckung Jesu,
dass Gott immer schon eins ist mit Jesus, auch schon vor dessen irdischer Geburt.
Jesus ist von Ewigkeit her der Repräsentant Gottes in der Schöpfung ; wäre es

anders, dann wäre Jesus nicht in Person die eine Offenbarung des ewigen Gottes,
so dass wir fortan Gott in seiner ewigen Gottheit nicht mehr ohne Jesus
denken können. Das aber ist doch der Sinn der Auferweckung Jesu »

(W. Pannenberg, op. cit., p. 152).
"«Präexistenz ist zwar für heutiges theologisches Denken eine gewisser-

massen inhaltsleere Chiffre dafür, dass die Möglichkeit eines absoluten
Heilbringers bzw. der Selbstmitteilung Gottes... im Plan Gottes und in Gott selbst
begründet sein muss — als logische Konsequenz ist sie aber unvermeidlich »

(W. Thüsing, op. cit., p. 250). Cf. encore p. 249, où l'auteur montre comment il
interprète l'affirmation de la préexistence de Christ à la lumière de l'intention de
Dieu de se communiquer par son Fils ; c'est pourquoi le Fils doit être capable de
faire entrer tous les hommes «in seine Ursprungs- und bildhafte Sohnes-
Relation » (op. cit., p. 256).



ETRE CHRÉTIEN 241

se révéler, se communiquer aux hommes, entrer dans leur histoire. Quant
au Nouveau Testament, il nous montre, en Jésus de Nazareth, l'homme
qui — au nom de Dieu — « met en œuvre les promesses de l'Ancien
Testament, radicalise et accomplit les relations dialogales et personnelles
avec Dieu » (op. cit. p. 270). — En d'autres mots : le langage protologique
est essentiellement de type parabolique.

H. Küng est, lui aussi, persuadé que la logique de la foi en la
résurrection du Christ commande l'annexion chrétienne des représentations
protologiques; mais il en prend une lecture nettement différente. Il
écrit : « Toutes les affirmations mythologiques ou semi-mythologiques,
en usage à l'époque, et parlant de filiation divine, de préexistence, de

démiurgie, d'incarnation, ne visent qu'un seul et même but : fonder le
caractère unique, non causal, insurpassable, de l'appel, de l'offre, de

l'interpellation de Jésus ; dire son origine, non pas humaine, mais divine,
revient à souligner le caractère d'interpellation inconditionnelle de la
parole de Jésus » (p. 439-440, trad. fr. p. 522s.). Le langage protologique
serait-il une manière antique d'exprimer l'importance théologico-
historique d'un envoyé de Dieu, et donc de son message Ni mythologie,
à vrai dire, ni ontologie virtuelle, ni parabole, ni symbole, mais langage
imagé en quelque sorte

Mais H. Küng ne s'en tient pas là. Fidèle à la perspective polémique
de son ouvrage, il se dit persuadé que le langage protologique ne vise pas
à dire la divinité pré-temporelle de Jésus mais, au contraire, à souligner
la parfaite authenticité, la plénitude de son humanité. Une citation ne
sera pas de trop ici. « Il nous faut insister aujourd'hui — écrit-il — sur le
fait que Jésus était totalement et entièrement homme, avec tout ce que
cette humanité comporte de souffrances, de peurs, de solitudes, d'incertitudes,

de tentations, d'hésitations, d'erreurs. Et ceci contre toutes les

tendances visant à sa divinisation. Jésus n'était pas seulement un être
humain, mais un homme, un vrai. En tant que tel, il a fourni un modèle
d'être homme (Menschsein)... qui donne, à qui y porte attention, de
découvrir et de réaliser le sens de la condition humaine, la liberté dans la

disponibilité pour les autres (Mitmenschen). Jésus représente ainsi la
norme ultime, pérenne et fiable du « Menschsein » et c'est en ceci qu'il
fut confirmé par Dieu... » (op. cit. p. 440, trad. fr. p. 523)16.

En d'autres termes : les affirmations protologiques soulignent, avant
toute chose, le fait que Jésus de Nazareth a réalisé, dans sa vie et dans sa

mort, la pleine humanité de l'homme, mais selon le «cœur de Dieu».

16 On trouvera une illustration de cette attitude de H. Küng devant la divinisation

a-critique du Christ, dans les pages qu'il a consacrées à la lecture critique
de la foi traditionnelle en 1'« Ascension » (op. cit., p. 431s, trad. fr. p. 512s).



242 PIERRE BARTHEL

b) Remarques critiques

Le résultat de la démarche herméneutique de H. Küng peut étonner
au premier abord. Mais, au vrai, il tient mieux compte des caractéristiques

sémantiques du langage protologique — avant sa mise en forme
chrétienne — que les deux auteurs que nous avons cités plus haut :

W. Pannenberg et W. Thüsing. En particulier :

— du caractère imaginaire et pédagogique de ces représentations,

— de leur a-temporalité et innocence métaphysique,

— de leur souci de dire l'étroite correspondance, voire l'unité, entre la
création de Dieu et l'obéissance de la foi à la volonté révélée de

Dieu ; en langage dogmatique : entre le Dieu de la Création et le Dieu
du Salut.

Pour prendre la mesure du problème herméneutique posé par nos
représentations protologiques, il nous faut nous arrêter quelques instants
à ces trois caractéristiques sémantiques du langage protologique juif et

chrétien.

1. Le caractère imaginaire et pédagogique des représentations protolo¬
giques

Le langage protologique est un métalangage de type plus imaginatif
que mythologique, plus parabolique que spéculatif. Il suffit pour s'en
convaincre de rappeler les parallèles rabbiniques recueillis par Strack et
Billerbeck. Il semble bien que les rabbins parlaient de préexistence avant
les chrétiens ; de la préexistence de la Thora, d'Adam, de Jacob, d'Israël,
du Messie à venir (cf. Hermann Strack & Paul Billerbeck, Kommentar
zum Neuen Testament, München 1926, II1/626). Est-ce à dire que la
Thora, Adam, Jacob, Israël ou le futur Messie participent, aux yeux des

rabbins, de la « nature » de Dieu Ou bien que, par eux, Dieu veut entrer
en relation dialogale avec les hommes? Certainement point; mais bien

que la Thora, Adam, Jacob, Israël et le futur Messie sont des repères en

quelque sorte transtemporels de l'action historique de Dieu dans le

monde ; des repères transtemporels, non des personnes qui auraient
existé dans un temps, avant notre temps, dans une éternité pré-
créationnelle.

Strack et Billerbeck ont noté d'autres curiosités du discours
rabbinique qui nous permettent d'illustrer mieux encore la nature
imaginaire de ce métalangage. Sept « choses », enseigne le Bas-Judaïsme,
ont été créées avant le monde : la Thora, la repentance, le jardin d'Eden,
le Gehinnon, le trône de Gloire, le Saint des Saints et le nom du Messie

(cf. op. cit. 11/334 A/c et B/a). Que vise à dire ce langage protologique
imaginaire? Que Dieu veut entrer en dialogue avec l'homme, qu'il



ETRE CHRETIEN 243

entend se communiquer à lui sur le mode le plus personnel ; que, dans
l'histoire des hommes s'inscrit une théodicée chrétienne Certainement
pas. Mais bien que personne, jamais, ne saurait échapper à Dieu (révélé
par la Thora en tant que Législateur), ni à son jugement (tout homme
finira soit en Eden, soit en Géhenne) et que tout homme comparaîtra
devant Celui qui est assis sur le trône de Gloire, et qui, mystérieusement
présent dans le Saint des Saints, a promis son Messie à Israël... et ceci
quels que soient les avatars de l'histoire d'Israël, et de l'humanité en sa
totalité. Ceci dit, la repentance est, elle aussi, une grandeur transtemporelle

: elle est toujours offerte comme l'ultime chemin du salut.
En d'autres mots : ces représentations entendent souligner

l'importance transhistorique des moments les plus forts de la foi juive, en
recourant à un langage imaginaire qui ne relève entièrement ni de la

mythologie, ni de la cosmologie, ni de la métaphysique, et qui n'est pas
même théologique Ce langage imaginaire est essentiellement
pédagogique. H. Küng a le mérite de l'avoir vu.

2. La conception de la temporalité qu 'impliquent les représentations proto¬
logiques

Strack et Billerbeck n'ont pas seulement mis en parallèle les
affirmations protologiques rabbiniques et chrétiennes, mais se sont aussi

interrogés sur leur sens. A les en croire, elles visent à souligner la priorité
temporelle de la Thora ou du Messie (en contexte rabbinique), sur toute
autre œuvre créatrice de Dieu. Elles n'entendent pas affirmer que Dieu
porterait à la primo-génitur de sa création — à La Loi ou au Messie —
un amour privilégié (op. cit., III/625).

Les avis de Strack et Billerbeck sont toujours précieux, mais il faut
nous en distancer ici. Nous sommes persuadés, en effet, que le langage
imaginaire protologique ne marque pas la prééminence temporelle de la
Thora, d'Adam, de Jacob, etc.. — ou en contexte chrétien du Christ —
sur le reste de la Création, mais souligne, au contraire, leur a-temporalité.

Or, dans le langage imaginatif protologique, l'affirmation de

l'a-temporalité d'une figure de l'histoire sainte marque sa transtemporalité.

Il nous semble que le langage protologique tient lieu de discours
pré-métaphysique, et ce aussi bien en contexte rabbinique que
néotestamentaire. Car si la métaphysique fut, à l'époque, la passion des Grecs,
elle était, pour les rabbins, un chemin barré à la spéculation théologique
juive par révérence envers Dieu le « Seigneur» d'Israël et du Monde.

Nous pouvons illustrer l'innocence métaphysique, propre au langage
imaginaire protologique, par une autre information, fournie elle aussi

par Strack et Billerbeck. Les textes, récoltés par ces deux spécialistes de
la littérature rabbinique, nous apprennent que la Thora était nommée



244 PIERRE BARTHEL

«Fille de Dieu» — parallèle intéressant au titre de «Fils de Dieu»
donné à Jésus de Nazareth. Pour Strack et Billerbeck, cette appellation
entendait marquer 1'«existence auprès de Dieu» de la Sagesse des

Proverbes qui, à ce moment de la réflexion rabbinique, se confondaient
avec la Thora de Moïse (suprême expression de la Sagesse divine) (cf. op.
cit. 11/355 2 + 3). Or, le langage imaginaire protologique n'entend pas
affirmer que la Thora et Dieu étaient de même « nature », de même

«essence» ; mais bien que la Thora a, de par Dieu, une valeur transtemporelle

: ni le temps, ni l'incrédulité des hommes — ni quoi que ce soit
sur la terre ou au ciel — ne pourront faire que la Thora ne soit le

principe moteur, la finalité de la vie d'Israël, du monde, voire du cosmos
tout entier. En d'autres mots : le langage protologique n'a d'autre souci

que de dire la valeur historique unique et, en soi, des références les plus
fondamentales de la foi juive.

H. Küng a parfaitement tenu compte, nous semble-t-il, de l'innocence
métaphysique de ces représentations, en affirmant que le discours
protologique chrétien vise essentiellement à souligner la valeur transtemporelle,

unique, décisive de la «figure» historique de Jésus de Nazareth,
le Christ de Dieu, référence unique de la foi chrétienne.

3. Le Dieu de la Création et le Dieu du Salut sont un seul et même Dieu

Que veut dire le langage imaginaire protologique en affirmant que le

Christ préexistant est, en tant qu'« Imago Dei» (Col. 1,15),
l'instrument17 de la Création du monde Pour répondre à cette question,
un nouveau détour par la littérature rabbinique n'est pas inutile. Nous y

trouvons, en effet, une affirmation parallèle : Dieu a créé le monde par la
Thora. Qu'est-ce à dire? L'innocence métaphysique du langage
protologique nous conduit à dire que cette affirmation entend faire
comprendre, vise à démontrer, que l'enseignement de la Thora (en
contexte rabbinique), l'enseignement du Christ (en contexte chrétien),
sont parfaitement accordés à la nature profonde de la Création tout
entière, et quoi qu'en puissent dire et penser ceux qui refusent de se

soumettre à la Thora, ou à l'Evangile En d'autres mots : qu'il n'y a pas
divorce entre une vie accordée à la «réalité des choses» et une vie
accordée à la Thora — à l'enseignement du Christ — mais bien accord

" Une étude plus minutieuse doit tenir compte de la formule : « Tout a été créé

par Lui et pour Lui » de Col. 1,16.
Strack et Billerbeck fournissent des parallèles rabbiniques qui assurent que

tout a été créé « pour David, pour Moïse, pour le Messie » sans que ces
affirmations aient entraîné l'affirmation que tout a été créé « par » David, Moïse ou le

Messie. Il faudrait s'interroger si l'affirmation « par lui » n'est pas un simple
renforcement de l'affirmation « pour lui », du moins dans le contexte et la logique
du langage imaginaire rabbinique (cf. Strack et Billerbeck, op. cit., III/626).



ETRE CHRETIEN 245

parfait. En bref, la « nature » trouve sa finalité dans l'enseignement de la
Thora — du Christ. En langage systématique chrétien : le Dieu de la

Rédemption est aussi le Dieu de la Création ; la foi au Christ ne doit pas
conduire à une piété du désert, mais à une foi qui assume la totalité de
l'existence humaine. « Etre chrétien, c'est être pleinement homme »

Sur ce point aussi, H. Küng nous semble avoir vu juste quand il
affirme que les textes protologiques néotestamentaires visent à « fonder
le caractère unique, non causal, insurpassable, de l'appel, de l'offre, de

l'interpellation de Jésus de Nazareth... » « pour une vie pleinement
humaine, sur le modèle de ce que nous avons appelé plus haut la
« silhouette », le portrait-robot du Christ Jésus de Nazareth.

4. Protologie et Résurrection

Il nous reste à aborder la question capitale suivante : s'il est vrai que
le langage imaginatif protologique — qu'il soit juif ou chrétien — est de
même structure et de même nature, il est non moins vrai que sa mise en
forme chrétienne le voit investi par un nouveau dynamisme : celui que
développe la foi en la résurrection pascale. C'est elle, en effet, qui
s'empare de ces représentations imaginaires et les présente, très bientôt,
comme des affirmations de foi dont le Christ Souverain est le garant.
C'est ainsi, par exemple, que l'entend W. Pannenberg (cf. plus haut). A
preuve, cette citation : « La résurrection du Christ a rendu manifeste que
Dieu avait toujours été un avec Jésus — non seulement dans son
cheminement terrestre, mais — nécessairement — avant son entrée dans le

monde» (cf. op. cit., p. 262, note 1). W. Pannenberg situe sa réflexion
dans la grande tradition doctrinale des conciles christologiques'8. La

18 W. Thüsing et W. Pannenberg ont noté, tous deux, la relation conflictuelle,
entre les représentations religieuses imaginaires rabbiniques et le dynamisme
propre à la foi en la résurrection, qui les reprend en compte. W. Thüsing note que
la christologie classique des deux natures (la « Deszendenz Christologie») est bien
déterminée, pour l'essentiel, par les représentations protologiques, mais elle est,
en même temps, transcendée «durch die biblische Vorstellungsweise einer
futurischen und auf das Futurum hingeordneten « huiothesia » zu der es des
«Huios» bedarf, der «eikoon» und «pneuma» ist» (op. cit., p. 256). Le conflit
inhérent aux représentations protologiques dans leur mise en forme chrétienne se

retrouve donc jusqu'à l'intérieur du dogme des deux natures.
W. Pannenberg a été attentif au fait que l'affirmation de la préexistence du

Fils, être céleste autonome, ne comporte pas l'affirmation de la préexistence de
Jésus de Nazareth, et note avec perspicacité que le langage mythologique ne
démontre pas du tout ce qu'il entend démontrer, à moins que l'on tienne compte
de son habitude de concevoir l'essence d'un être pour mieux en dire sa vérité
historique (cf. op. cit., p. 155). D'où son conseil : l'affirmation de la préexistence
ne peut être maintenue que «in kritischer Bindung an diese seine Wurzel»
(op. «V., p. 155).



246 PIERRE BARTHEL

Conférence de l'Episcopat de la République fédérale d'Allemagne
reproche à l'auteur du Christsein de se situer en marge de cette tradition,
non par confession hérétique, mais par amputation herméneutique.

Ce n'est pas par inconscience. H. Küng veut bien respecter l'élément
dynamique qui a pris en charge le langage imaginaire protologique
préchrétien, et même suivre les bons esprits jusqu'au seuil de la
méditation ontologique du mystère du Christ ;19 mais il croit, arrivé à ce

seuil, devoir crier à la trahison quand il voit le témoignage de et sur Jésus

de Nazareth occulté par une divinisation protologique du Christ ; celle-ci
n'a que trop souvent conduit à l'oubli, ou au gauchissement du message
et de l'action historiques de Jésus de Nazareth, le Christ de Dieu. Mais il
n'en est pas moins vrai, qu'en interprétant les représentations protologiques

de la christologie néotestamentaire, H. Küng a permis à son souci
pastoral, à son impatience de dire l'évangile à l'homme d'une modernité
en deuil de son identité chrétienne traditionnelle, d'intervenir et d'arrêter
une analyse herméneutique difficile. Les représentations christologiques
du discours protologique n'ont peut-être pas encore livré tout leur secret.

En conclusion de ces notes et remarques critiques, il nous faut
remercier H. Küng de son énorme travail, de son livre qui enchante et

qui inquiète ; bref, qui provoque la foi et la réflexion chrétiennes.20
On nous permettra de terminer ces pages, trop techniques peut-être,

en traduisant ici les dernières lignes de l'ouvrage Christsein. C'est une
confession de foi démythologisée, une invite aussi.

« Qui veut suivre le Christ, dans le monde
— tel qu'il est aujourd'hui —
peut vivre, agir, souffrir et mourir en homme ;

en homme, au plein sens du terme.
Dans le bonheur et le malheur,
dans la vie et la mort,
il se sait tenu par Dieu,
et se veut prêt, toujours,
à venir en aide aux autres. »

(op. cit., p. 594, trad. fr. p. 707)

"«Dieu était lui-même proche aux hommes par le Christ — du moins aux

yeux des croyants — en tant qu'ami des hommes, il était lui-même à l'œuvre ; il a

lui-même parlé, agi ; s'est lui-même révélé définitivement » (op. cit., p. 439).
20 On lira avec intérêt les réactions critiques des théologiens catholiques

suivants (dans Diskussion über Hans Küngs « Christsein », Mainz 1976) : Hans Urs
von Balthasar, Alfons Deissler, Alois Grillmeier, Walter Kasper, Jacob
Kremer, Karl Lehmann, Karl Rahner, Joseph Ratzinger, Helmut Diedlinger,
Theodor Schneider, Bernhard Stoeckle.



247

ANNEXE

NOTE SUR LA MISE EN FORME CHRÉTIENNE
DU SYMBOLISME SACRIFICIEL

Qui compare les cultes sacrificiels païens à la compréhension chrétienne du
moment épiphanique de la mort de Jésus de Nazareth, ne peut manquer d'être
frappé par les distorsions qu'en opère la foi au Christ Vivant.

a) La mort du Christ n'opère pas le pardon des péchés par une vertu
particulière attachée aux cinq litres de sang qui circulent dans ses veines. (L'épître aux
Hébreux, seule, tente d'objectiver le langage sacrificiel en montrant Jésus

répandant, après sa mort, son sang sur l'autel du Temple Céleste.) La mort du
Christ est un sacrifice, par obéissance à la volonté du Père, comme le fut toute sa
vie. Dans ce sens, sa mort sur la Croix est la mort d'un martyr, au sens le plus
strict du terme.

b) On sait que dans l'Ancien Testament déjà, le culte sacrificiel n'avait plus
un caractère proprement opératoire ; je veux dire : ce n'est pas le « sang des

taureaux et des boucs» qui effaçait les «souillures» du peuple, retournait la
conscience de faute du croyant en conscience de pardon, mais la démarche
sacrificielle de l'offrant : il obéissait à un commandement de Dieu prescrivant les

oblations sanglantes comme un acte de foi — et donc d'obéissance — auquel était
liée la promesse du pardon.

Quand on compare les raisons qui, dans le paganisme, expliquent les cultes
sacrificiels (nourrir les dieux, afin que leur vigueur soit favorable aux hommes) et
cette intégration des cultes sacrificiels à une théologie de la Loi et de la
soumission inconditionnelle, on mesure la démythologisation qui s'est accomplie
dans l'Ancien Testament.

c) C'est dans ce contexte d'une théologie de la Loi et de l'obéissance que la

mort du Christ a été vécue comme «épiphanique». Et nous n'avons pas fini
d'interroger les textes sur ce moment-là. Mais il est certain que le Nouveau
Testament a eu recours au langage sacrificiel pour le célébrer et en traduire le

sens.

A lire H. Küng, on a parfois l'impression que la vie de Jésus de Nazareth n'a

qu'un seul foyer de rayonnement épiphanique : son action pour Dieu en faveur
des hommes. Elle en a deux : son action et sa mort. Mais il n'est pas facile de dire
le rapport entre les deux foyers. Et Pierre, qui ne voulait pas qu'il y en ait, fut
traité durement par Jésus : « Arrière de moi, Satan... ».

Le moment épiphanique de la mort du Crucifié est rendu, de Marc à Luc, d'une
manière de plus en plus appuyée. Otto Betz est persuadé que le cri du Christ en



248 PIERRE BARTHEL

croix a été interprété par l'évangéliste Marc comme «epiphane» (cf. 77i. W. B. IX
p. 297). Pour Ed. Schweitzer (Das Evangelium nach Markus, Göttingen 1975), ce

cri « marque la profondeur de la souffrance de Jésus», souffrance dont la raison
profonde est l'abandon du Père (cf. p. 195). W. Grundmann (Das Evangelium
nach Markus, Berlin 1977) voit dans la déchirure du voile du Temple et la
confession du Centurion deux conséquences du cri de Jésus (cf. p. 437). H. W.

Bartsch se demande si la mention de la déchirure du voile du Temple n'est pas le

reste d'une très ancienne tradition interprétant la mort et la résurrection du Christ
comme un événement apocalyptique (« L'Evangile selon Marc — Tradition et

Rédaction — ouvrage collectif — Gembloux et Louvain 1974 — cf. la contribution

de H. W. Bartsch, Der Ursprüngliche Schluss, p. 419). Quoi qu'il en soit, il
est évident que tous les traits dits «légendaires» (cf. p. 335 sq. in R. Bultmann,
L'histoire de la tradition synoptique, Paris 1973), qui composent aujourd'hui le

texte de Marc, attestent la volonté de l'évangéliste de marquer le moment, la
dimension épiphanique de la mort du Christ en Croix. Pour en déployer le sens
dans un discours, le christianisme primitif a eu recours au langage du symbolisme
sacrificiel, dèmythologisè par l'Ancien Testament.


	"Être chrétien" de Hans Küng : essai de lecture critique de l'herméneutique de quelques titres et représentations christologiques néotestamentaires proposés par l'auteur

