Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 3

Artikel: "Etre chrétien" de Hans Kiing : essai de lecture critique de

I'hnerméneutique de quelques titres et représentations christologiques

néotestamentaires proposés par l'auteur
Autor: Barthel, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 225-248

« ETRE CHRETIEN» DE HANS KUNG!

Essai de lecture critique de I'herméneutique
de quelques titres et représentations christologiques
néotestamentaires proposés par I'auteur?

PIERRE BARTHEL

INTRODUCTION

Les notes et réflexions ici rassemblées et ordonnées ont été écrites en
marge de I'ouvrage de Hans Kiing?: Christsein (Miinchen-Ziirich 1973,
2¢ éd. 1974), un ouvrage* qu’il est permis de trouver remarquable, malgré
les multiples critiques qu’il a provoquées.

On sait que, avant méme sa sortie en librairie, le Spiegel (du 16.9.74)
I’'a dénoncé comme proposant une interprétation de la foi chrétienne
dans une «saloppen Sprache». On sait aussi que I’épiscopat de la
République fédérale allemande a publié, le 14 novembre 1977, un
avertissement a tous les enseignants catholiques : quel que soit I'intérét
du Christsein, il demeure que la foi catholique n’y est pas exprimée dans
son intégrité.

Je me suis efforcé de lire I'ouvrage de H. Kiing en herméneute,
c’est-a-dire en homme de métier, soucieux, comme lui, de comprendre les
représentations d’origine et de structure mythiques — a ’aide desquelles
s’exprime la foi chrétienne du Nouveau Testament ; soucieux aussi d’en

! Christsein, Miinchen-Ziirich 1973 ; 2¢ éd. 1974, trad. par Henri Rochais et
André Metzger sous le titre Etre chrétien et publié au Seuil, Paris 1978.

2Cette étude a été présentée, pour I’essentiel, lors de la conférence publique du
26.X1.1977, dans le cadre des rencontres organisées aux Universités de Neuchatel,
Fribourg, Lausanne et Geneéve, par I'Institut de Recherches Herméneutiques de la
Faculté de Théologie de Neuchitel.

*H. Kiing est professeur de théologie systématique et cecuménique, et directeur
de I'Institut Catholique de recherches cecuméniques de I'Université de Tiibingen.
Nous renongons, ici, a situer ’homme et son ceuvre dans le contexte actuel de la
théologie catholique et du dialogue cecuménique; a rappeler les conflits qui
opposent H. Kiing au Saint-Siége.

*Cette étude était terminée quand parut la traduction frangaise du Christsein ;
nous avons conservé notre propre traduction des textes de H. Kiing, mais
renverrons pour I’essentiel a I'édition frangaise.



226 PIERRE BARTHEL

traduire la visée profonde premiére, et sa mise en ceuvre par la foi des
premiers chrétiens, en homme d’aujourd’hui et pour [’homme
d’aujourd’hui.

Il est impossible, a moins de récrire un autre livre de 676 pages,
d’aborder tous les thémes, tous les probléemes dont H. Kiing, dans son
Christsein, fait ’analyse et la synthese. Les présentes notes et réflexions
ne portent que sur I’analyse herméneutique des représentations et des
titres christologiques suivants :

— les titres de « Fils de ’'Homme», « Messie», « Seigneur», « Fils de
Dieu », « Logos », qui marquent, chacun a sa maniere, la souveraineté
du Christ ;

— les représentations sacrificielles par lesquelles le Nouveau Testament
tente de dire le sens de la mort de Jésus de Nazareth ;

— les représentations protologiques par lesquelles certains auteurs du
Nouveau Testament ont voulu fonder le caractére absolu, unique,
ontologique, de la personne, et donc de ’enseignement du Christ.

Avant d’en venir aux trois moments de notre étude, il nous faut
rappeler, en un premier chapitre, le projet d’ensemble du Christsein,
auquel H. Kiing fait servir son interprétation théologiquement démytho-
logisante de ces titres et représentations.

1. Qui est Jesus de Nazareth, le Christ ?

a) Etre chrétien aujourd’hui, pourquoi ?

H. Kiing ouvre et termine son livre sur la question : Que signifie étre
chrétien aujourd’hui? Il tente d’y répondre, page aprés page, en
abordant tous les problémes qui pourraient empécher un homme, sensé
et instruit, de rallier le christianisme: problémes religieux, philoso-
phiques, théologiques, historiques, exégétiques, et méme socio-politiques.
Sa réponse, en fait, tient en une seule phrase: pour étre pleinement
homme, il faut étre chrétien! (Warum Christsein? Um wahrhaft
Menschsein.) Affirmation qu’il commente comme suit :

« Etre chrétien, ce n’est pas sacrifier son humanité (Menschsein) a son
christianisme (Christsein), ni son christianisme (Christsein) a son
humanité (Menschsein). Etre chrétien c’est étre homme; ni plus ni
moins. Etre chrétien, ce n’est pas vivre en é&tre déchiré entre son
humanité et son christianisme... Le spécifique chrétien n’est ni une
superstructure ni une infrastructure de la condition humaine. Etre
chrétien, c’est accomplir ’'homme en le dépassant (Aufhebung des
Menschlichen), c’est accomplir tous les humanismes en les dépassant ;



ETRE CHRETIEN 227

car un chrétien avalise tout humanisme, quel qu’il soit, dans la mesure
ou il se révele accordé 4 'homme, mais il refuse tout humanisme qui
rejette le Christ, cceur de la foi chrétienne, sa référence spécifique »...
(p. 594 ; trad. fr. p. 706).

Tout le livre tente de démontrer comment I’homme moderne —
I'homme de la technique, du savoir rationnel, mordu par le désir de
construire un monde capable d’éliminer I'injustice, la haine, la guerre, la
pollution, la famine — peut étre chrétien au sein d’un univers
socio-politique et économique en totale rupture apparente avec la société
chrétienne d’hier et d’avant-hier. Cette démonstration, H. Kiing la
conduit d’'une maniére a la fois savante, critique et pratique, jamais de
maniére dogmatique. Il sait que I’homme du technique et du politique ne
cede plus aux arguments d’autorité de I’Eglise, ne se laisse plus séduire
par la logique de la théologie spéculative, est devenu reéfractaire aux
arguments de I’apologétique classique®. Devant le regard sceptique de
cet homme moderne, H. Kiing abat toutes les cartes de son jeu
théologique. Il sait que le temps des arguments soustraits a toute critique
est révolu; qu’en théologie aussi, I’heure de la sincérité, de ’aveu du
non-savoir (qui toujours niche dans le savoir le plus éloquent), de
’humilité, a sonné®. Etre chrétien aujourd’hui, donc, ce sera non

Nous avons renoncé a donner une description en raccourci de ’homme
moderne vu par H. Kiing; on trouvera a la page 575 (trad. fr. p. 682) un texte
intéressant et révélateur traitant de l'opposition entre le questionnement
théologico-religieux de I’homme moderne et celui de la théologie des siécles qui
nous précedent. En voici un extrait :

« Autrefois se posait la question, avec grande crainte du monde et de I’dme :
comment trouver un Dieu qui me soit favorable ? Aujourd’hui, avec une crainte
non moins grande du monde et de I'existence : comment donner un sens & ma
vie ?

Autrefois, Dieu était considéré comme un juge libérant ’homme de ses péchés
et le declarant juste. Aujourd’hui, Dieu est considéré comme un partenaire qui
appelle 'homme a la liberté, lui demande de prendre en charge ses responsabilités
face au monde et au déroulement de I’histoire.

Autrefois, la pensée religieuse était dominée par le souci de la justification
individuelle, du salut de 'Ame — affaire privée. Aujourd’hui, c'est la dimension
sociale du salut qui retient I'attention, et la maniére dont les soucis assaillent le
prochain, de tous cotés.

Autrefois, le spiritualisme ambiant entretenait vivants l'inquiétude de
'au-dela et le souci de la paix avec Dieu. Aujourd’hui nos intéréts sont plus
globaux ; nous avons souci de la situation de la société et de sa réforme, voire
d’une transformation de ses structures.

Autrefois, I'homme se voyait contraint de justifier sa vie devant Dieu.
Aujourd’hui, il tente de justifier sa vie, a ses propres yeux et face a ses contem-
porains (Mitmenschen). »

1l faudra se souvenir de ce texte quand nous dirons, plus loin, comment
H. Kiing transpose les titres et représentations christologiques en fonction de la
compréhension que I’homme moderne a de lui-méme, aujourd’hui.



228 PIERRE BARTHEL

seulement assumer son humanité pleinement, mais aussi I’humanité de
I’Eglise, I'humanité des textes bibliques, I’humanité des dogmes,
I’humanité des spiritualités multiples dont témoigne I’histoire du Chris-
tianisme.

Mais étre chrétien aujourd’hui, c’est plus encore: c’est poursuivre,
dans ce bas monde, I’annonce du Royaume de Dieu sur le paradigme
préché et vécu par Jésus de Nazareth. Mais qui donc est Jésus de
Nazareth, ou mieux : comment parler de lui a 'homme d’aujourd’hui,
alors que pésent sur la «figure» du Christ tous les soupgons de la
modernité : soupgons historique, politique, psychologique et psychana-
lytique ?

b) La silhouette approchée de Jésus de Nazareth

Pour répondre a cette question, H. Kiing a pris une voie d’approche
originale. Renongant a résoudre tous les problémes ouverts, voire
insolubles, posés par I'historico-critique, ’auteur du Christsein tentc de
décrire la personne et I’ceuvre du Christ par une approche plus phénome-
nologique qu’exégétique. Pour ne pas retomber dans les errements de la
psychologie religieuse du XIX¢® siécle — qui trop souvent nous a
présenteé en Jésus le type méme du bourgeois bien élevé et religieusement
génial — H. Kiing tente d’esquisser une sorte de silhouette approchée du
Christ, un dessin-robot en quelque sorte.

Ce dessin-robot se construit peu a peu grace a un perpétuel jeu de
contrastes entre les comportements types de Jésus et ceux auxquels il
s’est opposé historiquement ou virtuellement. H. Kiing montre ainsi
comment le Jésus des évangiles différe du Jésus de la piété, du Christ de
la dogmatique, du Jésus des mouvements « enthousiastes », du Christ de
la littérature (p. 11-130; trad. fr. p. 13-157). Il rappelle aussi que les
comportements du Christ des évangiles s’opposent a ceux des prétres,
des théologiens, des « hommes du systéme», des révolutionnaires, des
moines, des partisans d’une religion élitaire, des pharisiens (cf. p.
167-202). A chaque pas, le dessin-robot de Jésus de Nazareth se précise,
une silhouette apparait, une « figure » se dessine : Jésus de Nazareth fut,
pour ses contemporains, un signe de contradiction, une figure de lumiére
et une promesse d’espérance.

Cette approche, en description phénoménologique, permet 2 H. Kiing
de montrer I'identité entre la «figure» de Jésus de Nazareth, le prédi-
cateur du Royaume, et celle du Christ de la foi post-pascale. En d’autres
termes, la parfaite correspondance entre la prédication DE Jesus et la
prédication SUR Jésus, qu’au XIX¢ siécle I’historico-critique avait
déclarées hétérogénes.



ETRE CHRETIEN 229

On peut résumer ’argumentation de H. Kiing, sur ce point, comme
suit : le point commun entre la prédication de Jésus et la prédication sur
Jésus se trouve dans leur commun souci d’annoncer la venue du
Royaume de Dieu. Jésus de Nazareth a introduit dans le monde — par
sa prédication — une nouvelle dynamique du Royaume. Son destin, sa
mort et sa résurrection sont les signes et une étape de la « venue » de ce
Royaume ; continuer a annoncer cette « venue» aprés Paques exige de
I’Eglise chrétienne qu’elle intégre, parmi les signes annonciateurs du
Royaume, la prédication de Jésus. En bref : la prédication sur Jésus n’est
autre que la prédication du Royaume a la maniére de Jésus, par
evénements interposés. — Nous sommes loin de la fameuse boutade par
laquelle s’exprimait I’historico-critique en crise d’adolescence : Jésus a
annonceé la venue du Royaume, et c’est I’Eglise qui est arrivée.

De ce constat, H. Kiing va tirer une conclusion herméneutique
décisive : la prédication post-pascale de I’Eglise doit étre interpreétée a la
lumiére de la prédication pré-pascale de Jésus. Nous verrons, dans nos
prochains chapitres, les conséquences que notre auteur tire de ce
principe dans sa lecture démythologisante des titres et représentations
christologiques. Voici comment il 'applique a la compréhension de la
foi en la Résurrection de Jésus.

« Le fait que Jésus ait été recueilli dans la vie de Dieu n’apporte pas la
révélation de vérités complémentaires ; I’événement opére la révélation
de ce que fut Jésus; il lui apporte une authentification ultime (Glaub-
wiirdigkeit). La confirmation que Jésus obtient par sa résurrection fait de
lui — et d’'une maniére entiérement nouvelle — le signe qui demande
une deécision de foi. Une décision pour ou contre le régne de Dieu était
déja liece — pendant son ministére terrestre — a une décision pour ou
contre Jésus lui-méme. Maintenant, la décision pour ou contre le régne
de Dieu est identique a la décision pour ou contre Jésus; dans ce
Crucifie, reéveillé a la Vie de Dieu (in dem zu Gottes Leben erweckten
Gekreuzigten), la proximité, la souveraineté du Royaume de Dieu sont
déja realisées, déja présentes. Celui qui appelait a la foi est devenu le
contenu de la foi. Celui qui s’identifiait & Dieu voit maintenant Dieu
s'identifier & lui» (p. 373 ; trad. fr. p. 442).

En bref: en faisant de la prédication du Royaume de Dieu qui vient
le dénominateur commun de la prédication de Jésus et de la prédication
sur Jésus, H. Kiing peut considérer la prédication sur Jésus comme un
commentaire de la prédication de Jésus, texte originaire d’un chris-
tianisme fidéle a son fondateur et Seigneur. Or, c'est aussi ce texte-la
qu'il convient de traduire pour I'homme moderne, et ce dans des
categories nouvelles plus accessibles, plus familiéres a la modernité que
celles utilisees par I’Antiquité chrétienne nommant Jésus: Fils de
I'Homme, Messie, Seigneur, Fils de Dieu et Logos.



230 PIERRE BARTHEL

c) Jésus le Curateur des affaires de son Pére (Sache Gottes) et des affaires
des hommes (Sache des Menschen)

Avant de rappeler comment H. Kiing fait une herméneutique
démythologisante des titres et représentations christologiques du
Nouveau Testament, il n’est pas inutile de citer quelques textes qui
illustrent I’herméneutique globale de la «silhouette» de Jésus de
Nazareth qu’il nous propose. Recourant a un langage essentiellement
socio-économique, il montre comment le Christ fut, en méme temps que
le Curateur des affaires de son Pére, le Curateur des affaires des
Hommes. « Jésus de Nazareth — le Jésus terrestre, historique, parut déja
comme le Curateur public envoyé par Dieu (als 6ffentlicher Sachwalter
Gottes) en proclamant, par la parole et ’action, le Royaume et la volonté
de Dieu. Il agissait d’une maniére qui dépassait de loin le sens juridique
du chargé d’affaires (Beauftragter), du fondé de pouvoir (Bevollmich-
tigter), de I’'avocat (Anwalt), du porte-parole de Dieu (Sprecher Gottes).
Sans titre et sans fonction, il apparut, dans son action et par sa parole,
comme un Curateur (Sachverwalter) au sens le plus existentiel ; comme
un envoyé personnel (personlicher Botschafter), comme un homme de
confiance (Treuhdnder), voire comme un familier et ami de Dieu
(Vertrauter und Freund Gottes). Il vécut, souffrit, lutta a partir d’une
expérience — en définitive inexplicable — de Dieu, de la présence de
Dieu, de la certitude de Dieu ; voire a partir d’'une union a Dieu qui lui
était propre et qui lui permit d’appeler Dieu son pére... Il se pourrait que
la communauté chrétienne I’ait appelé tout d’abord «le Fils », a cause du
reflet sur son visage de ce Dieu-Pére qu’il annongait. Le passage du titre
de « Fils » a celui de « Fils de Dieu » deviendrait, ainsi, compréhensible »
(p. 380 ; trad. fr. p. 451).

Cette citation nous semble particuliérement révélatrice du portrait-
robot que H. Kiing dégage du témoignage des évangiles — toute
démarche historico-critique respectée — et de la traduction prédicatoire
globale qu’il en propose afin de rétablir le contact avec I’homme
moderne. Au vrai, il faudrait lire la suite de ce passage remarquable pour
en prendre une vue plus compléte. Quoi qu’il en soit, H. Kiing sait en qui
il croit. Il nous faut maintenant tenter de montrer comment il le croit.

2. Transcription hermeneutique des titres christologiques: Fils de
I’Homme, Seigneur, Messie, Fils de Dieu, Logos

a) Lecture historico-critique et propos herméneutiques

L’essai de transcription herméneutique des titres christologiques
néotestamentaires que nous propose H. Kiing dans son Christsein est
précédé de leur lecture historico-critique ; cette lecture poursuit un triple



ETRE CHRETIEN 231

but : montrer la contingence historique de ces titres, leur archaisme («ils
sont définitivement marqués par un monde et une société nettement
delimités et ensevelis», p. 378 ; trad. fr. p. 448); décrire les mécanismes
de leur adoption par la foi chrétienne et les mutations que cette adoption
a entraineées (ex. le titre de Messie est employé par les chrétiens « dans un
sens totalement autre» que son sens préchrétien); en ressaisir la visée
ultime, le sens pérenne: I'affirmation de la souveraineté théologique
actuelle de Jésus de Nazareth eleve a la « droite de Dieu le Pére ».

Nous ne nous arréterons pas a ces études historico-critiques, elles
n’apportent rien qui ne soit dé¢ja connu. Nous en viendrons immeédia-
tement aux conséquences que notre auteur en tire. A l’en croire,
I’historico-critique nous apprend: que ces titres n’ajoutent rien’ au
témoignage que les évangeélistes rendent a la prédication, a I’action et au
destin de Jésus de Nazareth ; qu’ils sont devenus inopérants en contexte
moderne ; et, enfin, qu’il est urgent d’en traduire la visée du sens dans un
langage nouveau, accordé a notre modernité.

«Il n’est demandé a personne, écrit H. Kiing, de répéter ou de réciter
les titres autrefois donnés au Christ. Ils sont définitivement marqués par
un monde et une société nettement délimités et ensevelis ; leur sens s’est
d’ailleurs modifié entre temps, comme il en va toujours d'un langage qui
se survit. On n’attend pas non plus de qui que ce soit qu’il fabrique une
christologie unique a partir de tous ces titres... La foi en Jésus peut créer
de nombreuses affirmations de foi. La foi en Christ est une, les christo-
logies multiples. La foi en Dieu n’est-elle pas une, elle aussi, et les
théologies multiples ?» (p. 378 ; trad. fr. p. 448).

Alors pourquoi ne pas créer des titres christologiques nouveaux,
mieux adaptés a la mentalité moderne ? Il est vrai que le titre de « Fils de
Dieu», par exemple, «soulignait, mieux qu’aucun autre — pour les
hommes de son temps — a quel point Jésus de Nazareth était « de Dieu »
— écrit H. Kiing — ; a quel point il se tenait aux cotés de Dieu, face a la
communauté et au monde ; a quel point il était soumis au Pére — mais
seulement au Pére ! — ; 4 quel point, maintenant qu’il est définitivement
elevé a Dieu, Jésus est, au sens le plus définitif et le plus plein — «une
fois pour toutes» —, face aux hommes, le « Représentant de Dieu».»
Mais il n’empéche que des «titres comme celui de « chargé d’affaires »,
«fondé de pouvoir», «avocat», « porte-parole», «curateur», «chargé
de mission», «homme de confiance», «familier», «ami», et méme

"«Les titres christologiques ne dévoilent pas la personne de Jésus; ils
renvoient a Jésus afin de recevoir de lui un contenu. Les titres, en eux-mémes, ne
sont pas décisifs, mais ils prennent un sens dans la mesure ou ils renvoient a Jésus
en tant qu’il est Celui qui détient I'autorité ultime ; c’est a Jésus lui-méme que le
croyant, et la communauté de foi, ont a se référer, aussi bien dans le domaine de
la foi que dans celui des conduites » (p. 378, trad. fr. p. 448).



232 PIERRE BARTHEL

« représentant », « gouverneur de la place», «remplagant» de Dieu sont
bien plus parlants, aujourd’hui, que les vieux noms de «roi», « berger »,
«sauveur », «fils de Dieu», ou encore ceux qu’utilise la doctrine tradi-
tionnelle des trois offices (prophétique, royal et sacerdotal) du Christ »
(p. 380 ; trad., fr. p. 451).

Des titres nouveaux, explique encore H. Kiing, ne sont pas plus a
craindre que la répétition des anciens. Etant entendu, bien sir, que I’on
aura recueilli, tout d’abord, le sens premier des titres, leur visée propre.
« Chaque bonne traduction — écrit notre auteur — doit éviter de répéter
meécaniquement ce qu’elle traduit. Il appartient au traducteur de sentir et
de saisir les possibilités de traduction qu’offre un langage nouveau»
(p. 379 ; trad. fr. p. 450).

b) Remarques critiques

La question majeure que posent les nouveaux titres christologiques
(que H. Kiing nous propose a la pelle — et qui sont pris essentiellement
de la «région» socio-économique de la vie de ’homme moderne) est la
suivante : recueillent-ils, traduisent-ils pleinement le sens, la visée des
titres anciens de « Fils de ’'Homme », « Messie », « Seigneur », « Fils de
Dieu», « Logos » 7 Ou, en d’autres mots : la transcription herméneutique
du sens par H. Kiing est-elle correcte ? Nous ne le pensons pas, et ceci
pour les deux raisons majeures suivantes :

a) Les titres proposés par H. Kiing traduisent bien la fonction
théologique de Jésus de Nazareth en tant que Christ, mais ils sont
incapables de rendre compte du moment épiphanique?® propre aux titres
anciens ;

#On trouve une définition intéressante du terme, dans son acception
universelle et spécifiquement chrétienne, sous la plume de H. FRANK (in Lexikon
fiir Theologie und Kirche, Freiburg im Breisgau 1959, vol. 3, col. 940s):
« Epiphanie ist ein Zentralbegriff und bezeichnet das plétzlich eintretende und
ebenso rasch wieder verschwindende Sichtbarwerden der Gottheit unter
gestalteten und ungestalteten Anschauungsformen. Sie ist ein komplexes Gebilde,
das aus Schau und Verkiindigung besteht, wobei der Akzent in der Antike stiarker
auf der visio, im AT auf der auditio, im NT gleichmissig auf beiden ruht... ».
H. FrRank pose cette définition en fonction des épiphanies clairement explicitées
et localisées dans I’AT et le NT. Nous employons le terme, ici, dans un sens moins
restrictif. L’évangile de Jean a souligné, a sa maniére, que tous les comportements
de Jésus étaient potentiellement épiphaniques : «il y a si longtemps que je suis
avec vous, et tu ne m’as pas connu, Philippe ? Celui qui m’a vu a vu le Pére»
(Jn 14,9). Cf. encore G. VAN DER LEEUW, La religion dans son essence et ses
manifestations..., Paris 1948, p. 375, et 104-105.

En soulignant la dimension épiphanique du discours christologique chrétien,
nous n'entendons pas réduire ce discours a cette composante, mais rappeler
seulement qu’il n’est pas permis, scientifiquement parlant, d’en ignorer la
présence. Le moment épiphanique du discours chrétien a toujours éteé la source, la
raison et le dynamisme de tout « acte » chrétien.



ETRE CHRETIEN 233

b) une transcription herméneutique d’un titre christologique antique
ne peut se faire qu’en tenant compte des catégories linguistiques dans
lesquelles il s’est autrefois exprimé.

1. Du moment épiphanique propre aux titres christologiques antiques

Il faut accorder a H. Kiing que les titres christologiques qu’il nous
propose (représentant, chargé d’affaires, fondé de pouvoir, avocat,
porte-parole, curateur, chargé de mission, familier, ami de Dieu)
expriment bien la double fonction théologique de Jésus de Nazareth, en
tant que Christ: étre «l’éclaireur de Dieu» auprés des hommes, et
«l’éclaireur des hommes» aupres de Dieu. Mais ils n’expriment que sa
fonction. Or, il nous semble que les titres christologiques antiques
traduisent plus que cet aspect fonctionnel du témoignage vécu de Jésus.
Ils tentent d’en confesser aussi I’étrange secret. « Celtii qui m’a vu a vu le
Pere », dit le Christ johannique a quelques-uns de ses disciples étonnés
(Jn 14,9). Faut-il d’autres exemples ? En voici :

— en confessant Jésus comme le «Fils de 'Homme», le Chris-
tianisme primitif n’entendait pas seulement témoigner de sa fonction de
curateur des affaires de Dieu — et donc de I'homme — mais aussi, et
surtout, de I’épiphanie dont il fut I'instrument. Jésus n’a pas enseigné
une morale, une sagesse, une expérience, une maniére d’annoncer le
Royaume de Dieu au milieu des hommes, il a apporté au monde la vérité
de Dieu, celle qui « jugera le monde » au dernier jour !

— en confessant que Jésus a été «déclaré Fils de Dieu par sa résur-
rection d’entre les morts» (Rm 1,4), saint Paul n’entend pas souligner
une des fonctions du Christ Curateur de la « Sache Gottes », mais bien
I’épiphanie dont il fut I’occasion et I’instrument ;

— en présentant Jésus comme le « Logos», I’évangile de Jean ne
souligne pas une des fonctions du Christ, mais s’efforce de traduire le
moment épiphanique de son témoignage vécu (Jn 1,1-9).

Aucune transcription herméneutique des titres christologiques
anciens ne peut se permettre d’ignorer cette dimension du témoignage
néotestamentaire. Un exercice prédicatoire, par contre, le peut fort bien,
car il est placé au ceeur d’un office, et la liturgie complétera, par sa
nature doxologique, toute transcription partielle de la foi au Christ Jésus.
En nous proposant les titres christologiques que nous avons évoqueés
plus haut, H. Kiing convie les prédicateurs, catéchétes — et tout témoin
du Christ — a un exercice prédicatoire faisant saillir la fonction du
Christ Jésus. Il ne nous présente pas une transcription herméneutique
correcte (techniquement correcte) des titres anciens.



234 PIERRE BARTHEL

2. Des catégories linguistiques dans lesquelles s’expriment les titres christo-
logiques anciens et nouveaux

La traduction herméneutique du sens d’un titre christologique doit,
en bonne méthode sémantique, tenir compte des catégories linguistiques
dans lesquelles ce titre s’est, a I’origine, exprimé. Quelques exemples : le
titre « Fils de 'Homme » s’enracine dans les catégories apocalyptiques ;
« Fils de Dieu» dans les catégories magico-politiques ; « Christ agneau
de Dieu» dans les catégories sacrificielles ; « Christ «la téte du corps»
ecclésial, dans les catégories gnostiques, etc... Toutes ces catégories
linguistiques correspondent a des « régions» de I'expérience humaine, a
des types d’expériences et de réflexions religieuses. Et les titres christolo-
giques qui leur correspondent témoignent d’'un moment ou la foi
chrétienne a investi ces domaines pour y vivre, y dire ses certitudes et ses
espérances, pour s’y installer en agent de libération.

Ces catégories linguistiques sont aux titres christologiques ce que
I’eau est aux poissons: leur milieu naturel. Hors de ce milieu les titres
meurent. Ce phénomene se vérifie quelle que soit la « mise en forme »
historique — chrétienne ou autre — de ces titres (dont I'origine non
chrétienne est indiscutable). Il semble qu’il n’y ait qu’une exception a
cette regle : la transposition des titres christologiques du discours évange-
lisateur premier dans le discours stylisé — et combien souvent fossilisé
— de la liturgie doxologique.

En traduisant « Fils de Dieu» par «avocat», «représentant», etc...
H. Kiing installe la prédication chrétienne dans une nouvelle région de
'expérience et de la réflexion humaines: dans la réegion socio-
economique, voire socio-politique. Ce faisant, il ne traduit pas les
anciens titres, il en transpose un élément. Au vrai, il ne substitue pas de
nouveaux titres aux anciens ; il propose de nouveaux schémes prédica-
toires, capables, mieux que les titres christologiques fossilisés, de rendre
compte, au sein de notre monde industrialisé, de la fonction de la predi-
cation du Christ au plan socio-économique et socio-politique.

La question est évidemment de savoir si I’homo oeconomicus et
politicus de cette fin du XX¢© siécle a définitivement émigré des autres
régions — typiquement religieuses — de I’expérience humaine, régions
dont relevent les titres christologiques antiques. — L’exercice du
ministére pastoral apprend chaque jour — et @ nouveau —, a tous ceux
qui en sont chargeés, qu’il n’en est rien. Qui n’assiste avec étonnement
aux renouveaux des plus curieuses quétes religieuses : magique, démono-
logique, cosmologique, sacrificielle; a la renaissance de messianismes
idéologiques nationaux ou mondiaux ? Ces renouveaux sont souvent
aberrants, aliénants, voire destructeurs. Et il ne suffit pas de présenter le
Christ comme I’Avocat, I’Eclaireur, le Chargé d’affaires, etc... pour dire



ETRE CHRETIEN 235

une parole libératrice a ces nouveaux fervents d’anciennes religions
nouvellement redécouvertes. Il faudrait, peut-étre, pour ce faire,
retrouver le sens premier des titres anciens, redécouvrir leur capacité
d’attester la secrete « présence» du Christ a la vie des hommes ; je veux
dire leur « capacité » épiphanique premiére.

Qui crée de nouveaux titres pour parler aux foules qui se débattent
avec leurs problémes, en marge de ces religions redécouvertes, qui n’ont
plus de compréhension pour I’antique langage christologique, n’en doit
pas moins savoir ces choses. A lire H. Kiing de prés, on soupgonne qu’il
ne les ignore pas; mais il est permis de regretter qu’il n’ait pas pris le
temps de dire si, et comment, la création de titres christologiques, a
valeur prédicative actuelle, pourrait, en méme temps, ouvrir une porte
aux hommes de I’ére industrielle a la compréhension, a la redécouverte
des titres antiques.

3. Interprétation des représentations sacrificielles christologiques néotesta-
mentaires

Rappelons, tout d’abord, que les représentations sacrificielles — qui
sont entrées dans la réflexion christologique de la jeune Eglise
chrétienne — sont, pour I’essentiel:

— l'immolation: le Christ est présenté par le Nouveau Testament
comme I’agneau de Dieu qui Ote les péchés du monde ;

— le sang versé : le sang du Christ purifie le croyant de tous ses péchés ;

— la notion de «substitution» (du sacrifié au sacrifiant) : Christ est
mort « pour nous », pour « nos péchés », etc.

Ces représentations sont toutes commandées — dans leur mise en
forme chrétienne — par la logique interne suivante : la mort du Christ ne
fut pas une erreur judiciaire, mais I'occasion d’une épiphanie de la
mystérieuse justice divine ; selon le « conseil de Dieu », la mort du Christ
fait office de sacrifice unique et propitiatoire, en sorte que c’est au nom
du Christ crucifié que le pardon de Dieu peut étre annoncé a tout
homme.

Nous ne reviendrons pas, ici, sur la maniére dont H. Kiing fait I’étude
historico-critique et démythologisante de ces représentations. Nous nous
arréterons uniquement a son essai de transcription herméneutique.

a) Essai de transcription herméneutique

Voici, rapporté dans ses grandes lignes, I’essai d’interprétation hermé-
neutique des représentations sacrificielles néotestamentaires de H. Kiing



236 PIERRE BARTHEL

(interprétation présentée comme conforme aux résultats de la lecture
historico-critique des textes, et accordée a la sensibilité socio-
économique et socio-politique de I’homme de I’ére technicienne).

Notre auteur rappelle, tout d’abord, qu’en recourant aux représen-
tations sacrificielles pour dire le sens théologique de la mort de Jésus, les
auteurs du Nouveau Testament ont ouvert la porte a des spéculations
d’ordre mythologique, voire métaphysique, qui ont fait oublier le sens
spécifiquement chrétien qui surimpressionne ces représentations dans
leur premiére mise en forme néotestamentaire. C’est ainsi que se sont
développées, d’une maniére autonome et non accordée a la prédication
de Jésus, des spéculations sur la mort-sacrifice-expiation de Jeésus, la
valeur en soi de son sang, le «poids» des péchés du monde, que le
« poids » du sang devait racheter, etc. Pour libérer le discours chrétien
des hypotheéeques accumulées par des théologies sacrificielles non
attentives a la mise en forme chrétienne de ces représentations, H. Kiing
présente trois propositions qui en commanderaient 'interprétation :

— il convient de réinterpréter les représentations sacrificielles en
fonction de I'obéissance parfaite de Jésus a Dieu pendant toute sa
vie, et non a ’heure de sa mort sur la Croix seulement?’ ;

— il convient aussi de lire les affirmations soulignant la dimension
substitutive de la mort du Christ pour les pécheurs repentants,
comme une illustration du caractére exemplaire de I’obéissance, de la
soumission du Christ a Dieu!?;

— il convient, enfin, de transcrire pour le temps présent I'imagerie sacri-
ficielle par des concepts plus immédiatement compréhensibles a
connotation socio-économique ou socio-politique comme : « réconci-

®Qui parle de «sacrifice expiatoire » (Sihnopfer) du Christ « doit le présenter
— écrit H. Kiing — comme illustrant I’offrande de la personne, le don de soi ; il
doit indiquer que ce terme ne renvoie pas au moment précis de la mort de Jésus,
mais résume toute sa vie (seinen ganzen Lebensweg)» (p. 416, trad. fr. p. 495).

19 L’affirmation de foi: le Christ est mort « pour nous», «a notre profit»,
« pour notre bien », « pour ce qui nous était le plus favorable », « qui accompagne
la référence a sa mort... est un élément essentiel de la foi chrétienne au Crucifié.
La mort du Christ sur la Croix est, certes, un événement historique indiscutable,
mais elle est plus que cela. Jésus n’est pas seulement (pour nous) celui qui a été
crucifié (une fois), et qui continue maintenant a vivre, quand nous faisons
mémoire de ses actes, de son exemple. Il est celui qui a été réveillé d’entre les
morts a la Vie de Dieu, tout en restant pour nous (une fois pour toutes) le
Crucifie. Et c’est bien en tant que tel qu’il reste vivant et présent pour les
croyants. C’est bien en ce sens que sa mort sur la Croix est un fait historique, dont
la portée universelle concerne tous les hommes, et les appelle a la foi» (p. 416,
trad. fr. p. 495).



ETRE CHRETIEN 237

liation », «remplacement», «rachat», «libération». Concernant
cette troisiéme proposition, il écrit : «la portée universelle de la mort
du Christ « pour nous », « pour le plus grand nombre », « pour tous »,
peut étre traduite de manieéres bien différentes. On peut dire,
aujourd’hui, la méme chose de maniére plus compréhensible, en
parlant de «remplacement» (Stellvertretung). Quoi qu'il en soit, il
faut entendre par ce « pour nous», non pas les péchés, a la manieére
de saint Anselme de Cantorbery, mais les hommes. L’interprétation
de la mort de Jésus... doit étre libérée de toutes les impasses dans
lesquelles elle a conduit (sc. la réflexion théologique). La mort du
Christ doit toujours étre considérée en fonction de la prédication et
de l’action du Jésus historique et de la présence vivante du
Ressuscité ; elle doit étre mise — en méme temps — en rapport avec
I’expérience quotidienne de 'homme d’aujourd’hui. Ce n’est qu’ainsi
que la foi chrétienne au Christ crucifié peut transformer I’homme et
le monde » (p. 416 ; trad. fr. p. 495).

Ces principes de transcription herméneutique n’ont pas, nous semble-
t-il, la clarté de I’eau de roche. Ils superposent, en fait, deux lectures de
I’attitude d’oblation du Christ : une lecture éthique (moralement et socia-
lement exemplaire) et une lecture de foi, qui surcharge cette exemplarite
morale d’une référence a la présence indicible du Christ, éleve a la
Gloire, sacrifice eschatologique et non martyr seulement.

Quoi qu’il en soit, le souci majeur de H. Kiing est trés nettement
attesté : il vise a éliminer la dimension épiphanique propre au langage du
symbolisme religieux sacrificiel.

b) Remarques critiques

L’essai de transcription herméneutique des représentations sacrifi-
cielles, que nous présente H. Kiing, appelle de notre part des remarques
critiques paralléles a celles émises au chapitre précédent, traitant des
titres christologiques. Mais il nous faut, tout d’abord, noter les points sur
lesquels les opinions de H. Kiing nous semblent indiscutables.

Il est évident que Jésus n’est pas le héros de la derniére heure, ni la
sainte victime d’un énorme sacrifice mythologique. Il est mort comme il
a vécu, c’est-a-dire sous le signe de la soumission inconditionnelle a un
destin cruel, dont Dieu seul connaissait le sens. (Pourquoi donc
«fallait-il » que le Christ souffrit et mourtt ?) Dans ce sens, la référence
néotestamentaire a la Croix du Christ, a son «sang répandu », opére une
démythologisation des représentations sacrificielles et en recueille la
dimension symbolique (inhérente a toutes les représentations
mythiques).



238 PIERRE BARTHEL

Il est évident aussi que toute «théologie du sang», ou de la « mort
réedemptrice », qui fait régresser ce langage symbolique sacrificiel en
vérite mythologique, voire meétaphysique, objective et trahit l'usage
démythologisant que le Nouveau Testament a fait du langage sacrificiel.

Il est evident, enfin, que le langage sacrificiel passe le langage
symbolique parce qu’il prend son sens spécifique chrétien en référence a
la mort, la vie, la prédication, I'agir de Jésus de Nazareth, et a son
incroyable Résurrection.

Mais, ceci dit, il n’en est pas moins évident que le langage symbolique
sacrificiel a servi aux auteurs du Nouveau Testament a dire le moment
epiphanique de la mort de Jésus de Nazareth en tant que Christ!'!' : aux
auteurs des évangiles synoptiques par exemple; a saint Paul, dans
I’épitre aux Romains. En Rm 3,25, saint Paul présente, en effet, le Christ
— «son sang» — comme [’«hylasterion» eschatologique (= le
couvercle du propitiatoire au Saint des Saints du Temple de Jérusalem),
c’est-a-dire comme le lieu ou Dieu rencontre les hommes pour leur
pardonner leurs péchés et leur ouvrir les chemins d’une nouvelle liberte,
d’une nouvelle joie de vivre, d’'une nouvelle espérance (personnelle,
communautaire, voire socio-politique) '2. Faut-il rappeler que ce moment
é¢piphanique est célébré aussi bien au cceur de la Messe catholique, de la
Sainte Liturgie orthodoxe que de la Sainte Céne protestante?

A lire I’herméneutique que H. Kiing présente de ces représentations
sacrificielles, on se demande: notre auteur serait-il convaincu que
'homme de I’ére industrielle est devenu incapable d’accueillir le
témoignage rendu a la dimension épiphanique de la mort du Christ
crucifié¢ par le langage sacrificiel ? Certes, I'’homme du XX¢ siécle est
bien plus attiré, bien plus ensociologisé par les grands meetings
socio-¢conomiques et socio-politiques, plus enthousiasmé par un grand
match de football d’équipes de premiére division, que par la célébration

" Cf. annexe 1.

12(C’est peut-étre dans Rm 3,21-26 que I'on peut saisir le mieux, comme sur le
vif, les caractéristiques propres a la mise en forme chrétienne du langage
symbolique sacrificiel :

a) la référence a la mort redemptrice du Christ, @& «son sang» surimpres-
sionne la référence au Jésus de I'histoire et au Christ de la foi post-pascale,
donnant raison a H. Kiing: la vie, la mort et I'actualité agissante du Christ
post-pascal sont pensées comme d’une piéce ;

b) la reféerence au «sang du Christ», «hylasterion» eschatologique, est de
I’ordre du symbole, non du discours mythologique ou métaphysique ;

c) la référence a la mort rédemptrice, au sang versé, a '« hylasterion », n’a de
sens que si la mort du Christ a été vécue, par les chrétiens de la premiére heure,
comme une épiphanie (ce que H. Duméry appelle un «déchirement de la
perception»). La mort du Christ n’a pu étre présentée comme un sacrifice
redempteur eschatologique par le seul jeu de la spéculation théologico-religieuse
des premiéres communauteés.



ETRE CHRETIEN 239

du mystere épiphanique de la mort du Christ. Faut-il pour autant la
passer sous silence ?

On comprend que K. Rahner se soit efforcé de démontrer que tout
homme a, enracinée en lui, une capacité de lecture «transcendentale »
qui lui permet de reconnaitre, en Jésus le Crucifié, '« agneau de Dieu
qui Ote les péchés du monde». Il est vrai qu’il ne suffit pas d’affirmer
que tout homme sait (potentiellement) opérer cette lecture «transcen-
dentale» ; il importe de la montrer a I'cuvre parmi les hommes
prisonniers du monde socio-économique et politique dont se soucie
H. Kiing. Quoi qu’il en soit, il n’est pas d’herméneutique techniquement
correcte des représentations sacrificielles, adoptées par la christologie
néotestamentaire, sans référence a ce langage, chargé a 'origine de dire,
de celébrer, la dimension épiphanique de la mort du Christ.

4. L'interprétation herméneutique des représentations protologiques néo-
lestamentaires

De l'interprétation des titres christologiques a l'interprétation des
représentations protologiques — en passant par celle du symbolisme
sacrificiel — les difficultés ne cessent de croitre et les problémes hermé-
neutiques de se compliquer. Ils deviennent quasi inextricables, dés que
I'on aborde la compréhension herméneutique du discours protologique
chrétien. Rappelons, tout d’abord, ce que nous rangeons sous cette
etiquette.

Nous regroupons sous ce titre les affirmations concernant la
préexistence du Christ, sa filialité divine éternelle, son role de
démiurge 1. Si la lecture herméneutique de ces représentations compte
parmi les taches les plus difficiles posées a la théologie et a la prédication
chrétiennes, il existe pourtant un large consensus parmi les exégétes,
pour reconnaitre que c’est la foi au Christ ressuscité qui a commandeé
I'annexion (par le discours chrétien) de ces représentations, et justifie
leur logique interne.

Mais, ceci accordé, la question reste ouverte : quel est le « lieu » ou ces
représentations disent vrai? De quel discours relévent-elles: mytho-

L. HorMANN range sous ce titre la doctrine de la Création du monde, de
'’homme, du paradis et de la chute (Cf. Lexikon fiir Theologie und Kirche,
Freiburg im Breisgau 1963, Vol. 8, col. 835) en se réclamant d’une tradition
dogmatique respectable.

Hans Kiing ajoute aux représentations christologiques du discours proto-
logique, que nous avons retenues, I'incarnation du Christ préexistant. Nous avons
exclu cette représentation de notre liste, parce qu’elle n'est pas d’origine mytho-
logique, mais « imaginaire » et pédagogique, comme on le verra plus loin.



240 PIERRE BARTHEL

logique, cosmologique, métaphysique, symbolique? Peut-étre nous
faut-il, avant de répondre a cette question, faire contraster, avec les
positions de H. Kiing, quelques interprétations typiques récentes de ces
représentations protologiques.

a) Essais d'interprétation

Pour W. Pannenberg (in Grundziige der Christologie, Giitersloh 1964,
3¢ ed. 1969) les affirmations protologiques témoignent, en langage
mythologique, du secret de I’Etre méme de Dieu. Elles assurent — d’une
assurance devenue évidence au matin de Piques — que «Dieu a
toujours été un avec Jésus», en sorte qu’il nous est désormais devenu
impossible de penser Dieu sans son Fils»!¥. W. Pannenberg nous
propose, dans ce texte, une lecture ontologique tout a fait plausible des
représentations protologiques. Notons, en passant, qu’il les eétudie
immeédiatement dans leur mise en forme chrétienne. Nous verrons qu’il
est intéressant, voire decisif, de les étudier d’abord dans leur contexte
pré-chreétien.

Pour W. Thiising (in Christologie — systematisch und exegetisch,
ouvrage publié en collaboration avec K. Rahner, Freiburg im Breisgau,
1972) les affirmations protologiques disent toutes une méme vérité : la
volonté de Dieu de se communiquer aux hommes '3.

W. Thiising, manifestement moins curieux que W. Pannenberg des
secrets ontologiques, propose de lire les représentations en question en
fonction d’une théologie du dialogue théandrique chére a 1’Ancien
Testament. L’Ancien Testament nous apprend, en effet, que Dieu entend

"« Vom Bestitigungscharakter der Auferweckung Jesu her gesehen liegt es
nun in der inneren Logik der Sache, dass Jesus immer schon mit Gott eins war,
nicht erst von einem bestimmten Datum seines Weges ab. Und im Hinblick auf
die Ewigkeit Gottes besagt der Offenbarungscharakter der Auferweckung Jesu,
dass Gott immer schon eins ist mit Jesus, auch schon vor dessen irdischer Geburt.
Jesus ist von Ewigkeit her der Repridsentant Gottes in der Schopfung; wire es
anders, dann wire Jesus nicht in Person die eine Offenbarung des ewigen Gottes,
so dass wir fortan Gott in seiner ewigen Gottheit nicht mehr ohne Jesus
denken konnen. Das aber ist doch der Sinn der Auferweckung Jesu»
(W. PANNENBERG, op. cit., p. 152).

'S « Prdexistenz ist zwar fiir heutiges theologisches Denken eine gewisser-
massen inhaltsleere Chiffre dafiir, dass die Maoglichkeit eines absoluten
Heilbringers bzw. der Selbstmitteilung Gottes... im Plan Gottes und in Gott selbst
begriindet sein muss — als logische Konsequenz ist sie aber unvermeidlich »
(W. THUSING, op. cit., p. 250). Cf. encore p. 249, ou 'auteur montre comment il
interpréte I'affirmation de la préexistence de Christ a la lumiére de I'intention de
Dieu de se communiquer par son Fils ; c’est pourquoi le Fils doit étre capable de
faire entrer tous les hommes «in seine ursprungs- und bildhafte Sohnes-
Relation » (op. cit., p. 256).



ETRE CHRETIEN 241

se reveler, se communiquer aux hommes, entrer dans leur histoire. Quant
au Nouveau Testament, il nous montre, en Jésus de Nazareth, ’homme
qui — au nom de Dieu — «met en ceuvre les promesses de I’Ancien
Testament, radicalise et accomplit les relations dialogales et personnelles
avec Dieu» (op. cit. p. 270). — En d’autres mots : le langage protologique
est essentiellement de type parabolique.

H. Kiing est, lui aussi, persuadé que la logique de la foi en la résur-
rection du Christ commande I'annexion chrétienne des représentations
protologiques ; mais il en prend une lecture nettement différente. II
ecrit . « Toutes les affirmations mythologiques ou semi-mythologiques,
en usage a I’époque, et parlant de filiation divine, de préexistence, de
démiurgie, d’incarnation, ne visent qu’'un seul et méme but: fonder le
caractére unique, non causal, insurpassable, de I'appel, de I'offre, de
I'interpellation de Jésus ; dire son origine, non pas humaine, mais divine,
revient a souligner le caractére d’interpellation inconditionnelle de la
parole de Jésus» (p. 439-440, trad. fr. p. 522s.). Le langage protologique
serait-il une maniére antique d’exprimer I'importance théologico-
historique d’un envoyé de Dieu, et donc de son message ? Ni mythologie,
a vrai dire, ni ontologie virtuelle, ni parabole, ni symbole, mais langage
image en quelque sorte ?

Mais H. Kiing ne s’en tient pas la. Fidéle a la perspective polémique
de son ouvrage, il se dit persuadé que le langage protologique ne vise pas
a dire la divinité pré-temporelle de Jésus mais, au contraire, a souligner
la parfaite authenticité, la plénitude de son humanité. Une citation ne
sera pas de trop ici. « Il nous faut insister aujourd’hui — écrit-il — sur le
fait que Jésus était totalement et entiérement homme, avec tout ce que
cette humanité comporte de souffrances, de peurs, de solitudes, d’incer-
titudes, de tentations, d’hésitations, d’erreurs. Et ceci contre toutes les
tendances visant a sa divinisation. Jésus n’était pas seulement un étre
humain, mais un homme, un vrai. En tant que tel, il a fourni un modéle
d’étre homme (Menschsein)... qui donne, a qui y porte attention, de
découvrir et de réaliser le sens de la condition humaine, la liberté dans la
disponibilité pour les autres (Mitmenschen). Jésus représente ainsi la
norme ultime, pérenne et fiable du « Menschsein » et c’est en ceci qu’il
fut confirmé par Dieu...» (op. cit. p. 440, trad. fr. p. 523)'6.

En d’autres termes: les affirmations protologiques soulignent, avant
toute chose, le fait que Jésus de Nazareth a réalisé, dans sa vie et dans sa
mort, la pleine humanité de I’homme, mais selon le «ceeur de Dieu».

'*On trouvera une illustration de cette attitude de H. Kiing devant la divini-
sation a-critique du Christ, dans les pages qu’il a consacrées a la lecture critique
de la foi traditionnelle en I'« Ascension » (op. cit., p. 431s, trad. fr. p. 512s).



242 PIERRE BARTHEL

b) Remarques critiques

Le résultat de la démarche herméneutique de H. Kiing peut étonner
au premier abord. Mais, au vrai, il tient mieux compte des caractéris-
tiques sémantiques du langage protologique — avant sa mise en forme
chrétienne — que les deux auteurs que nous avons cités plus haut:
W. Pannenberg et W. Thiising. En particulier :

— du caractére imaginaire et pédagogique de ces représentations,
— de leur a-temporalité et innocence métaphysique,

— de leur souci de dire I’étroite correspondance, voire 1'unité, entre la
création de Dieu et I'obéissance de la foi a la volonté révelée de
Dieu ; en langage dogmatique : entre le Dieu de la Création et le Dieu
du Salut.

Pour prendre la mesure du probléme herméneutique posé par nos
représentations protologiques, il nous faut nous arréter quelques instants
a ces trois caractéristiques sémantiques du langage protologique juif et
chrétien.

. Le caractére imaginaire et pédagogique des représentations protolo-
giques

Le langage protologique est un métalangage de type plus imaginatif
que mythologique, plus parabolique que spéculatif. Il suffit pour s’en
convaincre de rappeler les paralléles rabbiniques recueillis par Strack et
Billerbeck. 11 semble bien que les rabbins parlaient de préexistence avant
les chrétiens ; de la préexistence de la Thora, d’Adam, de Jacob, d’Israél,
du Messie a venir (cf. Hermann STRACK & Paul BILLERBECK, Kommentar
zum Neuen Testament, Miinchen 1926, 111/626). Est-ce a dire que la
Thora, Adam, Jacob, Israél ou le futur Messie participent, aux yeux des
rabbins, de la « nature » de Dieu ? Ou bien que, par eux, Dieu veut entrer
en relation dialogale avec les hommes ? Certainement point ; mais bien
que la Thora, Adam, Jacob, Israél et le futur Messie sont des repéres en
quelque sorte transtemporels de I’action historique de Dieu dans le
monde ; des repéres transtemporels, non des personnes qui auraient
exist¢ dans un temps, avant notre temps, dans une éternité pré-
créationnelle.

Strack et Billerbeck ont noté d’autres curiosités du discours
rabbinique qui nous permettent d’illustrer mieux encore la nature
imaginaire de ce métalangage. Sept « choses », enseigne le Bas-Judaisme,
ont été créées avant le monde : la Thora, la repentance, le jardin d’Eden,
le Gehinnon, le trone de Gloire, le Saint des Saints et le nom du Messie
(cf. op. cit. 11/334 A/c et B/a). Que vise a dire ce langage protologique
imaginaire ? Que Dieu veut entrer en dialogue avec I’homme, qu’il



ETRE CHRETIEN 243

entend se communiquer a lui sur le mode le plus personnel ; que, dans
I’histoire des hommes s’inscrit une théodicée chrétienne ? Certainement
pas. Mais bien que personne, jamais, ne saurait échapper a Dieu (révélé
par la Thora en tant que Législateur), ni a son jugement (tout homme
finira soit en Eden, soit en Géhenne) et que tout homme comparaitra
devant Celui qui est assis sur le trone de Gloire, et qui, mystérieusement
présent dans le Saint des Saints, a promis son Messie a Israél... et ceci
quels que soient les avatars de I'histoire d’Israél, et de I'humanité en sa
totalité. Ceci dit, la repentance est, elle aussi, une grandeur transtem-
porelle : elle est toujours offerte comme I'ultime chemin du salut.

En d’autres mots: ces représentations entendent souligner
I'importance transhistorique des moments les plus forts de la foi juive, en
recourant a un langage imaginaire qui ne reléve entiérement ni de la
mythologie, ni de la cosmologie, ni de la meétaphysique, et qui n’est pas
méme théologique! Ce langage imaginaire est essentiellement péda-
gogique. H. Kiing a le mérite de I’avoir vu.

2. La conception de la temporalité qu'impliquent les représentations proto-
logiques

Strack et Billerbeck n’ont pas seulement mis en parallele les affir-
mations protologiques rabbiniques et chrétiennes, mais se sont aussi
interrogés sur leur sens. A les en croire, elles visent a souligner la priorité
temporelle de la Thora ou du Messie (en contexte rabbinique), sur toute
autre ceuvre creatrice de Dieu. Elles n’entendent pas affirmer que Dieu
porterait 4 la primo-génitur de sa création — a La Loi ou au Messie —
un amour privilégié (op. cit., I111/625).

Les avis de Strack et Billerbeck sont toujours précieux, mais il faut
nous en distancer ici. Nous sommes persuadeés, en effet, que le langage
imaginaire protologique ne marque pas la prééminence temporelle de la
Thora, d’Adam, de Jacob, etc... — ou en contexte chrétien du Christ —
sur le reste de la Création, mais souligne, au contraire, leur a-tempo-
ralit¢. Or, dans le langage imaginatif protologique, I’affirmation de
'a-temporalité d’une figure de I’histoire sainte marque sa transtempo-
ralité. Il nous semble que le langage protologique tient lieu de discours
pré-métaphysique, et ce aussi bien en contexte rabbinique que néotesta-
mentaire. Car si la métaphysique fut, a I'époque, la passion des Grecs,
elle était, pour les rabbins, un chemin barré a la spéculation théologique
juive par révérence envers Dieu le « Seigneur » d’Israél et du Monde.

Nous pouvons illustrer I'innocence métaphysique, propre au langage
imaginaire protologique, par une autre information, fournie elle aussi
par Strack et Billerbeck. Les textes, récoltés par ces deux speécialistes de
la littérature rabbinique, nous apprennent que la Thora était nommée



244 PIERRE BARTHEL

« Fille de Dieu» — paralléle intéressant au titre de «Fils de Dieu»
donné a Jésus de Nazareth. Pour Strack et Billerbeck, cette appellation
entendait marquer ['«existence auprés de Dieu» de la Sagesse des
Proverbes qui, a ce moment de la réflexion rabbinique, se confondaient
avec la Thora de Moise (supréme expression de la Sagesse divine) (cf. op.
cit. 11/355 2+3). Or, le langage imaginaire protologique n’entend pas
affirmer que la Thora et Dieu étaient de méme «nature», de méme
«essence » ; mais bien que la Thora a, de par Dieu, une valeur transtem-
porelle : ni le temps, ni I'incrédulitée des hommes — ni quoi que ce soit
sur la terre ou au ciel — ne pourront faire que la Thora ne soit le
principe moteur, la finalité de la vie d’Israél, du monde, voire du cosmos
tout entier. En d’autres mots : le langage protologique n’a d’autre souci
que de dire la valeur historique unique et, en soi, des références les plus
fondamentales de la foi juive.

H. Kiing a parfaitement tenu compte, nous semble-t-il, de 'innocence
métaphysique de ces représentations, en affirmant que le discours proto-
logique chrétien vise essentiellement a souligner la valeur transtem-
porelle, unique, décisive de la « figure » historique de Jesus de Nazareth,
le Christ de Dieu, référence unique de la foi chrétienne.

3. Le Dieu de la Création et le Dieu du Salut sont un seul et méme Dieu

Que veut dire le langage imaginaire protologique en affirmant que le
Christ préexistant est, en tant qu'«Imago Dei» (Col. 1,15),
I'instrument '’ de la Création du monde ? Pour répondre a cette question,
un nouveau detour par la littérature rabbinique n’est pas inutile. Nous y
trouvons, en effet, une affirmation paralléle : Dieu a créé le monde par la
Thora. Qu’est-ce a dire? L'innocence meétaphysique du langage proto-
logique nous conduit a dire que cette affirmation entend faire
comprendre, vise a démontrer, que l’enseignement de la Thora (en
contexte rabbinique), ’enseignement du Christ (en contexte chrétien),
sont parfaitement accordés a la nature profonde de la Creéation tout
entiére, et quoi qu'en puissent dire et penser ceux qui refusent de se
soumettre a la Thora, ou a ’Evangile ! En d’autres mots : qu’il n’y a pas
divorce entre une vie accordée a la «réalite des choses» et une vie
accordée a la Thora — a I’enseignement du Christ — mais bien accord

17 Une étude plus minutieuse doit tenir compte de la formule : « Tout a été crée
par Lui et pour Lui» de Col. 1,16.

Strack et Billerbeck fournissent des paralléles rabbiniques qui assurent que
tout a été créé « pour David, pour Moise, pour le Messie» sans que ces affir-
mations aient entrainé I’affirmation que tout a été créeé « par» David, Moise ou le
Messie. Il faudrait s’interroger si I’affirmation «par lui» n’est pas un simple
renforcement de I'affirmation « pour lui», du moins dans le contexte et la logique
du langage imaginaire rabbinique (cf. STRACK et BILLERBECK, op. cit., I11/626).



ETRE CHRETIEN 245

parfait. En bref, la « nature » trouve sa finalité dans I’enseignement de la
Thora — du Christ. En langage systématique chrétien: le Dieu de la
Redemption est aussi le Dieu de la Création ; la foi au-Christ ne doit pas
conduire a une piété du désert, mais a une foi qui assume la totalité de
I’existence humaine. « Etre chrétien, c’est étre pleinement homme ! »

Sur ce point aussi, H. Kiing nous semble avoir vu juste quand il
affirme que les textes protologiques néotestamentaires visent a « fonder
le caractére unique, non causal, insurpassable, de ’appel, de I'offre, de
I'interpellation de Jésus de Nazareth...» «pour une vie pleinement
humaine, sur le modéle de ce que nous avons appelé plus haut la
«silhouette », le portrait-robot du Christ Jésus de Nazareth.

4. Protologie et Résurrection

Il nous reste a aborder la question capitale suivante : s’il est vrai que
le langage imaginatif protologique — qu'il soit juif ou chrétien — est de
méme structure et de méme nature, il est non moins vrai que sa mise en
forme chrétienne le voit investi par un nouveau dynamisme : celui que
développe la foi en la résurrection pascale. C’est elle, en effet, qui
s’empare de ces représentations imaginaires et les présente, trés bientot,
comme des affirmations de foi dont le Christ Souverain est le garant.
C’est ainsi, par exemple, que I’entend W. Pannenberg (cf. plus haut). A
preuve, cette citation : « La résurrection du Christ a rendu manifeste que
Dieu avait toujours été un avec Jésus — non seulement dans son chemi-
nement terrestre, mais — nécessairement — avant son entrée dans le
monde » (cf. op. cit,, p. 262, note 1). W. Pannenberg situe sa réflexion
dans la grande tradition doctrinale des conciles christologiques'®. La

'8 W. Thiising et W. Pannenberg ont noté, tous deux, la relation conflictuelle,
entre les représentations religieuses imaginaires rabbiniques et le dynamisme
propre a la foi en la résurrection, qui les reprend en compte. W. Thiising note que
la christologie classique des deux natures (la « Deszendenz Christologie ») est bien
déterminée, pour I’essentiel, par les représentations protologiques, mais elle est,
en méme temps, transcendée «durch die biblische Vorstellungsweise einer
futurischen und auf das Futurum hingeordneten «huiothesia» zu der es des
« Huios » bedarf, der « eikoon» und « pneuma» ist» (op. cit., p. 256). Le conflit
inhérent aux représentations protologiques dans leur mise en forme chrétienne se
retrouve donc jusqu’a l'intérieur du dogme des deux natures.

W. Pannenberg a été attentif au fait que I'affirmation de la préexistence du
Fils, étre céleste autonome, ne comporte pas I'affirmation de la préexistence de
Jésus de Nazareth, et note avec perspicacité que le langage mythologique ne
démontre pas du tout ce qu'il entend démontrer, @ moins que I'on tienne compte
de son habitude de concevoir 'essence d’un étre pour mieux en dire sa vérité
historique (cf. op. cit., p. 155). D’ou son conseil : 'affirmation de la préexistence
ne peut étre maintenue que «in kritischer Bindung an diese seine Wurzel»
(op. cit., p. 155).



246 PIERRE BARTHEL

Conférence de I’'Episcopat de la Reépublique fédérale d’Allemagne
reproche a I'auteur du Christsein de se situer en marge de cette tradition,
non par confession hérétique, mais par amputation herméneutique.

Ce n’est pas par inconscience. H. Kiing veut bien respecter I’¢lément
dynamique qui a pris en charge le langage imaginaire protologique
préchrétien, et méme suivre les bons esprits jusqu’au seuil de la
meéditation ontologique du mystére du Christ ;'® mais il croit, arrivé a ce
seuil, devoir crier a la trahison quand il voit le témoignage de et sur Jésus
de Nazareth occulté par une divinisation protologique du Christ ; celle-ci
n’a que trop souvent conduit a 'oubli, ou au gauchissement du message
et de I’action historiques de Jésus de Nazareth, le Christ de Dieu. Mais il
n’en est pas moins vrai, qu’en interprétant les représentations protolo-
giques de la christologie néotestamentaire, H. Kiing a permis a son souci
pastoral, a son impatience de dire I’évangile a ’homme d’une modernite
en deuil de son identité chrétienne traditionnelle, d’intervenir et d’arréter
une analyse herméneutique difficile. Les représentations christologiques
du discours protologique n’ont peut-étre pas encore livré tout leur secret.

En conclusion de ces notes et remarques critiques, il nous faut
remercier H. Kiing de son énorme travail, de son livre qui enchante et
qui inquiéte ; bref, qui provoque la foi et la réflexion chrétiennes. 2°

On nous permettra de terminer ces pages, trop techniques peut-étre,
en traduisant ici les derniéres lignes de I'ouvrage Christsein. C'est une
confession de foi déemythologisée, une invite aussi.

« Qui veut suivre le Christ, dans le monde

— tel qu’il est aujourd’hui —

peut vivre, agir, souffrir et mourir en homme ;
en homme, au plein sens du terme.

Dans le bonheur et le malheur,

dans la vie et la mort,

il se sait tenu par Dieu,

et se veut prét, toujours,

a venir en aide aux autres. »

(op. cit., p. 594, trad. fr. p. 707)

19 « Dieu était lui-méme proche aux hommes par le Christ — du moins aux
yeux des croyants — en tant qu’ami des hommes, il était lui-méme a I'ceuvre ; il a
lui-méme parlé, agi ; s’est lui-méme révélé définitivement » (op. cit., p. 439).

200n lira avec intérét les réactions critiques des théologiens catholiques
suivants (dans Diskussion iiber Hans Kiings « Christsein », Mainz 1976) : HANS URs
VON BALTHASAR, ALFONS DEISSLER, ALOIS GRILLMEIER, WALTER KASPER, JACOB
KREMER, KARL LEHMANN, KARL RAHNER, JOSEPH RATZINGER, HELMUT DIEDLINGER,
THEODOR SCHNEIDER, BERNHARD STOECKLE.



247

ANNEXE

NOTE SUR LA MISE EN FORME CHRETIENNE
DU SYMBOLISME SACRIFICIEL

Qui compare les cultes sacrificiels paiens a la compréhension chrétienne du
moment épiphanique de la mort de Jésus de Nazareth, ne peut manquer d’étre
frappé par les distorsions qu’en opére la foi au Christ Vivant.

a) La mort du Christ n’opére pas le pardon des péchés par une vertu parti-
culiére attachée aux cingq litres de sang qui circulent dans ses veines. (L’épitre aux
Hébreux, seule, tente d’objectiver le langage sacrificiel en montrant Jésus
répandant, aprés sa mort, son sang sur I’autel du Temple Céleste.) La mort du
Christ est un sacrifice, par obéissance a la volonté du Pére, comme le fut toute sa
vie. Dans ce sens, sa mort sur la Croix est la mort d’'un martyr, au sens le plus
strict du terme.

b) On sait que dans I’Ancien Testament déja, le culte sacrificiel n’avait plus
un caractére proprement opératoire; je veux dire: ce n'est pas le «sang des
taureaux et des boucs» qui effagait les «souillures» du peuple, retournait la
conscience de faute du croyant en conscience de pardon, mais la démarche sacri-
ficielle de I'offrant: il obéissait 4 un commandemeént de Dieu prescrivant les
oblations sanglantes comme un acte de foi — et donc d’obéissance — auquel était
liée la promesse du pardon.

Quand on compare les raisons qui, dans le paganisme, expliquent les cultes
sacrificiels (nourrir les dieux, afin que leur vigueur soit favorable aux hommes) et
cette intégration des cultes sacrificiels a une théologie de la Loi et de la
soumission inconditionnelle, on mesure la démythologisation qui s’est accomplie
dans I’Ancien Testament.

¢) C’est dans ce contexte d’une théologie de la Loi et de I'obéissance que la
mort du Christ a été vécue comme «épiphanique». Et nous n’avons pas fini
d’interroger les textes sur ce moment-la. Mais il est certain que le Nouveau
Testament a eu recours au langage sacrificiel pour le célébrer et en traduire le
sens.

A lire H. Kiing, on a parfois I'impression que la vie de Jésus de Nazareth n’a
qu’un seul foyer de rayonnement épiphanique : son action pour Dieu en faveur
des hommes. Elle en a deux : son action et sa mort. Mais il n’est pas facile de dire
le rapport entre les deux foyers. Et Pierre, qui ne voulait pas qu’il y en ait, fut
traité durement par Jésus : « Arriére de moi, Satan... ».

Le moment épiphanique de la mort du Crucifié est rendu, de Marc a Luc, d’une
maniére de plus en plus appuyée. Otto BETZ est persuadé que le cri du Christ en



248 PIERRE BARTHEL

croix a été interprété par I'évangéliste Marc comme « épiphane» (cf. Th. W. B. I1X
p. 297). Pour Ed. SCHWEITZER (Das Evangelium nach Markus, Gottingen 1975), ce
cri « marque la profondeur de la souffrance de Jésus », souffrance dont la raison
profonde est I’'abandon du Peére (cf. p. 195). W. GRUNDMANN (Das Evangelium
nach Markus, Berlin 1977) voit dans la déchirure du voile du Temple et la
confession du Centurion deux conséquences du cri de Jésus (cf. p. 437). H. W.
BARTSCH se demande si la mention de la déchirure du voile du Temple n’est pas le
reste d'une trés ancienne tradition interprétant la mort et la résurrection du Christ
comme un événement apocalyptique (« L'Evangile selon Marc — Tradition et
Rédaction — ouvrage collectif — Gembloux et Louvain 1974 — cf. la contri-
bution de H. W. BARTSCH, Der Urspriingliche Schluss, p. 419). Quoi qu’il en soit, il
est évident que tous les traits dits « légendaires» (cf. p. 335 sq. in R. BULTMANN,
L'histoire de la tradition synoptique, Paris 1973), qui composent aujourd’hui le
texte de Marc, attestent la volonté de 1'évangéliste de marquer le moment, la
dimension épiphanique de la mort du Christ en Croix. Pour en déployer le sens
dans un discours, le christianisme primitif a eu recours au langage du symbolisme
sacrificiel, demythologise par I'’Ancien Testament.



	"Être chrétien" de Hans Küng : essai de lecture critique de l'herméneutique de quelques titres et représentations christologiques néotestamentaires proposés par l'auteur

