
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: Études critiques : comment penser Dieu

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 165-175

COMMENT PENSER DIEU*

PIERRE GISEL

La question de Dieu revient, insistante. On avait dit Dieu mort, et voUà

qu'U semble renaître. Les raisons en sont multiples. Disons, pour faire

court, qu'elles ne sont pas sans liens avec le surgissement d'une conscience

plus critique que naguère (et parfois malheureuse) à l'égard de l'aventure
moderne. Si certains "théologiens de la mort de Dieu" semblaient avoir
épousé les thèses "aufklärerisch" de l"'homme adulte" pour lequel Dieu
n'a tout simplement plus place1, on est aujourd'hui convié à ouvrir un
procès culturel et politique: un procès de civüisation. L'homme qui, depuis
Descartes, avait pensé assurer ses pouvoirs à partir de lui-même découvre

que ses œuvres se retournent contre lui. U avait cru conquérir la liberté en

congédiant un Dieu jugé trop dominateur; il n'a pu que nourrir les germes
d'un totalitarisme consommé comme jamais. On voit ainsi la civilisation
industrielle bourgeoise, étatique et technologique, et le socialisme être
accusés du même crime (le second apparaissant n'être en profondeur que le

prolongement fatal du premier). La "nouvelle phUosophie" dont on a fait
si grand cas au printemps 1977 fournit l'exemple le plus frappant de cette

conjoncture.
La théologie est placée ici à un carrefour. Va-t-eUe faire chorus et

condamner globalement la modernité? L'heure de la revanche secrète

aurait enfin sonné. Mais condamner au profit de quoi? Repristinisation?
Utopie? Double fuite, théologiquement Ulégitime, on dira pourquoi. Face

à la modernité — ses apories et ses promesses mal tenues — la question
devra se différencier et, notamment, se préciser ainsi: que faire de la

proclamation d'un monde et d'un homme autonomes? Et si on la dénonce,

sera-ce pour parler de l'homme comme d'un être essentieUement dépendant

(cf. déjà Schleiermacher) et l'enjoindre à se soumettre à la toute-puissance
de Dieu? Tel est le point précis où la problématique doit être travaUlée

théologiquement. Il s'agit finalement de se prononcer sur le rapport entre

* E. JÜNGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begründung der Theologie des

Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tübingen, Mohr. 1977,
564 + XVIp.

1 Cf. la fortune de l'expression etsi deus non daretur, lue chez D. BONHÖFFER
(Résistance et Soumission, Genève, Labor et Fides, 1963, lettre du 16. 7. 1944), mais

reprise de H. Grotius notamment, cf. E. JÜNGEL, p. 22 et 76 ss. (on notera que la

question de-Dieu se joue ici, typiquement, en terme de lieu ; sur cette problématique
et ses apories, cf. P. GISEL, Vérité et histoire, Paris-Genève, Beauchesne-Labor et
Fides, 1977, p. 499-502).



166 PIERRE GISEL

l'homme et Dieu; évangéliquement, cela conduit à reprendre les thèmes

autonomie-dépendance, puissance-faiblesse, mort (de Dieu et de l'homme)-
vie (de Dieu et de l'homme), par-delà ce qu'une certaine tradition de la

pensée peut nous faire "spontanément" concevoir.

E. Jüngel: de la mort de Dieu à un nouveau penser de Dieu

L'ouvrage que E. Jüngel nous livre aujourd'hui est trop riche, et à la

fois trop précis dans ses analyses historiques et trop large quant à l'amplitude

de la problématique pour qu'on puisse prétendre en donner ici un
quelconque résumé2. Je lui ferai simplement écho, en en reprenant quelques

thèmes qui me semblent importants. Pour le reste,je ne puis qu'encourager

le lecteur à travailler lui-même cet ouvrage: U allie, comme toujours
chez Jüngel, la rigueur dans le débat critique mené face à la tradition et la

radicalité d'une problématique délibérément et heureusement théologique.
1) Jüngel nous contraint à réfléchir à la fameuse parole de la "mort de

Dieu". On sait qu'elle est, chez Nietzsche, de l'ordre du constat. Dieu
— mais quel Dieu? celui de la métaphysique, et singulièrement moderne —

est aujourd'hui mort. Culturellement et effectivement.
"Dieu est mort", telle semble donc devoir être la parole qui clôt l'histoire

d'une certaine métaphysique. Mais, on le sait, les aboutissements sont

toujours là pour éclairer, rétrospectivement, les commencements. La parole
de la "mort de Dieu" révèle l'aporie dans laqueUe s'était enfermée la pensée

plusieurs siècles auparavant. En ce sens, Nietzsche a raison d'ajouter au

constat l'accusation : Dieu est mort, mais c'est nous qui l'avons tué.
Quelle est l'aporie interne au penser que révèle la proclamation de la

"mort de Dieu"? CeUe-ci: Dieu, posé comme parfaitement absolu et
parfaitement indépendant, ne peut plus être pensé dans l'unité d'une essence

et d'une existence3. La parole de la mort de Dieu, ainsi, ne mettrait pas

tant en question l'"existence" de Dieu que, indirectement, son essence4:

c'est le Dieu dont la toute-puissance s'oppose à notre faiblesse, la nécessité

à notre contingence, l'absoluité à notre relativité, l'éternité au temps, la vie
à notre mort, c'est ce Dieu-là qui n'"existe" pas.

Ce Dieu est celui de la tradition métaphysique dans la mesure où U est

— avec tout ce qui est — lié à ce qui demeure5. Position métaphysique qui

2 Après une partie introductive intitulée "le discours de la mort de Dieu, expression

de l'aporie du penser moderne de Dieu", l'ouvrage présente essentiellement tiois
volets: la "pensabilité de Dieu", la "discibilité de Dieu", l'"humanité de Dieu".

3 E. JÜNGEL, op. cit., p. 141,165 s., 200 ss., 204 s., 237, 254, 259, 284.
4 Cf. ibid.,p. 132.
5 Cf. «Wd., p. 141.



COMMENT PENSER DIEU 167

contenait en germe la crise moderne du penser de Dieu6. Parce que Dieu
est suprêmement ce qui demeure (U est suprêmement l'être), U apparaîtra
de plus en plus devoir s'opposer au registre de l'existence (l'existence est,

par excellence, ce qui naît et meurt, donc contingent), au point qu'on
va lui dénier l'exister même. Position qui commence sa gestation avec
Descartes pour s'affirmer explicitement, plus tard, chez Fichte par exemple:
"Der Begriff Gottes lässt sich überhaupt nicht durch Existentialsätze...
bestimmen"7. Sauver Dieu - et c'est l'intention explicite de Fichte — ne

peut ici signifier que couper Dieu, délibérément, de tout enracinement
dans une histoire, un connaître ou même un penser8. Pourquoi? Parce que
l'exister dépend toujours d'un "je" qui "pense" (cogito), donc d'une
limitation: voyez Descartes que Fichte radicalise ici de façon conséquente9.
Dieu va donc valoir comme acte pur et absolu, simple liberté, dégrevé de

toute passivité ; mais le chemin est alors ouvert pour Feuerbach et son

retournement: s'U en est ainsi de Dieu, alors l'homme est tout, rien
n'"existe" hors l'homme et un homme qui — c'est écrit en toutes lettres
chez Feuerbach — est adéquat avec lui-même, satisfait de soi et en soi10.

Le chemin suivi par le penser moderne est hautement instructif. Ou
Dieu sera radicalement extérieur et au-dessus de moi ou je suis tout11. Or,
ce Dieu-là n'est justement, stricto sensu, plus pensable: U va donc être

(U est déjà) mort. L'homme se voit dès lors condamné à une autonomie
radicale qui va virer au totalitarisme. Tel est le düemme, et le destin caché

qui pousse à sa résolution. L'intérêt des analyses de Jüngel, c'est de montrer
combien le dUemme est lui-même un moment historique : produit d'une
tradition métaphysique qu'U faut contraindre à avouer ses paris originaires.

2) Un second point me paraît exemplaire chez Jüngel : la quête de

l'identité de Dieu et de son énonciation possible n'est jamais séparée d'une

entreprise visant à s'expliquer quant à ce qu'est — et ce que peut diversement

être — le penser12. La question de Dieu vaut pour ainsi dire comme

6 Cf. ibid., p. 144 s.
7 Cité ia ibid., p. 186.
8 Fichte poursuit unilatéralement Kant (pour qui Dieu n'est pas connaissable,

mais pensable), cf. ibid., p. 181.
9 Cf. ibid., p. 186. Sur Descartes, infra, pt. 6.
10 Feuerbach n'est que la transposition de la métaphysique, achevée dans la forme

que lui donne la modernité classique, et ne saurait, comme telle, être d'une autre
pertinence pour la théologie que a contrario. Il n'en est pas de même de la critique
marxienne, cf. ibid., p. 468 n.

11 HEGEL l'exprime typiquement, face à l'"Aufklärung" et ses aboutissements:
"Jacobi dit : 'Dieu est, et il est en dehors de moi. être vivant et subsistant à part, ou
bien je suis Dieu. Il n'y a pas de troisième terme'." Y a-t-il un "troisième terme" et à

quelles conditions? C'est là tout le problème. "Foi et savoir"', Premières publications,
Paris, Ophrys, 1975", p. 283.

12 Cf., explicitement, p. 9, 138, 205, 269.



168 PIERRE GISEL

question-test de ce que vaut le penser humain. Pourquoi? Pour la raison

suivante, probablement: penser, pour l'homme, ce n'est pas simplement
reconnaître ou percevoir; c'est faire entrer toute chose dans une totalité.
Or, toute totalité suppose une instance qui a quelque chose à voir avec ce

que les hommes appellent leurs dieux. Et notamment parce qu'une totalité
n'est pas réductible à la simple addition d'objets (ce serait du nominalisme13)

mais que, ipso facto, elle propose la conjoncture (close) d'une

ontologie et d'un jugement. Voyez déjà Aristote et le wrjaecoç wrçaiç (qui
est, précisément Dieu). Voyez, en théologie scolastique, le rapport (nécessaire)

entre Yintellectus divinus et la créature, qui garantit Yadaequatio
intellectus (humani) ad rem (creatam). Voyez Descartes chez qui la

référence (nécessaire) à Dieu permet seule le passage du point zéro qu'est le

sujet présent à la série continue qu'est le monde comme tel. D'Aristote aux
théologiens médiévaux ou à Descartes, les dieux peuvent varier; mais une
certaine fonction demeure. Elle est, à chaque fois, révélatrice d'une position
dans le monde. En d'autres termes, c'est devant ses dieux que l'homme dit
le plus significativement ce qu'il est dans sa profanité (son penser et sa vie).

3) Penser Dieu, c'est donc repenser le penser. Jüngel s'y emploie. Criti-
quement, on l'a vu. Mais positivement aussi, d'où ce qui suit :

"Dieu est mort" proclame la métaphysique en son aboutissement. On a

dit que se révélait en cette phase terminale une aporie initiale. Il faut donc

proposer un autre chemin à la pensée. Jüngel s'y essaie en érigeant en position

centrale, délibérément, le thème de la "Vergänglichkeit" (ce qui
passe... et meurt). Pourquoi? A la fois parce que la métaphysique a compris
l'être en l'opposant à ce-qui-passe-et-meurt et en est venue ainsi (paradoxalement

peut-il sembler, mais nécessairement, on va y revenir) à consacrer
la mort (celle de Dieu et, sourdement, celle de l'homme), et en même

temps parce que la foi chrétienne parle d'une mort de Dieu au profit d'une
vie et d'une recréation. Avant de devenir un constat athéiste.la proclamation

de la "mort de Dieu" fut un moment (décisif) de la prédication
chrétienne14. Hegel, chez qui le thème est central — avant Nietzsche et
différemment —, en confesse explicitement l'origine.

La théologie chrétienne ne part pas d'une définition métaphysique de

l'absolu, mais de textes et d'histoire. Dès lors, pour elle, l'être sera
indissociable d'une détermination15 et l'on va se trouver, délibérément, face à

une interpellation. Je n'ai pas l'intention de détailler ici les diverses facettes

13 Ce n'est pas pour rien que le nominalisme a partie liée avec une pensée de

l'infinitude, que permet le postulat de la potentia Dei absoluta.
14 La tradition théologique semble avoir eu de la peine à lui faire droit (les canons

d'une métaphysique d'origine grecque ayant pesé d'un trop grand poids sur elle);
c'est chez Luther que le thème tend à revenir à sa juste place, cf. p. 50 s.

15 Cf. p. 205.



COMMENT PENSER DIEU 169

de la mutation qui s'ensuit. Non qu'eUes ne soient pas importantes. Mais
elles sont moins nouveUes16. Ce qui m'importe présentement, c'est le jeu,
central, du réel et du possible et celui de l'être et du néant qui se nouent
autour du thème de la "Vergänglichkeit" interne à toute histoire et à tout
avènement en forme de textes.

Le fait que tout "passe" doit-U être considéré comme marque négative
ou positive?17 Tout est soumis au temps. Est-ce à dire que tout va vers le

néant? Et qu'U faille dresser, au cœur du monde et sur mode antithétique,
une instance d'éternité (l'être "tout entier dans l'instant présent", "un" et
"continu" de Parmenide, B, 8, ou le "je" des modernes, reprise en d'autres
registres d'un même nunc stans)? Non. On remarquera d'abord que ce

n'est qu'à propos de "ce qui passe" (le monde) qu'on peut parler du néant
ou de l'éternité, et ce, eo ipso, sur mode d'analogie ou de parabole. Pas

plus que l'éternité, le néant n'est connu comme tel18. On est donc renvoyé
au monde, dans sa contingence. Mais, ici — et c'est le second point — ne
faut-il pas voir que c'est parce que le monde passe qu'U est déterminé19!
Parce qu'il est soumis au temps et à ce qui passe, le monde n'est, certes,

que parabole, parabole d'être et/ou de néant; mais parce qu'U est soumis

au temps, il peut justement être cette parabole, c'est-à-dire, à la fois, figure
ontologique et parole. Loin de marquer une fin de l'être, le temps serait

promesse, seule et vraie possibUité d'un avènement de l'être.
Poursuivons. Le fait que tout passe a sa face positive : parce que tout

passe, l'être du monde est possible. Qu'est-ce à dire? Plusieurs choses.

D'abord que l'on a coupé avec le primat aristotélicien du réel sur le possible
et son modèle d'acte comme "autoréalisation", à certains égards "toujours
et déjà faite" et, en ce sens, pensée sur le mode d'une "subsistence"20.

16 On les trouve, à des degrés divers, dans des travaux menés à l'enseigne de la
recherche herméneutique, que ce soit chez les anciens élèves de Bultmann, chez
Gadamer, Ricœur. etc. J'énumère simplement: la nécessité d'une révélation contre
tout scheme constiuctiviste développé à partir d'une réduction à un point zéro (ici,
cf. p. 211); le fait qu'il n'y ait pas de penser sans croire contre toute assignation du
moment de la foi à quelque degré (inféiieui) du savoir (cf. p. 219); le fait que, pour
l'homme, une passivité (pré)originelle précède nécessairement son activité (cf. p. 218)
et une contingence sa liberté; que l'homme ne soit pas tant qu'il n'ait à advenir,
à instaurer le monde et à dire son Dieu (cf. p. 214 ss.) ; que le monde se donne dans un
jeu de proximité et de lointain organisé autour d'une césure de la parole (cf. p. 221,
232, 235); etc. C'est sur cet arrière-fond qu'il faut comprendre l'affirmation de

Jüngel selon laquelle la foi (et la théologie) naît comme possibilité d'une "Erfahrung
mit der Erfahrung", cf. "Sachregister".

17 Cf. p. 285 ss.
18 Goethe et Nietzsche le savent l'un et l'autre, antithétiquement: "alles Vergängliche

ist nur ein Gleichnis" écrit Goethe. "Das Unvergängliche ist nui dein Gleichnis"
répond Nietzsche dans Zarathoustra, cf. citations et discussion, p. 277 s., 286 s.

19 Cf. p. 289.
20 Proche d'un règne de l'avoir? Sur être et avoir, cf. p. 437 ss., 543.



170 PIERRE GISEL

On a substitué à ce primat non son renversement utopique (le primat du
possible sur le réel selon E. Bloch par exemple), mais une tout autre
problématique — que je crois proprement théologique — celle du combat, au cœur
du temps et à propos du monde, entre la vie et la mort, l'être et le néant,
où la vie et l'être ne sont pas survie biologique et éternité de matière, ni
la mort et le néant trépas et épuisement de la matière, mais vérité ou
mensonge21.

Du coup, on va suspendre toute question portant sur l'être ou la vie

(ontologie) à cette théologie biblique de la création22 qui veut qu'U y ait
combat quant à l'advenir de l'être — être porteur de vie parce que porté
par la vie ou être de mort parce que porté par la mort — au gré d'un acte
de différenciation, différenciation créatrice justement. Dieu ne sera plus

supra nos, mais celui au nom duquel et face auquel se posent — de façon
intrahistorique et sur mode de conflit — l'être et le néant dans ce qu'Us
sont. A l'encontre de toute procédure neutralisant et l'être et le néant, la

théologie chrétienne fera ainsi apparaître Dieu comme celui qui répute
l'être comme être ("être bon") et le néant comme néant ("mort"), et,
ainsi, les crée. Cette théologie de la création est natureUement christologi-
quement médiatisée: on dira que Dieu s'expose à ce-qui-passe-et-meurt,
et ce, pour faire échec à la mort. Comment? En assignant à la mort et au
néant (sur la croix) une determination singulière, Dieu leur ôte tout attrait
vertigineux — les révèle — et, par le fait même, les réduit à rien. Ce-qui-

passe-et-meurt (le monde) se voit ainsi, littéralement, soustrait à l'empire
de la mort et du néant: telle est la parole de justification, proclamant la

résurrection, nouvelle création ou récapitulation singulière du temps et du
monde.

4) Sur la base de ce penser — théologique —, Jüngel est à même de

reprendre de façon fructueuse la question des rapports entre Dieu et le

monde, et donc celle de l'autonomie du monde (ou sécularisation).
On relèvera d'abord que cette autonomie n'est pas à contester comme

telle. Ici, Jüngel se sépare vivement de Pannenberg dont l'entreprise
théologique a également pour centre, mais différemment, le rapport
théologie-modernité23. Ce premier point peut surprendre. Il est, en fait,
authentiquement biblique. "Dieu n'est pas nécessaire" proclame la modernité.

Comment répondre? Non pas, pense Jüngel, par la recherche (méta-

21 La métaphysique est ici dépassée: celle-ci dénie en effet tout être et tout
possible à ce qui passe... et fige ainsi ce qui passe dans l'immuabilité (cf. p. 291, n. 55).
Hegel l'a bien senti qui fait, polémiquement, du passé (Gewesensein) une modalité
essentielle de l'être, ouviant sur la médiation du souvenir (Erinnerung).

22 La théologie de la création est ici praxéologie et confession. E. Lévinas dirait:
éthique.

23 Cf. p. 19 s., n. 6 ; cf. aussi p. X, 56, n. 3.



COMMENT PENSER DIEU 171

physique) d'un fondement24, mais dans la découverte que cette apparente
aporie vaut aussi comme vérité théologique. Doublement même: 1) Une

théologie biblique de la création montre qu'une autonomie est donnée au

monde; 2) on ne fait de Dieu, métaphysiquement, un fondement que
lorsqu'on sait "déjà" (avant toute révélation) qui U est : Seigneur, et d'une
seigneurie pensée selon un scheme sourdement totalitaire où être-sans-Dieu

sera déjà, implicitement, être-contre-Dieu, où, profondément, l'homme et
Dieu s'opposent. D'où, dans cette perspective, la fortune du mythe promé-
théen: "si je suis libre, Dieu n'est pas libre,..." dira Sartre. Quant à Marx,
U clôt ainsi la préface de sa thèse de doctorat : "Promêthée est le plus
noble des saints et martyrs du calendrier philosophique" (mars 1841). Or,
la seigneurie du Dieu biblique est ceUe de l'amour; et même d'un amour
tel qu'on doit parler d'une mort (légitime) de Dieu: sur la croix. Autre
registre. Autre puissance et autre seigneurie.

En profondeur, les deux points notés ici se conjuguent : parce que Dieu
est amour, U échappe au règne de la nécessité pour valoir comme excès ou
surabondance25, première liberté instaurant sur le mode de l'interpellation;
parce que le monde est donné, U est soustrait au règne de la dépendance

pour valoir comme contingence. Finalement, c'est parce que le monde est

radicalement contingent que la question de Dieu est irrépressible. VoUà ce

qu'il faut valoriser face à la modernité. Seule cette double et radicale
reconnaissance de la contingence et du don peut permettre à l'homme
moderne d'échapper à l'érection des contre-pouvoirs totalitaires où
prolifèrent sous d'autres appellations les faux dieux de ce temps. L'autonomie
est promise, mais elle se vit à partir du don et dans la reconnaissance — donc

en registre de contingence —, faute de quoi elle se fait mortifère.
5) Nos deux points précédents — 3 et 4 — montrent que Dieu se joue

"en" histoire, et même qu'il s'y expose à la mort, s'y livre et, s'y livrant,
l'identifie, la démasque et lui ôte son pouvoir. Solution hégélienne? En

apparence peut-être; mais les apparences sont trompeuses. Hegel naît,
on le sait, de critiquer la conscience tragique de l'Aufklärung opposant
l'absolu et le fini; ce qu'on a dit en point 1 à l'enseigne d'une critique de

la métaphysique (dont l'Aufklärung verrait l'aboutissement) va dans le

même sens. Hegel partit donc lui aussi à la recherche d'un nouveau type de

penser, et en fonction de la même conjoncture. Ce fut pour dire que la

substance se fait sujet, assumant dès lors en elle la négativité. Vendredi-
Saint spéculatif: l'être passe par les dissociations négatrices du penser pour
advenir à lui-même. La négation de l'Aufklärung - penser - doit ainsi être

24 Telle seiait finalement la position de Pannenbeig: faire jouer Dieu comme
fondement de l'aventure humaine de la liberté.

25 Cf. p. 261, 302 s. (cf. aussi p. 40 s., 332 s.).



172 PIERRE GISEL

comprise comme moment de l'advenir de la substance-sujet — être —, selon

l'enseignement de la croix: la mort est un moment nécessaire de la vie.
Mais pour ce faire, on l'aura remarqué, ce nouveau style phUosophique
postule une identification de l'être et du penser26. Or, cette dernière est

lourde de conséquences. Pourquoi? Parce qu'eUe cache une identification
de Dieu et de l'homme. L'identification être-penser exclut tout régime

d'extériorité, donc la contingence et le don; elle ne peut connaître que
l'absolu. De même, elle conduit à supprimer le moment de la représentation

(moment proprement rehgieux) au profit du concept (vraie
philosophie ou savoir). Or, en théologie chrétienne, si Dieu s'expose à la mort
en Jésus-Christ, c'est pour différencier définitivement l'homme et Dieu27.

On touche du reste là le ressort des positions théologiques défendues en

point 4 : en Jésus-Christ, Dieu libère l'homme de la mort afin qu'U soit
homme et rien qu'homme,... précisément parce que, pour l'homme, vouloir
être Dieu, c'est la mort. Mais U s'agit là d'une dramatique historique
concrète. En rigueur de termes, elle ne "sait" pas, eUe se raconte. Elle ne

peut que se raconter (en registre de représentation, donc de foi28, de

révélation, etc.) parce qu'elle naît d'une discontinuité originaire, première et

dernière, littéralement révélée sur la croix et non supprimée29.

6) Peut-on dire que Hegel réalise, à un certain niveau,la pensée moderne
née avec Descartes? Peut-être. On sait que l'aube de la modernité est

embrasée par la révolution copernico-galUéenne : l'homme se voit arraché

du centre d'un univers intégré (où U se dressait comme image de Dieu)

pour être jeté dans l'infini et l'arbitraire30. Il devra dès lors assurer ses

pouvoirs à partir de sa seule subjectivité et (re)construire ainsi toute totalité.
L'homme moderne, cartésien, est sans monde. Aussi la question de la

vérité se joue-t-eUe avec la seule question de la certitude subjective (le dare
et distincte percipere): l'ontologie ne précède pas le jugement. On occupe

un espace atomisé (le seul sujet, le seul présent) et, dès lors, tout apparaît
possible à l'homme, y compris un Dieu trompeur31 (possible parce qu'U est,

en réalité, comme simple et pur sujet, le double de l'homme). A l'arrière-
fond règne le thème nominaliste de la potentia Dei absoluta : un Dieu qui

26 Schelling le reprochera à Hegel, cf. notations p. 125, 259.
27 Cf.p. 124ss., 128,257.
28 Cf. développements sur la nécessité de la foi pour la rectitude du penser (nécessité

liée à ce primat accordé à la contingence qui ne peut aller sans un moment de

"révélation", donc sans une dialectique du don subvertissant le règne de Vêtant
comme avoir), cf. l'examen des notions "amour" et "foi", § 20-21, et "parole", § 11.

29 II y a là un point fondamental de toute théologie chrétienne (je l'appellerais la

dramatique adamique) qu'il faudiait développer. Je m'y efforce dans un ouvrage
à paraître sur la création.

30 Cf. p. 16 ss. (135).
31 Cf. p. 155 ss.



COMMENT PENSER DIEU 173

"existe" "avant" (où? dans l'idée : absolu sans contingence) tout discours,
toute histoire, toute ontologie ou toute création.

Hegel va redonner un monde à l'homme. Mais c'est, en profondeur, le
monde de l'homme, un monde dominé et produit par l'homme, et par
l'homme seul. Le sujet et le monde sont réconcUiés, mais en une totalité
sans extériorité. Et la parole de la "mort de Dieu" consacrera finalement

- à l'opposé de la compréhension évangélique — l'avènement de l'homme.
Un point mériterait d'être ici repris, plus systématiquement peut-être

que ne le fait Jüngel, c'est le rapport entre la révolution que signale le

nom de Descartes et la tradition théologique antérieure, saint Thomas par
exemple ou les théologiens de l'époque patristique. Certes, la pensée
moderne naît des apories antérieures (cf. supra, pt 1). Mais si, sur le terrain
de la pensée métaphysique légué par la Grèce, la conception de l'absolu n'a

pu être repensée par le christianisme aussi loin qu'U l'aurait fallu (malgré les

efforts fournis dans ce sens, et par exemple au travers de l'élaboration d'un
discours trinitaire pour rendre compte de Dieu), U est probable que le

primat accordé à l'exister en perspective thomiste — pour ne prendre qu'un
exemple — était à même de préserver la pensée de se muer dans les

totalitarismes que le nominalisme allait permettre, qui devaient se donner libre
cours à travers la modernité et dont Hegel est peut-être l'expression la plus
achevée. On sait qu'à cet égard, U aura de rudes héritiers...

7) Le penser théologique esquissé à l'encontre de la tradition
métaphysique (supra, pt 3 et 4) — y compris ses retournements modernes

(supra, pt 5 et 6) — suppose qu'on parle de Dieu non à partir de l'infini
inconnu (l'absolu)32, mais à partir d'un monde concret, connu, donné33 et
habité dans la foi34. Comment dit-on Dieu, ici? On le dit à partir de la foi
en la création et la résurrection (foi articulée sur une révélation, donc sur

un être comme histoire), c'est-à-dire au cœur d'un rapport de vie où une

présence ne se donne que sur le mode du retrait (présence absente) et où

une absence se révèle présence, différée mais bien réeUe35. On notera ici
deux choses: 1) le jeu de la présence et de l'absence n'est possible que si

l'on est en registre d'existence et de détermination (ce qui est indéterminé

32 Le Dieu non pensable de la tradition qui s'achève avec Fichte n'est pas sans

lien avec l'enseignement "hérétique" moderne de l'infinitude du monde, cf. p. 76.
33 Théologiquement, il faut dire que l'expérience originaire est bien de répondre

à la question: pourquoi y a-t-il quelque chose plutôt que rien?, mais que cette
réponse suppose la révélation de ce qu'esf ce qui est (sinon, ce qui est ne serait rien).
C'est ici que la foi montre qu'elle est, selon l'expression de Jüngel notée supra, pt 3,
n. 16, "Erfahrung mit der Erfahrung", une (nouvelle) expérience faite avec une
(première) expérience de l'être (une histoire).

34 La théologie chrétienne ne vit pas de la neutralité propre aux questions des

théodicées de l'âge classique.
35 Sur ce thème présence/absence, cf. "Sachregister".



174 PIERRE GISEL

— infini, absolu, inconnu —ne se laisse pas localiser selon le jeu de l'absence

et de la présence36); 2) nuUe présence n'est vraie sans retrait. L'éloignement
est condition d'être (de création), parce que l'être vrai n'est qu'à partir
d'un possible, donc comme avènement. Le Dieu de l'Evangüe est celui qui,
à la fois, permet cet avènement dans la différence (retrait et absence) et
l'institue (mise en rapport37 et présence).

Penser Dieu ainsi, c'est dire qu'il échappe à l'ontologie38. Pourtant,
on espère l'avoir fait comprendre, Dieu est, ici, suprêmement pensable.
Et dicible, et humain. Il est "en" histoire comme puissance créatrice de

différenciation. Parce qu'U est puissance de différenciation (et non simple
étant), on ne peut en parler que sur mode indirect. A partir et à propos de

l'être (du monde). Donc métaphoriquement39, dans l'histoire christologique.
Mais le pari bibhque, c'est de dire que là — au cœur de cette histoire
christologique —, Dieu est réeUement donné. Dieu est là40. Jüngel s'est

efforcé de montrer comment, ici, le penser ne dissociait pas la double

question de l'essence et de l'existence, et ce, ni au profit d'un primat de

l'idée qui résorberait l'exister, ni au profit d'une sacralisation de l'étant
qui engloutirait toute essence. Parce que l'existence et l'essence se jouent
ensemble, dans les schemes rappelés supra en point 3, U faut conclure que
Dieu et l'homme (ou le monde), ne se disent, l'un et l'autre, qu'en fonction
d'un raconter41 et d'un habiter du monde. Ainsi, en dépit de toutes les

opinions inverses développées en modernité, en théologie chrétienne, Dieu
ne peut se dire qu'en fonction du monde. Il en est le secret42. Réellement,
puisque le monde, le sachant ou non, n'advient à ce qu'il est — vérité ou

mensonge, vie ou mort — que devant lui. Nihil constat de contingentia
mundi nisi ex revelatione43.

8) J'aimerais indiquer, pour conclure, que le penser de Dieu proposé

par Jüngel s'inscrit dans la stricte logique de la "théologie dialectique".

36 II est ou n'est pas. Mais qu'est-ce, ici, que cet esti Peut-on, ici (c'est-à-dire: en
fonction des prolégomènes propres aux théodicées ou autres métaphysiques de l'âge
classique), le penser dans l'unité d'une essence et d'une existence? Il ne semble pas.
A moins de dire que cet infini (Dieu) est tout (Spinoza).

37 La théologie chrétienne n'accorde pas pour rien un primat à la Paiole (créatrice).
38 Cf. saint Thomas: Dieu est "supra ordinem necessarii et contingentis, sicut est

supia totum esse cieatum", cité p. 43.
39 Jüngel reprend à cette occasion toute la discussion nouée à propos de l'analogie.

Il le fait de façon très éclairante et renouvelée, cf. p. 357 ss.
40 Si l'on suit ce pari jusqu'au bout et modèle son penser même sur la proclamation

biblique (matérielle et formelle), on n'interrogera plus comme F. MILDEN-
BERGER, Gotteslehre, Tübingen, Mohi, 1975, p. 161: "über die Geschichte Gottes
hinaus nach Gott selbst". JÜNGEL, cf. p. 449, n. 28.

41 Cf. les très importants développements de Jüngel à propos de l'instance narrative
propre à la théologie, p. XV, 409 ss.

42 C'est à partir de là qu'il faut interpréter le titre de l'ouvrage.
43 K. BARTH, Dogmatique, Genève, Labor et Fides, vol. 10, 1960, p. 5.



COMMENT PENSER DIEU 1 75

L'auteur le confesse d'ailleurs explicitement44. On sait que les débuts de la

théologie dialectique et, plus spécialement, la genèse de la pensée de

K. Barth connaissent aujourd'hui, ajuste titre, un regain d'intérêt45. On est

plus conscient que naguère du fait que les positions conquises par Barth et
la "théologie dialectique", loin de se détourner des apories de la modernité
au profit de quelque restauration passéiste, représentent une tentative
— théologique — de les prendre à bras-le-corps et de les lever46. Sur la question,

centrale et pour la théologie et pour la modernité, de l'autonomie et
de la seigneurie, de la dépendance et de la liberté, je les crois très fortes.
Elles me paraissent plus que d'autres47 à même d'assumer le message
biblique dans sa radicalité et sans tricherie, et en même temps porteuses
d'une plus grande promesse pour notre aujourd'hui culturel et pohtique
— notre aujourd'hui de civUisation.

44 Cf. p. XII, 56. Notons que l'auteur prolonge ainsi une ligne déjà explorée dans
ses travaux antérieurs, Gottes Sein ist im Werden, Tübingen, Mohr, 1966, 19763;
"Die Möglichkeit theologischer Anthropologie auf dem Grunde der Analogie. Eine
Untersuchung zum Analogieverständnis Karl Barths",£V. Th., 22/10, 1962; "...keine
Menschenlosigkeit Gottes... Zur Theologie Karl Barths zwischen Theismus und
Atheismus", £V. Th., 1971; etc.

45 Cf., tout récemment, les travaux de C. GESTRICH, Neuzeitliches Denken
und die Spaltung der dialektischen Theologie, Tübingen, Mohr, 1977, et C. LINK,
Die Welt als Gleichnis, München, Kaiser, 1976. Plus anciens, cf. T. RENTORFF,
"Radikale Autonomie Gottes. Zum Verständnis der Theologie Karl Barths und
ihrer Folgen" (1969), dans Theorie des Christentums, Gütersloh, Mohn, 1972,
p. 161 ss. (sur ce débat, cf. références complémentaires et débat dans W. PANNENBERG,

"Subjectivité de Dieu et doctrine trinitaire", Hegel et la théologie contemporaine,

Neuchâtel, Delachaux, 1977, p. 171 ss.); D. SCHELLONG, "Karl Barth als

Theologe der Neuzeit", dans Karl Barth und die Neuzeit, ThExheute 173, München,
Kaiser, 1973, p. 34 ss. ; F.-W. M ARQUARDT, Theologie und Sozialismus. Das Beispiel
Karl Barths, München, Kaiser, 1972; N. T. BAKKER, In der Krisis der Offenbarung.
Karl Barths Hermeneutik, dargestellt an seiner Römerbrief-Auslegung, Neukirchen-
Vluyn, Neukirchener Vertag, 1974; etc. En français: H. MOTTU, "Le 'pasteur rouge
de SafenwiT. Réflexions sur le socialisme du premier Barth", dans Foi et socialisme,
Genève, Bull. CPE, 28/4, août 1976.

46 Avec JÜNGEL, le rapport à la modernité est simplement devenu (délibérément,

cf. p. 271) plus explicite que chez les maîtres des années vingt.
47 Parmi les autres efforts, différents, entrepris pour clarifier théologiquement le

rapport christianisme-modernité, on a cité Pannenberg (supra, pt 4, n. 23). On poui-
rait citer G. Ebeling, mais plus ancré, lui, du côté de Schleiermacher que de Hegel.


	Études critiques : comment penser Dieu

