Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: Etudes critiques : comment penser Dieu
Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978}, P. 165-175

COMMENT PENSER DIEU*

PIERRE GISEL

La question de Dieu revient, insistante. On avait dit Dieu mort, et voila
qu’il semble renaitre. Les raisons en sont multiples. Disons, pour faire
court, qu’elles ne sont pas sans liens avec le surgissement d’une conscience
plus critique que naguére (et parfois malheureuse) a I’égard de I’aventure
moderne. Si certains “théologiens de la mort de Dieu” semblaient avoir
épousé les théses “aufklarerisch” de 1"‘homme adulte” pour lequel Dieu
n’a tout simplement plus place’, on est aujourd’hui convié & ouvrir un
procés culturel et politique : un proces de civilisation. Chomme qui, depuis
Descartes, avait pensé assurer ses pouvoirs a partir de lui-méme découvre
que ses ceuvres se retournent contre lui. Il avait cru conquérir la liberté en
congédiant un Dieu jugé trop dominateur; il n’a pu que nourrir les germes
d’un totalitarisme consommé comme jamais. On voit ainsi la civilisation
industrielle bourgeoise, €tatique et technologique, et le socialisme étre
accusés du méme crime (le second apparaissant n’étre en profondeur que le
prolongement fatal du premier). La “nouvelle philosophie” dont on a fait
si grand cas au printemps 1977 fournit ’exemple le plus frappant de cette
conjoncture.

La théologie est placée ici a un carrefour. Va-t-elle faire chorus et
condamner globalement la modernité? L’heure de la revanche secréte
aurait enfin sonné. Mais condamner au profit de quoi? Repristinisation?
Utopie ? Double fuite, théologiquement illégitime, on dira pourquoi. Face
a la modernité — ses apories et ses promesses mal tenues — la question
devra se différencier et, notamment, se préciser ainsi: que faire de la pro-
clamation d’un monde et d’'un homme autonomes? Et si on la dénonce,
sera-ce pour parler de I’'homme comme d’un étre essentiellement dépendant
(cf. déja Schleiermacher) et ’enjoindre a se soumettre a la toute-puissance
de Dieu? Tel est le point précis ou la problématique doit €tre travaillée
théologiquement. 1l s’agit finalement de se prononcer sur le rapport entre

* E. JUNGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriindung der Theologie des
Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus. Tiibingen, Mohr, 1977,
564 + XVIp. )

! Cf. la fortune de I’expression etsi deus non daretur, lue chez D. BONHOFFER
(Résistance et Soumission, Geneve, Labor et Fides, 1963, lettre du 16. 7. 1944), mais
reprise de H. Grotius notamment, cf. E. JUNGEL, p. 22 et 76 ss, (on notera que la
question de=Dieu se joue ici, typiquement, en terme de lieu ; sur cette problématique
et ses apories, cf. P. GISEL, Vérité et histoire, Paris-Geneve, Beauchesne-Labor et

Fides, 1977‘,' p.499-502).



166 PIERRE GISEL

I’homme et Dieu; évangéliquement, cela conduit a reprendre les thémes
autonomie-dépendance, puissance-faiblesse, mort (de Dieu et de I’hnomme)-
vie (de Dieu et de ’homme), par-dela ce qu’une certaine tradition de la
pensée peut nous faire “spontanément” concevoir.

E. Jiingel: de la mort de Dieu a un nouveau penser de Dieu

L’ouvrage que E. Jiingel nous livre aujourd’hui est trop riche, et a la
fois trop précis dans ses analyses historiques et trop large quant a I’ampli-
tude de la problématique pour qu’on puisse prétendre en donner ici un
quelconque résumé?. Je lui ferai simplement écho, en en reprenant quel-
ques thémes qui me semblent importants. Pour le reste, je ne puis qu’encou-
rager le lecteur & travailler lui-méme cet ouvrage: il allie, comme toujours
chez Jiingel, la rigueur dans le débat critique mené face a la tradition et la
radicalité d’une problématique délibérément et heureusement théologique.

1) Jingel nous contraint a réfléchir a la fameuse parole de la “mort de
Dieu”. On sait qu’elle est, chez Nietzsche, de I'ordre du constat. Dieu
— mais quel Dieu? celui de la métaphysique, et singuliérement moderne —
est aujourd’hui mort. Culturellement et effectivement.

“Dieu est mort”, telle semble donc devoir étre la parole qui clot 1his-
toire d’une certaine métaphysique. Mais, on le sait, les aboutissements sont
toujours 1a pour éclairer, rétrospectivement, les commencements. La parole
de la “mort de Dieu” révéle 1’aporie dans laquelle s’était enfermée la pensée
plusieurs siécles auparavant. En ce sens, Nietzsche a raison d’ajouter au
constat ’accusation : Dieu est mort, mais c¢’est nous qui I’avons tué.

Quelle est 1’aporie interne au penser que révéle la proclamation de la
“mort de Dieu”? Celle-ci: Dieu, posé comme parfaitement absolu et par-
faitement indépendant, ne peut plus étre pensé dans 1’unité d’une essence
et d’une existence>. La parole de la mort de Dieu, ainsi, ne mettrait pas
tant en question 1’“existence” de Dieu que, indirectement, son essence®:
c’est le Dieu dont la toute-puissance s’oppose a notre faiblesse, la nécessité
a notre contingence, I’absoluité a notre relativité, ’éternité au temps, la vie
a notre mort, c’est ce Dieu-la qui n’*‘existe’ pas.

Ce Dieu est celui de la tradition métaphysique dans la mesure ou il est
— avec tout ce qui est — 1ié a ce qui demeure . Position métaphysique qui

2 Aprés une partie introductive intitulée “‘le discours de la mort de Dieu, expres-
sion de ’aporie du penser moderne de Dieu”, I"ouvrage présente essentiellement trois
volets: la “pensabilité de Dieu”, la “discibilité de Dieu”, I’humanité de Dieu”.

3 E. JUNGEL, op. cit., p. 141,165 s., 200 ss., 204 s., 237, 254, 259, 284.

* Cf. ibid., p. 132.

S Cf. ibid.,p. 141.



COMMENT PENSER DIEU 167

contenait en germe la crise moderne du penser de Dieu®. Parce que Dieu
est suprémement ce qui demeure (il est suprémement 1’étre), il apparaitra
de plus en plus devoir s’opposer au registre de I’existence (I’existence est,
par excellence, ce qui nait et meurt, donc contingent), au point qu’on
va lui dénier ’exister méme. Position qui commence sa gestation avec
Descartes pour s’affirmer explicitement, plus tard, chez Fichte par exemple:
“Der Begriff Gottes ldsst sich iiberhaupt nicht durch Existentialsitze...
bestimmen””. Sauver Dieu — et c’est I'intention explicite de Fichte — ne
peut ici signifier que couper Dieu, délibérément, de tout enracinement
dans une histoire, un connaitre ou méme un penser ®. Pourquoi? Parce que
I’exister dépend toujours d’un “je” qui “pense” (cogito), donc d’une
limitation: voyez Descartes que Fichte radicalise ici de fagon conséquente ®.
Dieu va donc valoir comme acte pur et absolu, simple liberté, dégrevé de
toute passivité; mais le chemin est alors ouvert pour Feuerbach et son
retournement: s’il en est ainsi de Dieu, alors ’homme est tout, rien
n’“‘existe” hors ’homme et un homme qui — c’est écrit en toutes lettres
chez Feuerbach — est adéquat avec lui-méme, satisfait de soi et en soi .

Le chemin suivi par le penser moderne est hautement instructif. Ou
Dieu sera radicalement extérieur et au-dessus de moi ou je suis tout . Or,
ce Dieu-a n’est justement, stricto sensu, plus pensable: il va donc étre
(il est déja) mort. L’homme se voit dés lors condamné a une autonomie
radicale qui va virer au totalitarisme. Tel est le dilemme, et le destin caché
qui pousse a sa résolution. L'intérét des analyses de Jiingel, c’est de montrer
combien le dilemme est lui-méme un moment historique: produit d’une
tradition métaphysique qu’il faut contraindre a avouer ses paris originaires.

2) Un second point me parait exemplaire chez Jiingel: la quéte de
I’identité de Dieu et de son énonciation possible n’est jamais séparée d’une
entreprise visant a s’expliquer quant a ce qu’est — et ce que peut diverse-
ment étre — le penser'2. La question de Dieu vaut pour ainsi dire comme

8 Cf.ibid., p. 144 s.

" Cité in ibid., p. 186.

® Fichte poursuit unilatéralement Kant (pour qui Dieu n’est pas connaissable,
mais pensable), cf. ibid., p. 181.

® Cf. ibid., p. 186. Sur Descartes, infra, pt. 6.

10 Feuerbach n’est que la transposition de la métaphysique, achevée dans la forme
que lui donne la modernité classique, et ne saurait, comme telle, étre d’une autre
pertinence pour la théologie que a contrario. Il n’en est pas de méme de la critique
marxienne, cf. ibid., p. 468 n.

" HEGEL l’exprime typiquement, face a I'**Aufklarung” et ses aboutissements:
“Jacobi dit: ‘Dieu est, et il est en dehors de moi, étre vivant et subsistant a part, ou
bien je suis Dieu. Il n’y a pas de troisiéme terme’.” Y a-t-il un “troisi¢éme terme” et a
quelles conditions? C’est la tout le probléeme. “Foi et savoir”, Premiéres publications,
Paris, Ophrys, 1975, p. 283.

2 Cf., explicitement, p. 9, 138, 205, 269.



168 PIERRE GISEL

question-test de ce que vaut le penser humain. Pourquoi? Pour la raison
suivante, probablement: penser, pour ’homme, ce n’est pas simplement
reconnaitre ou percevoir; c’est faire entrer toute chose dans une totalité.
Or, toute totalité suppose une instance qui a quelque chose a voir avec ce
que les hommes appellent leurs dieux. Et notamment parce qu’une totalité
n’est pas réductible a la simple addition d’objets (ce serait du nomina-
lisme ) mais que, ipso facto, elle propose la conjoncture (close) d’une
ontologie et d’un jugement. Voyez déja Aristote et le vonoews vonows (qui
est, précisément Dieu). Voyez, en théologie scolastique, le rapport (néces-
saire) entre lintellectus divinus et la créature, qui garantit ’adaequatio
intellectus (humani) ad rem (creatam). Voyez Descartes chez qui la réfé-
rence (nécessaire) a Dieu permet seule le passage du point zéro qu’est le
sujet présent a la série continue qu’est le monde comme tel. D’Aristote aux
théologiens médiévaux ou a Descartes, les dieux peuvent varier ; mais une
certaine fonction demeure. Elle est, a chaque fois, révélatrice d’une position
dans le monde. En d’autres termes, c’est devant ses dieux que I’homme dit
le plus significativement ce qu’il est dans sa profanité (son penser et sa vie).

3) Penser Dieu, c’est donc repenser le penser. Jiingel s’y emploie. Criti-
quement, on I’a vu. Mais positivement aussi, d’ou ce qui suit:

“Dieu est mort” proclame la métaphysique en son aboutissement. On a
dit que se révélait en cette phase terminale une aporie initiale. Il faut donc
proposer un autre chemin a la pensée. Jiingel s’y essaie en érigeant en posi-
tion centrale, délibérément, le théme de la “Verginglichkeit” (ce qui
passe... et meurt). Pourquoi? A la fois parce que la métaphysique a compris
I’étre en 'opposant a ce-qui-passe-et-meurt et en est venue ainsi (paradoxa-
lement peut-il sembler, mais nécessairement, on va y revenir) @ consacrer
la mort (celle de Dieu et, sourdement, celle de I’homme), et en méme
temps parce que la foi chrétienne parle d’une mort de Dieu au profit d’une
vie et d’une recréation. Avant de devenir un constat athéiste, la proclama-
tion de la “mort de Dieu” fut un moment (décisif) de la prédication chré-
tienne'®. Hegel, chez qui le théme est central — avant Nietzsche et diffé-
remment —, en confesse explicitement 1’origine.

La théologie chrétienne ne part pas d’une définition métaphysique de
I’absolu, mais de textes et d’histoire. Dés lors, pour elle, I’étre sera indis-
sociable d’une détermination® et I’on va se trouver, délibérément, face a
une interpellation. Je n’ai pas I'intention de détailler ici les diverses facettes

3 Ce n’est pas pour rien que le nominalisme a partie liée avec une pensée de
I'infinitude, que permet le postulat de la potentia Dei absoluta.

1% La tradition théologique semble avoir eu de la peine a lui faire droit (les canons
d’une métaphysique d’origine grecque ayant pesé d’un trop grand poids sur elle);
c’est chez Luther que le théme tend a revenir a sa juste place, cf. p. 50 s.

15 Cf .p. 205,



COMMENT PENSER DIEU 169

de la mutation qui s’ensuit. Non qu’elles ne soient pas importantes. Mais
elles sont moins nouvelles®. Ce qui m’importe présentement, c’est le jeu,
central, du réel et du possible et celui de I’étre et du néant qui se nouent
autour du théme de la “Verginglichkeit” interne a toute histoire et a tout
avénement en forme de textes.

Le fait que tout *“‘passe” doit-il étre considéré comme marque négative
ou positive? ' Tout est soumis au temps. Est-ce a dire que tout va vers le
néant? Et qu’il faille dresser, au cceur du monde et sur mode antithétique,
une instance d’éternité (I’étre ““tout entier dans I’instant présent”, “un” et
“continu” de Parménide, B, 8, ou le “je” des modernes, reprise en d’autres
registres d’'un méme nunc stans)? Non. On remarquera d’abord que ce
n’est qu’a propos de “ce qui passe” (le monde) qu’on peut parler du néant
ou de I’éternité, et ce, eo ipso, sur mode d’analogie ou de parabole. Pas
plus que P’éternité, le néant n’est connu comme tel '®, On est donc renvoyé
au monde, dans sa contingence. Mais, ici — et c’est le second point — ne
faut-il pas voir que c’est parce que le monde passe qu’il est déterminé®?
Parce qu’il est soumis au temps et a ce qui passe, le monde n’est, certes,
que parabole, parabole d’étre et/ou de néant; mais parce qu’il est soumis
au temps, il peut justement éfre cette parabole, c’est-a-dire, a la fois, figure
ontologique et parole. Loin de marquer une fin de 1’étre, le temps serait
promesse, seule et vraie possibilité d’un avénement de ’étre.

Poursuivons. Le fait que tout passe a sa face positive: parce que tout
passe, I’étre du monde est possible. Qu’est-ce a dire? Plusieurs choses.
D’abord que ’on a coupé avec le primat aristotélicien du réel sur le possible
et son modele d’acte comme “autoréalisation”, a certains égards “‘toujours
et déja faite™ et, en ce sens, pensée sur le mode d’une “subsistence”*?°.

16 On les trouve, a des degrés divers, dans des travaux menés a ’enseigne de la
recherche herméneutique, que ce soit chez les anciens éléves de Bultmann, chez
Gadamer, Ricceur, etc. J’énumére simplement: la nécessité d’une révélation contre
tout schéme constructiviste développé a partir d’une réduction a un point zéro (ici,
cf. p. 211); le fait qu’il n’y ait pas de penser sans croire contre toute assignation du
moment de la foi a quelque degré (inférieur) du savoir (cf. p. 219); le fait que, pour
I’homme, une passivité (pré)originelle précéde nécessairement son activité (cf. p. 218)
et une contingence sa liberté; que 'homme ne soit pas tant qu’il n’ait a advenir,
a instaurer le monde et a dire son Dieu (cf. p. 214 ss.); que le monde se donne dans un
jeu de proximité et de lointain organisé autour d’une césure de la parole (cf. p. 221,
232, 235); etc. C’est sur cet arriére-fond qu’il faut comprendre I'affirmation de
Jiingel selon laquelle la foi (et la théologie) nait comme possibilité d’une “Erfahrung
mit der Erfahrung”, cf. “Sachregister”.

" Cf. p. 285 ss. :

8 Goethe et Nietzsche le savent I'un et I'autre, antithétiquement: “alles Verging-
liche ist nur ein Gleichnis” écrit Goethe. “‘Das Unvergangliche ist nur dein Gleichnis”
répond Nietzsche dans Zarathoustra, cf. citations et discussion, p. 277 s., 286 s.

¥ Cf. p. 289.

20 proche d’un régne de I’avoir ? Sur étre et avoir, cf. p. 437 ss., 543.



170 PIERRE GISEL

On a substitué d ce primat non son renversement utopique (le primat du
possible sur le réel selon E. Bloch par exemple), mais une tout autre problé-
matique — que je crois proprement théologique — celle du combat, au coeur
du temps et a propos du monde, entre la vie et la mort, I’étre et le néant,
ol la vie et I’étre ne sont pas survie biologique et éternité de matiére, ni
la mort et le néant trépas et épuisement de la matiére, mais vérit€ ou
mensonge !,

Du coup, on va suspendre toute question portant sur I’étre ou la vie
(ontologie) a cette théologie biblique de la création?? qui veut qu’il y ait
combat quant a I'advenir de I’étre — étre porteur de vie parce que porté
par la vie ou étre de mort parce que porté par la mort — au gré d’un acte
de différenciation, différenciation créatrice justement. Dieu ne sera plus
supra nos, mais celui au nom duquel et face auquel se posent — de fagon
intrahistorique et sur mode de conflit — I’étre et le néant dans ce qu’ils
sont. A '’encontre de toute procédure neutralisant et ’étre et le néant, la
théologie chrétienne fera ainsi apparaitre Dieu comme celui qui répute
I’étre comme étre (“‘étre bon”) et le néant comme néant (“‘mort”), et,
ainsi, les crée. Cette théologie de la création est naturellement christologi-
quement médiatisée: on dira que Dieu s’expose a ce-qui-passe-et-meurt,
et ce, pour faire échec a la mort. Comment? En assignant a la mort et au
néant (sur la croix) une détermination singuliére, Dieu leur 6te tout attrait
vertigineux — les révéle — et, par le fait méme, les réduit a rien. Ce-qui-
passe-et-meurt (le monde) se voit ainsi, littéralement, soustrait 4 I’empire
de la mort et du néant: telle est la parole de justification, proclamant la
résurrection, nouvelle création ou récapitulation singuliére du temps et du
monde.

4) Sur la base de ce penser — théologique —, Jiingel est a méme de
reprendre de fagon fructueuse la question des rapports entre Dieu et le
monde, et donc celle de [’autonomie du monde (ou sécularisation).

On relévera d’abord que cette autonomie n’est pas a contester comme
telle. Ici, Jiingel se sépare vivement de Pannenberg dont l’entreprise
théologique a également pour centre, mais différemment, le rapport
théologie-modernité >3, Ce premier point peut surprendre. Il est, en fait,
authentiquement biblique. “Dieu n’est pas nécessaire”” proclame la moder-
nité. Comment répondre? Non pas, pense Jiingel, par la recherche (méta-

2! La métaphysique est ici dépassée: celle-ci dénie en effet tout étre et tout pos-
sible a ce qui passe... et fige ainsi ce qui passe dans 'immuabilité! (cf. p. 291, n. 55).
Hegel I’a bien senti qui fait, polémiquement, du passé (Gewesensein) une modalite
essentielle de 1’étre, ouvrant sur la médiation du souvenir (Erinnerung).

22 La théologie de la création est ici praxéologie et confession. E. Lévinas dirait:
éthique.

23 Cf. p. 19 5., n. 6; cf. aussi p. X, 56, n. 3.



COMMENT PENSER DIEU 171

physique) d’un fondement?®, mais dans la découverte que cette apparente
aporie vaut aussi comme vérité théologique. Doublement méme: 1) Une
théologie biblique de la création montre qu’une autonomie est donnée au
monde; 2) on ne fait de Dieu, métaphysiquement, un fondement que
lorsqu’on sait “déja” (avant toute révélation) qui il est: Seigneur, et d’une
seigneurie pensée selon un schéme sourdement totalitaire ol étre-sans-Dieu
sera déja, implicitement, étre-contre-Dieu, ou, profondément, I’homme et
Dieu s’opposent. D’ou, dans cette perspective, la fortune du mythe promé-
théen: “si je suis libre, Dieu n’est pas libre,...”” dira Sartre. Quant a Marx,
il clot ainsi la préface de sa thése de doctorat: “Prométhée est le plus
noble des saints et martyrs du calendrier philosophique™ (mars 1841). Or,
la seigneurie du Dieu biblique est celle de I’amour; et méme d’un amour
tel qu’on doit parler d’'une mort (légitime) de Dieu: sur la croix. Autre
registre. Autre puissance et autre seigneurie.

En profondeur, les deux points notés ici se conjuguent : parce que Dieu
est amour, il échappe au régne de la nécessité pour valoir comme excés ou
surabondance *°, premiére liberté instaurant sur le mode de I’interpellation ;
parce que le monde est donné, il est soustrait au régne de la dépendance
pour valoir comme contingence. Finalement, c’est parce que le monde est
radicalement contingent que la question de Dieu est irrépressible. Voila ce
qu’il faut valoriser face a la modernité. Seule cette double et radicale
reconnaissance de la contingence et du don peut permettre a I’homme
moderne d’échapper a I’érection des contre-pouvoirs totalitaires ou proli-
férent sous d’autres appellations les faux dieux de ce temps. L’autonomie
est promise, mais elle se vit a partir du don et dans la reconnaissance — donc
en registre de contingence —, faute de quoi elle se fait mortifére.

5) Nos deux points précédents — 3 et 4 — montrent que Dieu se joue
“en” histoire, et méme qu’il s’y expose a la mort, s’y livre et, s’y livrant,
I’identifie, la démasque et lui 6te son pouvoir. Solution hégélienne? En
apparence peut-étre; mais les apparences sont trompeuses. Hegel nait,
on le sait, de critiquer la conscience tragique de I’Aufklirung opposant
I’absolu et le fini; ce qu’on a dit en point 1 a I’enseigne d’une critique de
la métaphysique (dont I’Aufklarung verrait 1’aboutissement) va dans le
méme sens. Hegel partit donc lui aussi a la recherche d’un nouveau type de
penser, et en fonction de la méme conjoncture. Ce fut pour dire que la
substance se fait sujet, assumant dés lors en elle la négativité. Vendredi-
Saint spéculatif: 1’étre passe par les dissociations négatrices du penser pour
advenir a lui-méme. La négation de I’Aufklarung — penser — doit ainsi étre

** Telle serait finalement la position de Pannenberg: faire jouer Dieu comme
fondement de I’aventure humaine de la liberté.
25 Cf. p. 261, 302 s. (cf. aussi p. 40 s., 332 5.).



172 PIERRE GISEL

comprise comme moment de I’advenir de la substance-sujet — étre —, selon
I’enseignement de la croix: la mort est un moment nécessaire de la vie.
Mais pour ce faire, on 'aura remarqué, ce nouveau style philosophique
postule une identification de I’étre et du penser?®. Or, cette derniére est
lourde de conséquences. Pourquoi? Parce qu’elle cache une identification
de Dieu et de ’homme. L’identification €tre-penser exclut tout régime
d’extériorité, donc la contingence et le don; elle ne peut connaitre que
I’absolu. De méme, elle conduit a supprimer le moment de la représenta-
tion (moment proprement religieux) au profit du concept (vraie philo-
sophie ou savoir). Or, en théologie chrétienne, si Dieu s’expose a la mort
en Jésus-Christ, c’est pour différencier définitivement ’homme et Dieu?’.
On touche du reste 1a le ressort des positions théologiques défendues en
point 4: en Jésus-Christ, Dieu libére ’homme de la mort afin qu’il soit
homme et rien qu’homme,... précisément parce que, pour ’homme, vouloir
étre Dieu, c’est la mort. Mais il s’agit 1a d’une dramatique historique
concréte. En rigueur de termes, elle ne “sait” pas, elle se raconte. Elle ne
peut que se raconter (en registre de représentation, donc de foi?®, de révé-
lation, etc.) parce qu’elle nait d’une discontinuité originaire, premiére et
derniére, littéralement révélée sur la croix et non supprimée *°.

6) Peut-on dire que Hegel réalise, a un certain niveau,la pensée moderne
née avec Descartes? Peut-étre. On sait que I’aube de la modernité est
embrasée par la révolution copernico-galiléenne: ’homme se voit arraché
du centre d’un univers intégré (ou il se dressait comme image de Dieu)
pour étre jeté dans 'infini et I’arbitraire *°. Il devra dés lors assurer ses pou-
voirs a partir de sa seule subjectivité et (re)construire ainsi toute totalité.

L’homme moderne, cartésien, est sans monde. Aussi la question de la
vérité se joue-t-elle avec la seule question de la certitude subjective (le clare
et distincte percipere): 'ontologie ne préceéde pas le jugement. On occupe
un espace atomisé (le seul sujet, le seul présent) et, dés lors, tout apparait
possible 4 ’homme, y compris un Dieu trompeur>! (possible parce qu’il est,
en réalité, comme simple et pur sujet, le double de ’homme). A I’arriére-
fond régne le théme nominaliste de la potentia Dei absoluta: un Dieu qui

6 Schelling le reprochera a Hegel, cf. notations p. 125, 259.

3 Cf. p. 124 ss., 128, 257.

28 Cf. développements sur la nécessité de la foi pour la rectitude du penser (néces-
sité liée a ce primat accord€ a la contingence qui ne peut aller sans un moment de
“révélation”, donc sans une dialectique du don subvertissant le régne de I’érant
comme avoir), cf. I’examen des notions “amour” et “‘foi”, § 20-21, et “parole”, § 11.

22 11 v a la un point fondamental de toute théologie chrétienne (je I’appellerais la
dramatique adamique) qu’il faudrait développer. Je m’y efforce dans un ouvrage
a paraitre sur la création.

30 Cf. p. 165s. (135).

3 Cf.p.155ss.



COMMENT PENSER DIEU 173
“existe” *“‘avant” (ou? dans I'idée: absolu sans contingence) tout discours,
toute histoire, toute ontologie ou toute création.

Hegel va redonner un monde a ’homme. Mais c’est, en profondeur, le
monde de ’homme, un monde dominé et produit par ’homme, et par
I’homme seul. Le sujet et le monde sont réconciliés, mais en une totalité
sans extériorité. Et la parole de la “mort de Dieu” consacrera finalement
— a Popposé de la compréhension évangélique — ’avénement de ’homme.

Un point mériterait d’étre ici repris, plus systématiquement peut-étre
que ne le fait Jiingel, c’est le rapport entre la révolution que signale le
nom de Descartes et la tradition théologique antérieure, saint Thomas par
exemple ou les théologiens de 1’époque patristique. Certes, la pensée
moderne nait des apories antérieures (cf. supra, pt 1). Mais si, sur le terrain
de la pensée métaphysique 1égué par la Gréce, la conception de I’absolu n’a
pu étre repensée par le christianisme aussi loin qu’il I’aurait fallu (malgré les
efforts fournis dans ce sens, et par exemple au travers de 1’élaboration d’un
discours trinitaire pour rendre compte de Dieu), il est probable que le
primat accordé a I’exister en perspective thomiste — pour ne prendre qu’un
exemple — était a méme de préserver la pensée de se muer dans les totali-
tarismes que le nominalisme allait permettre, qui devaient se donner libre
cours a travers la modernité et dont Hegel est peut-étre ’expression la plus
achevée. On sait qu’a cet égard, il aura de rudes héritiers...

7) Le penser théologique esquissé a l’encontre de la tradition méta-
physique (supra, pt 3 et 4) — y compris ses retournements modernes
(supra, pt 5 et 6) — suppose qu’on parle de Dieu non a partir de I'infini
inconnu (I’absolu)®?, mais & partir d’un monde concret, connu, donné * et
habité dans la foi**. Comment dit-on Dieu, ici? On le dit a partir de la foi
en la création et la résurrection (foi articulée sur une révélation, donc sur
un étre comme histoire), c’est-d-dire au cceur d’un rapport de vie ou une
présence ne se donne que sur le mode du retrait (présence absente) et ot
une absence se révéle présence, différée mais bien réelles. On notera ici
deux choses: 1) le jeu de la présence et de I’absence n’est possible que si
’on est en registre d’existence et de détermination (ce qui est indéterminé

32 1e Dieu non pensable de la tradition qui s’achéve avec Fichte n’est pas sans
lien avec I’enseignement ‘“hérétique” moderne de l'infinitude du monde, cf. p. 76.

33 Théologiquement, il faut dire que I’expérience originaire est bien de répondre
a la question: pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt que rien?, mais que cette
réponse suppose la révélation de ce qu’est ce qui est (sinon, ce qui est ne serait rien).
C’est ici que la foi montre qu’elle est, selon I’expression de Jiingel notée supra, pt 3,
n. 16, “Erfahrung mit der Erfahrung”, une (nouvelle) expérience faite avec une
(premiére) expérience de I’étre (une histoire).

3 La théologie chrétienne ne vit pas de la neutralité propre aux questions des
théodicées de 1’dge classique.

35 Sur ce théme présence/absence, cf. “‘Sachregister”.



174 PIERRE GISEL

— infini, absolu, inconnu — ne se laisse pas localiser selon le jeu de I’absence
et de la présence *®); 2) nulle présence n’est vraie sans retrait. L’éloignement
est condition d’étre (de création), parce que I’étre vrai n’est qu’a partir
d’un possible, donc comme avénement. Le Dieu de I’Evangile est celui qui,
a la fois, permet cet avénement dans la différence (retrait et absence) et
Pinstitue (mise en rapport®? et présence).

Penser Dieu ainsi, c’est dire qu’il échappe a I’ontologie®. Pourtant,
on espére l’avoir fait comprendre, Dieu est, ici, suprémement pensable.
Et dicible, et humain. Il est “en” histoire comme puissance créatrice de
différenciation. Parce qu’il est puissance de différenciation (et non simple
€tant), on ne peut en parler que sur mode indirect. A partir et a propos de
I’8tre (du monde). Donc métaphoriquement *, dans I’histoire christologique.
Mais le pari biblique, c’est de dire que la — au cceur de cette histoire
christologique —, Dieu est réellement donné. Dieu est 1a*°. Jiingel s’est
efforcé de montrer comment, ici, le penser ne dissociait pas la double
question de I’essence et de I'existence, et ce, ni au profit d’un primat de
I’idée qui résorberait 1’exister, ni au profit d’une sacralisation de I’étant
qui engloutirait toute essence. Parce que I’existence et I’essence se jouent
ensemble, dans les schémes rappelés supra en point 3, il faut conclure que
Dieu et ’homme (ou le monde), ne se disent, I’'un et I’autre, qu’en fonction
d’un raconter*! et d’un habiter du monde. Ainsi, en dépit de toutes les
opinions inverses développées en modernité, en théologie chrétienne, Dieu
ne peut se dire qu’en fonction du monde. Il en est le secret*?. Réellement,
puisque le monde, le sachant ou non, n’advient a ce qu’il est — vérité ou
mensonge, vie ou mort — que devant lui. Nihil constat de contingentia
mundi nisi ex revelatione™® .

8) J’aimerais indiquer, pour conclure, que le penser de Dieu proposé
par Jingel s’inscrit dans la stricte logique de la “théologie dialectique”.

36 11 est ou n’est pas. Mais qu’est-ce, ici, que cet est? Peut-on, ici (c’est-d-dire: en
fonction des prolégoménes propres aux théodicées ou autres métaphysiques de 1’dge
classique), le penser dans 'unité d’une essence et d’une existence ? Il ne semble pas.
A moins de dire que cet infini (Dieu) est tout (Spinoza).

37 La théologie chrétienne n’accorde pas pour rien un primat a la Parole (créatrice).

3 Cf. saint Thomas: Dieu est “supra ordinem necessarii et contingentis, sicut est
supra totum esse creatum”, cité p. 43.

3 Jiingel reprend a cette occasion toute la discussion nouée a propos de ’analogie.
Il le fait de fagon trés éclairante et renouvelée. cf. p. 357 ss.

%% Sj I’on suit ce pari jusqu’au bout et modéle son penser méme sur la proclama-
tion biblique (matérielle et formelle), on n’interrogera plus comme F. MILDEN-
BERGER, Gotteslehre, Tiibingen, Mohr, 1975, p. 161: “iiber die Geschichte Gottes
hinaus nach Gott selbst”. JUNGEL, cf. p. 449, n. 28.

41 Cf. les trés importants développements de Jiingel a propos de I'instance narrative
propre a la théologie, p. XV, 409 ss.

42 C’est a partir de 1a qu’il faut interpréter le titre de ’ouvrage.

43 K. BARTH, Dogmatique, Genéve, Labor et Fides, vol. 10, 1960, p. 5.



COMMENT PENSER DIEU 175

L’auteur le confesse d’ailleurs explicitement®. On sait que les débuts de la
théologie dialectique et, plus spécialement, la genése de la pensée de
K. Barth connaissent aujourd’hui, a juste titre, un regain d’intérét**. On est
plus conscient que naguére du fait que les positions conquises par Barth et
la “théologie dialectique”, loin de se détourner des apories de la modernité
au profit de quelque restauration passéiste, représentent une tentative
— théologique — de les prendre a bras-le-corps et de les lever®®. Sur la ques-
tion, centrale et pour la théologie et pour la modernité, de I’autonomie et
de la seigneurie, de la dépendance et de la liberté, je les crois trés fortes.
Elles me paraissent plus que d’autres*” 4 méme d’assumer le message
biblique dans sa radicalité et sans tricherie, et en méme temps porteuses
d’une plus grande promesse pour notre aujourd’hui culturel et politique
— notre aujourd’hui de civilisation.

4 Cf. p. XII, 56. Notons que 'auteur prolonge ainsi une ligne déja explorée dans
ses travaux antérieurs, Gottes Sein ist im Werden, Tiibingen, Mohr, 1966, 197673;
“Die Moglichkeit theologischer Anthropologie auf dem Grunde der Analogie. Eine
Untersuchung zum Analogieverstandnis Karl Barths™, Ev. Th., 22/10, 1962; *... keine
Menschenlosigkeit Gottes... Zur Theologie Karl Barths zwischen Theismus und
Atheismus”, Ev. Th., 1971; etc.

4 Cf., tout récemment, les travaux de C. GESTRICH, Neuzeitliches Denken
und die Spaltung der dialektischen Theologie, Tiibingen, Mohr, 1977, et C. LINK,
Die Welt als Gleichnis, Miinchen, Kaiser, 1976. Plus anciens, cf. T. RENTORFF,
“Radikale Autonomie Gottes. Zum Verstindnis der Theologie Karl Barths und
ihrer Folgen” (1969), dans Theorie des Christentums, Giitersloh, Mohn, 1972,
p. 161ss. (sur ce débat, cf. références complémentaires et débat dans W. PANNEN-
BERG, “Subjectivité de Dieu et doctrine trinitaire”, Hegel et la théologie contempo-
raine, Neuchatel, Delachaux, 1977, p. 171ss.); D. SCHELLONG, ‘‘Karl Barth als
Theologe der Neuzeit”, dans Karl Barth und die Neuzeit, ThExheute 173, Miinchen,
Kaiser, 1973, p. 34 ss.; F-W. MARQUARDT, Theologie und Sozialismus. Das Beispiel
Karl Barths, Miinchen, Kaiser, 1972; N. T. BAKKER, In der Krisis der Offenbarung.
Karl Barths Hermeneutik, dargestellt an seiner Romerbrief-Auslegung, Neukirchen-
Vluyn, Neukirchener Verlag, 1974 ; etc. En francais: H. MOTTU, “Le ‘pasteur rouge
de Safenwil’. Réflexions sur le socialisme du premier Barth”, dans Foi et socialisme,
Geneéve, Bull. CPE, 28/4, aout 1976.

4 Avec JUNGEL, le rapport a la modernité est simplement devenu (délibére-
ment, cf. p. 271) plus explicite que chez les maitres des années vingt.

47 Parmi les autres efforts, différents, entrepris pour clarifier théologiquement le
rapport christianisme-modernité, on a cité Pannenberg (supra, pt 4, n. 23). On pour-
rait citer G. Ebeling, mais plus ancré, lui, du cdté de Schleiermacher que de Hegel.



	Études critiques : comment penser Dieu

