Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: L'apport des traductions syriaques pout la patristique grecque
Autor: Sauget, Joseph-Marie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 139-148

L’APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES
POUR LA PATRISTIQUE GRECQUE#*

JOSEPH-MARIE SAUGET

Parmi les langues utilisées au cours de leur histoire par les Eglises chré-
tiennes de I’Orient, le syriaque occupe incontestablement la premiére place.

Cette prédominance, le syriaque la doit a sa vaste diffusion géographi-
que et a son utilisation par diverses communautés: monophysite, nesto-
rienne, maronite et méme melkite, communautés qui s’étendaient depuis
la cote de la Méditerranée, sur tout ce qui fut le diocése Oriental de
IEmpire romain, et dépassaient méme ses frontiéres a ’est du Tigre. On
ne peut certes pas trouver la méme diversité dans les communautés qui
utilisaient par exemple le copte, le gecez (ou éthiopien), I’arménien ou le
géorgien.

Etendu dans I’espace, ’'usage du syriaque le fut aussi dans le temps®.
Dés le quatriéme siécle aprés Jésus-Christ, dérivé de I’araméen, le syriaque
fut d’abord une langue véhiculaire, et devint progressivement une langue
de culture et la langue officielle liturgique des communautés qui le prati-
quaient, et ceci jusqu’a nos jours, méme si, 4 c6té du syriaque, les langues
vernaculaires ont progressivement acquis droit de cité.

Un des facteurs qui ont contribué le plus & maintenir vivant I’'usage du
syriaque n’est pas tant d’ordre intellectuel, mais bien plutdt politique. Car
c’est en conservant avec acharnement leur langue propre, au moins comme
langue liturgique, que les communautés orientales ont pu réagir a I’action
envahissante de I’empire de Byzance, et cela dés le V€ siécle, et ont réussi a
résister ensuite a 'implantation et au développement de 1’Islam.

*

Si le syriaque conserve pour nous aujourd’hui encore une importance de
premiére grandeur pour 1’étude du christianisme oriental, ce n’est pas

* Le texte publié sous ce titre est celui d’une conférence donnée a la Faculté
de théologie de 1'Université de Genéve le 25 juin 1976. Nous le reproduisons tel quel
sans autre changement que l’insertion de quelques notes bibliographiques destinées
a faciliter un premier contact avec la littérature syriaque.

! Les histoires de la littérature syriaque (citées note 2) donnent en général un
apercu sur l’origine et ’évolution de cette langue. Voir aussi: H. FLEISCH, Introduc-
tion a l'étude des langues sémitiques, éléments de bibliographie (Initiation a l'Islam,
IV), Paris 1947, p. 79-82.



140 JOSEPH-MARIE SAUGET

seulement pour les motifs rapidement évoqués plus haut, mais c’est aussi
pour une raison tout a fait pratique: a savoir la quantité du matériel
conservé en cette langue dans toutes les branches des sciences relatives a
I’histoire du christianisme?.

Je rappellerai seulement pour mémoire 'importance des différentes ver-
sions syriaques de I’Ancien et du Nouveau Testament, pour I’établissement
du texte critique des livres de la Bible, aussi bien que pour I’histoire de
leur exégese, mais la littérature syriaque apporte aussi un témoignage indis-
pensable pour I’histoire du dogme, de la discipline ecclésiastique, et du culte
chrétien dans la diversification des familles liturgiques de langue syriaque.

De tout le matériel littéraire conservé jusqu’ici en syriaque, une partie
déja a été publiée, et habituellement accompagnée d’une traduction dans
une langue européenne plus immédiatement accessible®. Dans ces cas
privilégiés, I'apport ou le témoignage de la littérature syriaque est directe-
ment utilisable. Mais il y a tous les textes qui n’ont pas encore été utilisés
ni traduits par les orientalistes et qui sont conservés dans les dépots de
manuscrits des grandes bibliothéques d’Europe* (et aussi maintenant
d’Amérique’). Le contenu de ces manuscrits est connu grice aux catalo-
gues qui en ont été dressés. Les critéres des auteurs des catalogues étant
assez variables, il n’est pas exclu de faire encore des découvertes dans des
manuscrits trop sommairement décrits, ou pour lesquels on ne posséde que
des listes rudimentaires.

? 11 est facile de se faire une idée de I’importance de 1’héritage littéraire transmis
en cette langue en consultant: W. WRIGHT, A4 short History of Syriac Literatur, Lon-
don 1894; R. DUVAL, La littérature syriaque [= Anciennes littératures chrétiennes,
I1], 3® éd., Paris 1907; A. BAUMSTARK, Geschichte der syrischen Literatur mit
Ausschluss der christlich-paldstinensischen Texte, Bonn 1922; J.-B. CHABOT, La
littérature syriaque, Paris 1934 ; 1. ORTIZ DE URBINA, Patrologia syriaca, 22 ed.,
Roma 1965.

* Nous citons au moins les trois collections qui ont contribué le plus a la diffu-
sion des textes syriaques. La premiére n’a eu qu'une existence éphémeére, mais les
deux autres poursuivent jusqu’a présent leur activité: [R. GRAFFIN, éd.], Patrologia
Syriaca, Paris 1904-1926; [R. GRAFFIN, F. NAU, F. GRAFFIN, éd.], Patrologia
Orientalis, Paris et Turnhout 1907-...; [J.-B. CHABOT, R. DRAGUET, éd.], Corpus
Scriptorum Christianorum Orientalium, Louvain 1903-... Cette derniére collection
comporte une section spéciale: Scriptores Syri, dans laquelle jusqu’ici ont été publiés
162 volumes de textes et de traductions.

* A la liste soigneusement établie par J. SIMON, “Répertoire des bibliothéques
publiques et privées d’Europe contenant des manuscrits syriaques”, dans Orientalia,
9 (1940), p. 271-288, on ne peut guére ajouter, comme contributions importantes,
que J. ASSFALG, Syrische Handschriften (Verzeichnis der orientalischen Hand-
schriften in Deutschland, Band V), Wiesbaden 1963; A. VAN LANTSCHOOT,
Inventaire des manuscrits syriaques des fonds Vatican (460-631), Barberini oriental
et Neofiti (Studi e Testi, 243), Citta del Vaticano 1965.

® Voir par exemple: J. CLEMONS, “A Checklist of Syriac manuscripts in the
United States and Canada”, dans Orientalia Christiana Periodica, 32 (1966), p. 224-
251,478-522.



L’APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 141

A coté de ces manuscrits qui ont quitté leur lieu et région d’origine,
il y a tous ceux qui sont restés dans les Bibliothéques des patriarcats ou
évéchés d’Orient, dans les séminaires ou monastéres: que ce soit au Liban,
en Syrie, en Irak, a Jérusalem ou en Egypte et au Mont-Sinai®. Ce sont ces
fonds qui peuvent réserver encore le plus de surprises et de découvertes,
car ils ont toujours été d’accés assez difficile et pour la plupart n’ont pas
fait jusqu’ici 'objet d’études suffisamment détaillées.

Je termine cette rapide introduction en soulignant un dernier caractére
des manuscrits syriaques, qui contribue a accroitre I'intérét qu’ils peuvent
susciter: c’est leur caractére d’antiquité, mais il sera traité plus loin de
cette caractéristique.

Il ne suffit pas d’affirmer I'importance de la tradition syriaque pour
I’étude des problémes relatifs a I’histoire ancienne de I’Eglise spécialement
en Orient. Il est bon d’illustrer de maniére plus concréte cette déclaration
de principe.

Le renouveau des recherches patristiques suscité un peu partout, a
I’heure actuelle, dans les différentes Eglises, fournit un point de départ
idéal pour 'exemple désiré et pour attirer I'attention sur le probléme
précis de I'importance des traductions syriaques pour les recherches de
patristique grecque’.

Je me limiterai donc aux traductions du grec en syriaque, excluant
par le fait méme les productions originales en cette langue.

J’aborderai rapidement et successivement les trois points suivants:

1) L’utilité des traductions syriaques quand l’original grec est perdu;

2) L’utilité des traductions syriaques quand I’original grec existe encore;

3) L’utilité des traductions syriaques quand l’original grec est transcrit
sous une fausse attribution d’auteur,

¢ I. ORTIZ DE URBINA, Patrologia Syriaca, op. cit., p. 19-22, a donné la liste
des principales publications relatives aux fonds de manuscrits syriaques des biblio-
théques d’Orient. On peut y ajouter entre autres pour ce qui concerne la bibliothé-
que du monastére de Sainte-Catherine du Mont-Sinai: Mourad KAMIL, Catalogue
of all Manuscripts in the Monastery of St. Catharine on Mount Sinai, Wiesbaden
1970, spécialement p. 149-160: The Syriac Collection; p. 161: Palestinian Syriac.

7 A la bibliographie citée dans les différentes histoires de la littérature syriaque, il
faut ajouter pour une information plus a jour: S.P. BROCK, “Syriac Studies; 1960-
1970. A classified Bibliography”, dans XVI€ Centenaire de saint Ephrem (373-
1973) (Parole de I'Orient, 4 [1973]), p. 393-465. 11 y aura toujours profit a consulter,
pour la mine de renseignements qu’il contient, le précieux ouvrage de C. MOSS,
Catalogue of Syriac printed books and related literature in the British Museum,
London 1962.



142 JOSEPH-MARIE SAUGET

1) Un certain nombre d’ceuvres écrites originairement en grec sont
actuellement perdues. On en connait néanmoins I’existence soit par des
citations faites par des auteurs anciens ou médiévaux, soit par des listes
d’ouvrages (ancétres des répertoires bibliographiques modernes, comme
la “Bibliothéque de Photius™8.)

Il peut se faire méme que quelques fragments d’une ceuvre perdue
dans son ensemble aient échappé a la destruction.

La perte d’'une ceuvre peut avoir eu une cause purement accidentelle,
et ceci d’autant plus facilement que peu diffusée, cette ceuvre ne se trou-
vait pas reproduite en nombre considérable d’exemplaires. Certaine pro-
duction littéraire aprés avoir connu un moment d’importance ou de succés
est tombée dans un oubli progressif. Cela vaut aussi bien pour des ceuvres
a caractére profane que religieux. Mais quelquefois un auteur, méme si a
certain point de vue il pouvait se glorifier du titre de Pére de I’Eglise ou de
Docteur, a été l'objet d’une ‘“‘damnatio memoriae” systématique pour
raison d’orthodoxie de la part de I’Eglise officielle, ou pour motifs politi-
ques de la part de la Cour de Byzance, spécialement durant les contro-
verses christologiques des V€ et VI€ siécles.

De ces “damnatio memoriae” le cas le plus célébre est sans doute celui
de Sevére qui occupa le siege patriarcal d’Antioche de 512 a 518. A cause
de son appartenance au courant monophysite, il avait été anathématisé par
le Concile de Constantinople de 536. Ses ceuvres écrites en grec furent
I’objet des mesures prises par la 43¢ novelle de I'empereur Justinien (le
6 aolit 536), en voici le texte:

“Nous interdisons 4 tout le monde d’avoir aucun des livres (de Sévére).
Et de méme qu’il n’est pas permis de transcrire et de posséder les livres
de Nestorius, parce que les empereurs qui nous ont précédés ont décidé,
dans leurs Constitutions, de les assimiler aux écrits de Porphyre contre les
chrétiens, de méme aucun chrétien ne pourra posséder les discours ni les
écrits de Sévere, mais ils seront regardés comme profanes et contraires a
I’Eglise catholique, et leurs possesseurs seront tenus de les briiler s’ils ne
veulent s’exposer a courir de grands risques. Nous défendons a quiconque,
calligraphe ou tachygraphe ou toute autre personne, de les transcrire
désormais, et nous les prévenons que la peine que nous attachons a une
telle transcription sera Pamputation de la main”®.

8 PHOTIUS, Bibliothéque (Collection byzantine ... Guillaume Budé), t. I-VII,
Paris 1959-1974, texte établi et traduit par R. HENRY (“Codices” 1-256).

® Texte cité dans M. BRIERE, Les homiliae cathedrales de Sévére d’Antioche,
traduction syriaque de Jacques d’Edesse. Introduction générale a toutes les homélies,
dans Patrologia Orientalis, t. 29, Paris 1960, p. 14-15.



L’APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 143

Les ouvrages de Sévere furent donc détruits dans leur langue originale,
le grec, mais non complétement, car on verra encore au début du VII® siécle
I’évéque Paul d’Edesse traduire en syriaque les 295 hymnes de “T'octo-
echus”. De toute maniére un contemporain de Sévére, Paul, évéque de
Callinicie en Osrohéne, avait déja, avant la condamnation de Justinien,
traduit une bonne partie de ses ceuvres polémiques sur des questions de
christologie. Paul de Callinicie avait, semble-t-il, traduit également le corpus
des 125 Homélies Cathédrales prononcées par Sévere entre 512 et 518.
Cet ensemble est trés important tant au point de vue théologique que
pastoral, et apporte une foule de renseignements sur la vie & Antioche a
cette période. Jacques d’Edesse, au début du siécle suivant, corrigea d’aprés
Ioriginal grec la traduction de Paul de Callinicie®. Grace & cette double
traduction syriaque, les homélies de Sévére nous sont parvenues dans leur
presque totalité, alors qu’une seule (le n® 77) a été épargnée en grec!
pour la simple raison qu’elle fut transmise sous I’attribution a Grégoire
de Nysse ou a Hésychius de Jérusalem.

Je viens de dire que les homélies de Sévere nous sont parvenues grace
aux traductions syriaques, en leur presque totalité, car le seul manuscrit
retrouvé jusqu’ici qui les contenait au complet (et qui se trouve actuelle-
ment a la British Library de Londres) est mutilé de son début. Il est inté-
ressant de rappeler cependant que certaines homélies disparues du manus-
crit de Londres ont pu étre récupérées du fait qu’elles étaient entrées dans
la structure d’homéliaires liturgiques? (c’est-a-dire dans des collections
d’homélies patristiques® ordonnées selon le déroulement des fétes de
I'année pour étre utilisées dans les célébrations liturgiques aux jours
respectifs).

Le commentaire d I’Evangile de S. Luc de Cyrille d’Alexandrie a subi,
bien que pour des raisons différentes, les mémes avatars que les ceuvres de
Sévere d’Antioche. Perdu en grec, il est conservé presque intégralement en
syriaque, lui aussi dans un manuscrit de la British Library. Certains des
premiers chapitres perdus au début du codex londonien viennent d’étre

© Voir, ibidem, p. 17-50.

1 ] %8dition en a été exécutée avec traduction frangaise, accompagnée des deux
versions syriaques, par M.-A. KUGENER et E. TRIFFAUX, dans Patrologia Orientalis,
t. 16, Paris 1922, p. 761-863.

2 Voir a ce propos: J.-M. SAUGET, ‘“Une découverte inespérée: "homélie 2 de
Sévére d’Antioche sur ’Annonciation de la Théotokos”, dans A Tribute to Arthur
Véobus, Chicago 1977, p. 55-62.

B Sur ces collections, voir: J.-M. SAUGET, *“Deux Homéliaires Syriaques de la
Bibliothéque Vaticane”, dans Orientalia Christiana Periodica, 27 (1961), p. 387-423
[11 s’agit des manuscrits Vaticans syriaques 368 et 369]1; ID., “L’homéliaire du Vatican
Syriaque 253. Essai de reconstitution”, dans Le Muséon, 81 (1968), p. 297-349.



144 JOSEPH-MARIE SAUGET

retrouvés récemment dans deux homéliaires du monastére de Dayr Zafar«an
(en Turquie actuelle) et aujourd’hui conservés 4 Damas™.

Il n’est pas question de passer en revue I’ensemble des piéces patristi-
ques perdues en grec et conservées en syriaque. Je me contenterai de citer
encore des collections telles que, dans le camp orthodoxe, les Lettres
festales de S. Athanase d’Alexandrie (début IV€ siécle)™, et dans le camp
nestorien, des Homélies Catéchétiques® du célébre exégéte que fut Théo-
dore de Mopsueste.

Et puisque jai déja mentionné Iutilité des Homéliaires liturgiques
syriaques, je terminerai ce premier point en citant encore le cas de trois
homélies authentiques de Proclus de Constantinople, conservées dans un
manuscrit syriaque de la Bibliothéque Vaticane (du VII® ou VIII€ siécle).
Publiées une premiére fois par Angelo Mai en traduction latine'’, elles
furent intégrées ensuite dans le “dossier” de Proclus par Jean-Paul Migne
dans sa Patrologie grecque®® avant d’étre éditées en syriaque™.

Et je me dois de citer, pour clore cette série, ’homélie d’Alexandre
d’Alexandrie, sur I’Ame et le Corps et sur la Passion du Seigneur. C’est en
effet 'unique piéce publiée par Migne dans sa Patrologie grecque®® en
version syriaque, accompagnée, cela va sans dire, d’'une traduction latine.

Il est évident que dans tous les cas cités, la version syriaque est indis-
pensable pour connaitre 1’ceuvre perdue (ou au moins non encore retrou-
vée) dans la langue grecque originale.

2) Les versions syriaques sont également utiles quand existe le texte
original grec.

" A propos de I’édition de la version syriaque de ce commentaire et des frag-
ments récemment découverts, voir J.-M. SAUGET, “Nouvelles homélies du Com-
mentaire sur I’Evangile de S. Luc de Cyrille d’Alexandrie dans leur traduction syria-
que”’, dans Symposium syriacum 1972 (Orientalia Christiana Analecta, 197), Roma
1974, p. 439456.

5 W. CURETON, The festal Letters of Athanasius discovered in an ancient
syriac version, London 1848.

6 R. TONNEAU — R. DEVREESSE, Les homélies catéchétiques de Théodore
de Mopsueste (Studie e Testi, 145), Citta del Vaticano 1949,

7 A. MAI, Spicilegium Romanum, t. IV, Roma 1840, p. LXXXVIII-XCVIIL.

18 J.-P. MIGNE, PG 65, col. 841-850.

¥ J.-B. CHABOT, “Trois homélies de Proclus évéque de Constantinople éditées
pour la premiére fois dans la version syriaque d’aprés les ms. de la Bibl. Vaticane”,
dans Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei, Classe di scienze morali, storiche
e filologiche, Serie V2, Vol. V, Roma 1896, p. 178-197; C. MOSS, “Proclus of Cons-
tantinople: Homily on the Nativity” dans Le Muséon, 42 (1929), p. 61-73.

20 J.-P. MIGNE, PG 18, col. 585-608.



L’APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 145

La premiére raison est que trés souvent les manuscrits syriaques remon-
tent 4 une date beaucoup plus ancienne que celle des manuscrits grecs
qui contiennent les mémes ceuvres. Il ne faut pas oublier, en effet, qu’un
certain nombre de manuscrits syriaques remontent au VI® siécle, quel-
ques-uns méme au V¢ siécle (le plus ancien manuscrit daté, 4 ma connais-
sance, porte un colophon de 411)2. Et il est bien difficile de trouver
actuellement un manuscrit grec antérieur au IX€ siécle.

A simple titre indicatif, je rappellerai que dans son Album de manus-
crits syriaques, explicitement datés, Hatch?* en a recueilli une soixantaine
antérieurs au IX€ siécle, parmi lesquels une bonne partie a caractére
patristique.

Méme lorsque les manuscrits syriaques ne sont pas matériellement
antérieurs aux manuscrits grecs, ils représentent en traduction syriaque
un modéle grec forcément plus vieux qui permet de remonter au moins
indirectement .4 la date de la transmission manuscrite du texte grec lui-
méme.

I1 faut en outre ajouter que les traductions syriaques des époques
anciennes sont généralement d’une fidélité trés littérale a I’original grec,
qui peut aller jusqu’au calque “mot a mot”, et cette fidélité, cette proxi-
mité du syriaque vis-a-vis du modeéle, permet en bien des cas de choisir
entre deux variantes de la tradition textuelle grecque, quand il s’agit
d’établir le texte critique.

Il est vrai qu’en quelques cas la traduction syriaque peut s’éloigner de
son modéle grec non pas tant par maladresse technique ou incompétence
du traducteur, mais bien plutét pour des questions d’ordre doctrinal.
Spécialement quand il s’agit d’ceuvres touchant a la christologie, il peut
se faire que la traduction soit transformée en fonction du milieu ol elle
sera utilisée : monophysite, ou nestorien. Mais méme dans ce cas, la traduc-
tion syriaque n’est pas dénuée d’intérét, car elle permet justement de
faire voir comment le traducteur, en prenant sa distance par rapport a
P'original, refuse un concept ou une explication théologique, et rend sa
traduction, sur un point précis, conforme a la tradition de son école, ou
de sa tendance doctrinale.

En tenant compte de cette interprétation toujours possible, il demeure
quand méme légitime de soutenir que la traduction syriaque sera d’un
grand secours au patrologue ou a ’éditeur de textes grecs, spécialement
quand il s’agit de déterminer les caractéristiques d’une famille de manus-
crits, ou de choisir avec I’appui du syriaque entre plusieurs variantes du

2 (est le manuscrit British Library additional 12150.
22 W H.P. HATCH, An Album of Dated Syriac Manuscripts (Monumenta palaeo-
graphica vetera, Second Series), Boston 1946.



146 JOSEPH-MARIE SAUGET

texte grec. Je pourrais encore ici illustrer ces affirmations par une série
d’exemples. Je me contenterai de deux, pris 4 deux époques séparées
par une assez grande distance 'une de 'autre. La découverte de Charles
Johnston au British Museum de deux versions syriaques trés anciennes des
Ve et VIE siécles du Traité sur le Saint Esprit de Basile de Césarée®® est
restée célébre. Elle permit, en effet, au savant anglais d’établir une excel-
lente édition du texte et d’assurer définitivement I'authenticité de cette
ceuvre du grand docteur Cappadocien.

Tout récemment, Anne-Marie Malingrey, pour établir I’édition critique
du traité de S. Jean Chrysostome, Sur I’Incompréhensibilité de Dieu® , a
fait appel en de nombreux cas au témoignage d’une trés ancienne version
syriaque de cette ceuvre conservée dans un manuscrit de la British Library,
qui remonte au VI€ siécle.

3) Et j’en arrive ainsi au troisiéme point: l'utilité des traductions syria-
ques pour assurer I’identité de ’auteur véritable d’une ceuvre de paternité
douteuse.

Il n’est pas rare en effet que les lemmes, ou titres, transmis en téte de
la traduction d’une ceuvre, aient conservé le nom authentique de son
auteur, alors que dans la tradition grecque cette méme ceuvre a été versée
dans le dossier d’un autre écrivain.

J’ai déja rappelé a l'instant ’édition du Traité sur le Saint-Esprit de
Basile de Césarée. L’éditeur Johnston, devant discuter la question de la
véritable paternité basilienne un temps contestée, a trouvé un argument de
grand poids en sa faveur, dans I’attribution explicite des anciennes versions
syriaques a I’évéque de Césarée de Cappadoce.

Le probléme de I’authenticité se pose non seulement pour des ceuvres
de grande importance, mais aussi pour des productions littéraires plus
modestes, comme les lettres, ou comme les homélies, et je touche ici a un

23 C.F.H. JOHNSTON, The book of saint Basil the Great, Bishop of Caesarea in
Cappadocia on the Holy Spirit. A revised text with notes and introduction, Oxford
1892; voir aussi 1’édition récente de B. PRUCHE, Basile de Césarée. Sur le Saint-
Esprit (Sources Chrétiennes, 17bis), Paris 1968, spécialement p. 15-37 (I. Authenti-
cité: 2. Tradition indirecte).

24T, 1 (Homélies I - V'), 2¢ éd. (Sources Chrétiennes, 28bis), Paris 1970, spécia-
lement p. 65, 76-79 (Histoire du texte: I. Tradition manuscrite); F. GRAFFIN -
A. MALINGREY, “La tradition syriaque des homélies de Jean Chrysostome sur
Iincompréhensibilité de Dieu”, dans EPEKTASIS, Mélanges patristiques offerts au
cardinal Jean Daniélou publiés par J. FONTAINE et Ch. KANNENGIESSER,
[Paris], 1972, p. 603-609.



L’APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 147

probléme délicat, étant donné ’abondance de la littérature homilétique.
Il me suffira de rappeler, par exemple, le “mare magnum” constitué en
grec par les homélies pseudo-chrysostomiennes. Il a fallu a José de Aldama
tout un volume pour répertorier les homélies qui se sont transmises abusi-
vement sous le nom de Jean Chrysostome?® pour leur donner davantage de
crédit grace a ’attribution a un prédicateur de renom.

Sans prétendre que les traductions syriaques viennent apporter la clé
de toutes les énigmes, il faut toutefois reconnaitre, surtout lorsqu’il s’agit
de versions anciennes, qu’il n’est pas rare que celles-ci aient conservé le
nom du véritable auteur. J’ai moi-méme démontré récemment I’authenti-
cité proclienne d’une homélie sur I’Ascension du Seigneur®® que la tradi-
tion manuscrite grecque présente unanimement comme de Jean Chrysos-
tome, alors que le syriaque ’a transmise plus justement sous le nom de
Proclus de Constantinople.

Toujours pour ce qui regarde I'authenticité des ceuvres douteuses, ou
méme perdues, dans le texte original grec, ’'apport des versions syriaques
se révéle encore de grande importance, bien que cette fois de maniére indi-
recte, quand il s’agit non plus de la transmission des ceuvres elles-mémes,
mais seulement de citations de celles-ci faites en d’autres lieux, avec une
référence explicite a I'auteur.

Cela arrive en particulier dans les collections de *“Chaines”, ou de Flori-
leges exégétiques ou théologiques. A propos d’un verset ou d’un péricope
biblique, on a recueilli et rassemblé les commentaires des divers auteurs, ou
bien encore a propos d’une formule doctrinale, on a mis bout a bout
lopinion ou I’enseignement des principaux docteurs, et la encore le
syriaque n’a pas fini de nous apporter sa contribution, car dans ce domaine
des Floriléges et des Chaines, tout le travail est encore a peu prés a faire.

Je pourrais encore continuer ce qui semble peut-étre un plaidoyer
trop optimiste ou exagéré en faveur d’une langue bien lointaine, mais
je crains d’abuser de votre attention en multipliant les exemples néces-
saires pourtant a I'illustration de mon propos.

*5 J-A. DE ALDAMA, Repertorium pseudo-chrysostomicum (Documents, études
et répertoires publiés par I'Institut de Recherche et d’Histoire des Textes, X), Paris
1965.

26 J.-M. SAUGET, “Une homélie de Proclus de Constantinople sur I’Ascension de
Notre Seigneur en version syriaque”, dans Le Muséon, 82 (1969), p. 5-33.



148 JOSEPH-MARIE SAUGET

Je ne veux pas ajouter de conclusion a ces quelques considérations, je
voudrais plutdt formuler un souhait, celui d’avoir réussi a attirer ’atten-
tion et stimuler la curiosité sur toute une littérature, qui, comme j’en suis
profondément convaincu, continuera longtemps encore a nous fournir des
compléments sérieux a notre information sur la vie, la pensée et la culture
de I’Eglise des premiers siécles en Orient.



	L'apport des traductions syriaques pout la patristique grecque

