
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: L'apport des traductions syriaques pout la patristique grecque

Autor: Sauget, Joseph-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 139-148

L'APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES
POUR LA PATRISTIQUE GRECQUE*

JOSEPH-MARIE SAUGET

Parmi les langues utilisées au cours de leur histoire par les Eglises
chrétiennes de l'Orient, le syriaque occupe incontestablement la première place.

Cette prédominance, le syriaque la doit à sa vaste diffusion géographique

et à son utilisation par diverses communautés : monophysite, nesto-
rienne, maronite et même melkite, communautés qui s'étendaient depuis
la côte de la Méditerranée, sur tout ce qui fut le diocèse Oriental de

l'Empire romain, et dépassaient même ses frontières à l'est du Tigre. On

ne peut certes pas trouver la même diversité dans les communautés qui
utilisaient par exemple le copte, le ge'ez (ou éthiopien), l'arménien ou le

géorgien.
Etendu dans l'espace, l'usage du syriaque le fut aussi dans le temps1.

Dès le quatrième siècle après Jésus-Christ, dérivé de l'araméen, le syriaque
fut d'abord une langue véhiculaire, et devint progressivement une langue
de culture et la langue officielle liturgique des communautés qui le

pratiquaient, et ceci jusqu'à nos jours, même si, à côté du syriaque, les langues
vernaculaires ont progressivement acquis droit de cité.

Un des facteurs qui ont contribué le plus à maintenir vivant l'usage du

syriaque n'est pas tant d'ordre inteUectuel, mais bien plutôt pohtique. Car

c'est en conservant avec acharnement leur langue propre, au moins comme
langue liturgique, que les communautés orientales ont pu réagir à l'action
envahissante de l'empire de Byzance, et cela dès le Ve siècle, et ont réussi à

résister ensuite à l'implantation et au développement de l'Islam.

*
* *

Si le syriaque conserve pour nous aujourd'hui encore une importance de

première grandeur pour l'étude du christianisme oriental, ce n'est pas

* Le texte publié sous ce titre est celui d'une conférence donnée à la Faculté
de théologie de l'Université de Genève le 25 juin 1976. Nous le reproduisons tel quel
sans autre changement que l'insertion de quelques notes bibliographiques destinées
à faciliter un premier contact avec la littérature syriaque.

1 Les histoires de la httérature syriaque (citées note 2) donnent en général un
aperçu sur l'origine et l'évolution de cette langue. Voir aussi : H. FLEISCH, Introduction

à l'étude des langues sémitiques, éléments de bibliographie (Initiation à l'Islam,
IV), Paris 1947, p. 79-82.



140 JOSEPH-MARIE SAUGET

seulement pour les motifs rapidement évoqués plus haut, mais c'est aussi

pour une raison tout à fait pratique: à savoir la quantité du matériel
conservé en cette langue dans toutes les branches des sciences relatives à

l'histoire du christianisme2.
Je rappeUerai seulement pour mémoire l'importance des différentes

versions syriaques de l'Ancien et du Nouveau Testament, pour l'établissement
du texte critique des hvres de la Bible, aussi bien que pour l'histoire de

leur exégèse, mais la littérature syriaque apporte aussi un témoignage
indispensable pour l'histoire du dogme, de la disciphne ecclésiastique, et du culte
chrétien dans la diversification des famüles liturgiques de langue syriaque.

De tout le matériel littéraire conservé jusqu'ici en syriaque, une partie
déjà a été publiée, et habituellement accompagnée d'une traduction dans

une langue européenne plus immédiatement accessible3. Dans ces cas

privilégiés, l'apport ou le témoignage de la httérature syriaque est directement

utüisable. Mais U y a tous les textes qui n'ont pas encore été utilisés
ni traduits par les orientalistes et qui sont conservés dans les dépôts de

manuscrits des grandes bibliothèques d'Europe4 (et aussi maintenant
d'Amérique5). Le contenu de ces manuscrits est connu grâce aux catalogues

qui en ont été dressés. Les critères des auteurs des catalogues étant
assez variables, U n'est pas exclu de faire encore des découvertes dans des

manuscrits trop sommairement décrits, ou pour lesquels on ne possède que
des listes rudimentaires.

2 II est facile de se faire une idée de l'importance de l'héritage httéraire transmis
en cette langue en consultant: W. WRIGHT,Â short History ofSyriac Literatur, London

1894 ; R. DUVAL, La littérature syriaque [= Anciennes littératures chrétiennes,
II], 3e éd., Paris 1907; A. BAUMSTARK, Geschichte der syrischen Literatur mit
Ausschluss der christlich-palästinensischen Texte, Bonn 1922; J.-B. CHABOT, La
littérature syriaque, Paris 1934; I. ORTIZ DE URBINA, Patrologia syriaca, 2» ed.,
Roma 1965.

3 Nous citons au moins les trois collections qui ont contribué le plus à la diffusion

des textes syriaques. La première n'a eu qu'une existence éphémère, mais les
deux autres poursuivent jusqu'à présent leur activité : [R. GRAFFIN, éd.], Patrologìa
Syriaca, Paris 1904-1926; [R. GRAFFIN, F. NAU, F. GRAFFIN, éd.], Patrologia
Orientalis, Paris et Turnhout 1907-...; [J.-B. CHABOT, R. DRAGUET, éd.], Corpus
Scriptorum Christianorum Orientalium, Louvain 1903-... Cette dernière collection
comporte une section spéciale : Scriptores Syri, dans laquelle jusqu'ici ont été publiés
162 volumes de textes et de traductions.

4 A la Uste soigneusement établie par J. SIMON, "Répertoire des bibliothèques
publiques et privées d'Europe contenant des manuscrits syriaques", dans Orientalia,
9 (1940), p. 271-288, on ne peut guère ajouter, comme contributions importantes,
que J. ASSFALG, Syrische Handschriften (Verzeichnis der orientalischen
Handschriften in Deutschland, Band V), Wiesbaden 1963; A. VAN LANTSCHOOT,
Inventaire des manuscrits syriaques des fonds Vatican (460-631), Barberini oriental
et Neofiti (Studi e Testi, 243), Città del Vaticano 1965.

5 Voir par exemple: J. CLEMONS, "A Checklist of Syriac manuscripts in the
United States and Canada", dans Orientalia Christiana Periodica, 32 (1966), p. 224-
251,478-522.



L'APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 141

A côté de ces manuscrits qui ont quitté leur heu et région d'origine,
U y a tous ceux qui sont restés dans les Bibhothèques des patriarcats ou
évêchés d'Orient, dans les séminaires ou monastères: que ce soit au Liban,
en Syrie, en Irak, à Jérusalem ou en Egypte et au Mont-Sinaï6. Ce sont ces

fonds qui peuvent réserver encore le plus de surprises et de découvertes,
car Us ont toujours été d'accès assez difficUe et pour la plupart n'ont pas
fait jusqu'ici l'objet d'études suffisamment détaUlées.

Je termine cette rapide introduction en soulignant un dernier caractère
des manuscrits syriaques, qui contribue à accroître l'intérêt qu'ils peuvent
susciter: c'est leur caractère d'antiquité, mais U sera traité plus loin de

cette caractéristique.

*
* *

Il ne suffit pas d'affirmer l'importance de la tradition syriaque pour
l'étude des problèmes relatifs à l'histoire ancienne de l'Eglise spécialement
en Orient. Il est bon d'iUustrer de manière plus concrète cette déclaration
de principe.

Le renouveau des recherches patristiques suscité un peu partout, à

l'heure actueUe, dans les différentes Eglises, fournit un point de départ
idéal pour l'exemple désiré et pour attirer l'attention sur le problème
précis de l'importance des traductions syriaques pour les recherches de

patristique grecque7.
Je me limiterai donc aux traductions du grec en syriaque, excluant

par le fait même les productions originales en cette langue.
J'aborderai rapidement et successivement les trois points suivants:

1) L'utilité des traductions syriaques quand l'original grec est perdu;
2) L'utilité des traductions syriaques quand l'original grec existe encore ;

3) L'utilité des traductions syriaques quand l'original grec est transcrit
sous une fausse attribution d'auteur.

6 I. ORTIZ DE URBINA, Patrologia Syriaca, op. cit., p. 19-22, a donné la Uste
des principales publications relatives aux fonds de manuscrits syriaques des
bibhothèques d'Orient. On peut y ajouter entre autres pour ce qui concerne la bibuothè-
que du monastère de Sainte-Catherine du Mont-Sinaï: Mourad KAMIL, Catalogue
of all Manuscripts in the Monastery of St. Catharine on Mount Sinai, Wiesbaden
1970, spécialement p. 149-160: The Syriac Collection; p. 161: Palestinian Syriac.

7 A la bibliographie citée dans les différentes histoires de la littérature syriaque, il
faut ajouter pour une information plus à jour: S.P. BROCK, "Syriac Studies; 1960-
1970. A classified Bibliography", dans XVIe Centenaire de saint Ephrem (373-
1973) (Parole de l'Orient, 4 [1973]), p. 393-465. Il y aura toujours profit à consulter,
pour la mine de renseignements qu'il contient, le précieux ouvrage de C. MOSS,
Catalogue of Syriac printed books and related literature in the British Museum,
London 1962.



142 JOSEPH-MARIE SAUGET

1) Un certain nombre d'œuvres écrites originairement en grec sont
actueUement perdues. On en connaît néanmoins l'existence soit par des

citations faites par des auteurs anciens ou médiévaux, soit par des listes

d'ouvrages (ancêtres des répertoires bibliographiques modernes, comme
la "Bibliothèque de Photius"8.)

Il peut se faire même que quelques fragments d'une œuvre perdue
dans son ensemble aient échappé à la destruction.

La perte d'une œuvre peut avoir eu une cause purement accidentelle,
et ceci d'autant plus facilement que peu diffusée, cette œuvre ne se trouvait

pas reproduite en nombre considérable d'exemplaires. Certaine
production httéraire après avoir connu un moment d'importance ou de succès

est tombée dans un oubh progressif. Cela vaut aussi bien pour des œuvres
à caractère profane que rehgieux. Mais quelquefois un auteur, même si à

certain point de vue il pouvait se glorifier du titre de Père de l'Eglise ou de

Docteur, a été l'objet d'une "damnatio memoriae" systématique pour
raison d'orthodoxie de la part de l'Eglise officielle, ou pour motifs politiques

de la part de la Cour de Byzance, spécialement durant les controverses

christologiques des Ve et VIe siècles.

De ces "damnatio memoriae" le cas le plus célèbre est sans doute celui
de Sévère qui occupa le siège patriarcal d'Antioche de512à518.A cause
de son appartenance au courant monophysite, il avait été anathematise par
le Conçue de Constantinople de 536. Ses œuvres écrites en grec furent
l'objet des mesures prises par la 43e noveUe de l'empereur Justinien (le
6 août 536), en voici le texte :

"Nous interdisons à tout le monde d'avoir aucun des livres (de Sévère).
Et de même qu'U n'est pas permis de transcrire et de posséder les livres
de Nestorius, parce que les empereurs qui nous ont précédés ont décidé,
dans leurs Constitutions, de les assimUer aux écrits de Porphyre contre les

chrétiens, de même aucun chrétien ne pourra posséder les discours ni les

écrits de Sévère, mais Us seront regardés comme profanes et contraires à

l'Eglise catholique, et leurs possesseurs seront tenus de les brûler s'Us ne
veulent s'exposer à courir de grands risques. Nous défendons à quiconque,
caUigraphe ou tachygraphe ou toute autre personne, de les transcrire
désormais, et nous les prévenons que la peine que nous attachons à une
teUe transcription sera l'amputation de la main" 9.

8 PHOTIUS, Bibliothèque (Collection byzantine Guillaume Budé), t. I-VII,
Paris 1959-1974, texte étabU et traduit par R. HENRY ("Codices" 1-256).

9 Texte cité dans M. BRIÈRE, Les homiUae cathédrales de Sévère d'Antioche,
traduction syriaque de Jacques d'Edesse. Introduction générale à toutes les homélies,
dans Patrologia Orientalis, t. 29, Paris 1960, p. 14-15.



L'APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 143

Les ouvrages de Sévère furent donc détruits dans leur langue originale,
le grec, mais non complètement, car on verra encore au début du VIIe siècle

l'évêque Paul d'Edesse traduire en syriaque les 295 hymnes de "l'octo-
echus". De toute manière un contemporain de Sévère, Paul, évêque de

Callinicie en Osrohène, avait déjà, avant la condamnation de Justinien,
traduit une bonne partie de ses œuvres polémiques sur des questions de

christologie. Paul deCaUinicie avait, semble-t-il, traduit également le corpus
des 125 Homélies Cathédrales prononcées par Sévère entre 512 et 518.
Cet ensemble est très important tant au point de vue théologique que
pastoral, et apporte une foule de renseignements sur la vie à Antioche à

cette période. Jacques d'Edesse, au début du siècle suivant, corrigea d'après
l'original grec la traduction de Paul de Callinicie10. Grâce à cette double
traduction syriaque, les homélies de Sévère nous sont parvenues dans leur

presque totalité, alors qu'une seule (le n° 77) a été épargnée en grec11

pour la simple raison qu'eUe fut transmise sous l'attribution à Grégoire
de Nysse ou à Hésychius de Jérusalem.

Je viens de dire que les homélies de Sévère nous sont parvenues grâce

aux traductions syriaques, en leur presque totalité, car le seul manuscrit
retrouvé jusqu'ici qui les contenait au complet (et qui se trouve actuellement

à la British Library de Londres) est mutilé de son début. Il est

intéressant de rappeler cependant que certaines homélies disparues du manuscrit

de Londres ont pu être récupérées du fait qu'elles étaient entrées dans

la structure d'homéliaires liturgiques12 (c'est-à-dire dans des collections
d'homéhes patristiques13 ordonnées selon le déroulement des fêtes de

l'année pour être utilisées dans les célébrations liturgiques aux jours
respectifs).

Le commentaire à l'Evangile de S. Luc de Cyrille d'Alexandrie a subi,
bien que pour des raisons différentes, les mêmes avatars que les œuvres de

Sévère d'Antioche. Perdu en grec, il est conservé presque intégralement en

syriaque, lui aussi dans un manuscrit de la British Library. Certains des

premiers chapitres perdus au début du codex londonien viennent d'être

10 Voir, ibidem, p. 17-50.
11 L'édition en a été exécutée avec traduction française, accompagnée des deux

versions syriaques, par M.-A. KUGENER et E. TRIFFAUX, dans Patrologia Orientalis,
t. 16, Paris 1922, p. 761-863.

12 Voir à ce propos: J.-M. SAUGET, "Une découverte inespérée: l'homélie 2 de
Sévère d'Antioche sut l'Annonciation de la Théotokos", dans A Tribute to Arthur
Vööbus, Chicago 1977, p. 55-62.

13 Sur ces coUections, voir : J.-M. SAUGET, "Deux HoméUaires Syriaques de la

Bibliothèque Vaticane", dans Orientalia Christiana Periodica, 27 (1961), p. 387-423

[Il s'agit des manuscrits Vaticans syriaques 368 et 369] ; ID., "L'homéUaire du Vatican
Syriaque 253. Essai de reconstitution", dansZ-e Muséon, 81 (1968), p. 297-349.



144 JOSEPH-MARIE SAUGET

retrouvés récemment dans deux homéliaires du monastère de Dayr Zafaran
(en Turquie actueUe) et aujourd'hui conservés à Damas14.

Il n'est pas question de passer en revue l'ensemble des pièces patristiques

perdues en grec et conservées en syriaque. Je me contenterai de citer
encore des coUections teUes que, dans le camp orthodoxe, les Lettres
festoies de S. Athanase d'Alexandrie (début IVe siècle)15, et dans le camp
nestorien, des Homélies Catéchétiques^ du célèbre exégète que fut Théodore

de Mopsueste.
Et puisque j'ai déjà mentionné l'utihté des Homéhaires liturgiques

syriaques, je terminerai ce premier point en citant encore le cas de trois
homélies authentiques de Proclus de Constantinople, conservées dans un
manuscrit syriaque de la Bibliothèque Vaticane (du VIIe ou VIIIe siècle).
Publiées une première fois par Angelo Mai en traduction latine17, elles

furent intégrées ensuite dans le "dossier" de Proclus par Jean-Paul Migne
dans sa Patrologie grecque18 avant d'être éditées en syriaque19.

Et je me dois de citer, pour clore cette série, l'homélie d'Alexandre
d'Alexandrie, sur l'Ame et le Corps et sur la Passion du Seigneur. C'est en
effet l'unique pièce publiée par Migne dans sa Patrologie grecque20 en
version syriaque, accompagnée, cela va sans dire, d'une traduction latine.

Il est évident que dans tous les cas cités, la version syriaque est
indispensable pour connaître l'œuvre perdue (ou au moins non encore retrouvée)

dans la langue grecque originale.

*

* *

2) Les versions syriaques sont également utUes quand existe le texte
original grec.

14 A propos de l'édition de la version syriaque de ce commentaire et des
fragments récemment découverts, voir J.-M. SAUGET, "NouveUes homéues du
Commentaire sur l'Evangile de S. Luc de CyriUe d'Alexandrie dans leur traduction
syriaque", dans Symposium syriacum 1972 (Orientalia Christiana Analecta, 197), Roma
1974, p. 439-456.

15 W. CURETON, The festal Letters of Athanasius discovered in an ancient
syriac version, London 1848.

K R. TONNEAU - R. DEVREESSE, Les homélies catéchétiques de Théodore
de Mopsueste (Studie e Testi, 145), Città del Vaticano 1949.

17 A. MAI, Spicilegium Romanum, t. IV, Roma 1840, p. LXXXVIII-XCVIII.
18 J.-P. MIGNE, PG 65, col. 841-850.
19 J.-B. CHABOT, "Trois homéhes de Proclus évêque de Constantinople éditées

pour la première fois dans la version syriaque d'après les ms. de la Bibl. Vaticane",
dans Rendiconti detta Reale Accademia dei Lincei, Classe di scienze morali, storiche
e filologiche, Serie V». Voi. V, Roma 1896, p. 178-197; C. MOSS, "Proclus of
Constantinople: Homily on the Nativity" dans Le Muséon, 42 (1929), p. 61-73.

20 J.-P. MIGNE, PG 18, col. 585-608.



L'APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 145

La première raison est que très souvent les manuscrits syriaques remontent

à une date beaucoup plus ancienne que celle des manuscrits grecs
qui contiennent les mêmes œuvres. Il ne faut pas oublier, en effet, qu'un
certain nombre de manuscrits syriaques remontent au VIe siècle,

quelques-uns même au Ve siècle (le plus ancien manuscrit daté, à ma connaissance,

porte un colophon de 41 l)a. Et il est bien difficile de trouver
actueUement un manuscrit grec antérieur au IXe siècle.

A simple titre indicatif, je rappeUerai que dans son Album de manuscrits

syriaques, explicitement datés, Hatch22 en a recueUU une soixantaine
antérieurs au IXe siècle, parmi lesquels une bonne partie à caractère

patristique.
Même lorsque les manuscrits syriaques ne sont pas matérieUement

antérieurs aux manuscrits grecs, Us représentent en traduction syriaque
un modèle grec forcément plus vieux qui permet de remonter au moins
indirectement à la date de la transmission manuscrite du texte grec lui-
même.

Il faut en outre ajouter que les traductions syriaques des époques
anciennes sont généralement d'une fidéUté très littérale à l'original grec,
qui peut aUer jusqu'au calque "mot à mot", et cette fidélité, cette proximité

du syriaque vis-à-vis du modèle, permet en bien des cas de choisir
entre deux variantes de la tradition textueUe grecque, quand Ü s'agit
d'établir le texte critique.

Il est vrai qu'en quelques cas la traduction syriaque peut s'éloigner de

son modèle grec non pas tant par maladresse technique ou incompétence
du traducteur, mais bien plutôt pour des questions d'ordre doctrinal.
Spécialement quand U s'agit d'œuvres touchant à la christologie, il peut
se faire que la traduction soit transformée en fonction du milieu où elle

sera utilisée : monophysite, ou nestorien. Mais même dans ce cas, la traduction

syriaque n'est pas dénuée d'intérêt, car elle permet justement de

faire voir comment le traducteur, en prenant sa distance par rapport à

l'original, refuse un concept ou une exphcation théologique, et rend sa

traduction, sur un point précis, conforme à la tradition de son école, ou
de sa tendance doctrinale.

En tenant compte de cette interprétation toujours possible, U demeure

quand même légitime de soutenir que la traduction syriaque sera d'un
grand secours au patrologue ou à l'éditeur de textes grecs, spécialement
quand U s'agit de déterminer les caractéristiques d'une famUle de manuscrits,

ou de choisir avec l'appui du syriaque entre plusieurs variantes du

21 C'est le manuscrit British Library additional 12150.
22 W.H.P. HATCH, An Album of Dated Syriac Manuscripts (Monumenta palaeo-

graphica vetera, Second Series), Boston 1946.



146 JOSEPH-MARIE SAUGET

texte grec. Je pourrais encore ici Ulustrer ces affirmations par une série

d'exemples. Je me contenterai de deux, pris à deux époques séparées

par une assez grande distance l'une de l'autre. La découverte de Charles

Johnston au British Museum de deux versions syriaques très anciennes des

Ve et VIe siècles du Traité sur le Saint Esprit de Basile de Cesaree23 est

restée célèbre. EUe permit, en effet, au savant anglais d'étabhr une excellente

édition du texte et d'assurer définitivement l'authenticité de cette
œuvre du grand docteur Cappadocien.

Tout récemment, Anne-Marie Malingrey, pour établir l'édition critique
du traité de S. Jean Chrysostome, Sur {'Incompréhensibilité de Dieu24, a

fait appel en de nombreux cas au témoignage d'une très ancienne version

syriaque de cette œuvre conservée dans un manuscrit de la British Library,
qui remonte au VIe siècle.

*
* *

3) Et j'en arrive ainsi au troisième point: l'utilité des traductions syriaques

pour assurer l'identité de l'auteur véritable d'une œuvre de paternité
douteuse.

Il n'est pas rare en effet que les lemmes, ou titres, transmis en tête de

la traduction d'une œuvre, aient conservé le nom authentique de son

auteur, alors que dans la tradition grecque cette même œuvre a été versée

dans le dossier d'un autre écrivain.
J'ai déjà rappelé à l'instant l'édition du Traité sur le Saint-Esprit de

BasUe de Cesaree. L'éditeur Johnston, devant discuter la question de la
véritable paternité basüienne un temps contestée, a trouvé un argument de

grand poids en sa faveur, dans l'attribution exphcite des anciennes versions

syriaques à l'évêque de Cesaree de Cappadoce.
Le problème de l'authenticité se pose non seulement pour des œuvres

de grande importance, mais aussi pour des productions littéraires plus
modestes, comme les lettres, ou comme les homéhes, et je touche ici à un

23 C.F.H. JOHNSTON, The book of saint Basil the Great, Bishop of Caesarea in
Cappadocia on the Holy Spirit. A revised text with notes and introduction, Oxford
1892; voir aussi l'édition récente de B. PRUCHE, Basile de Cesaree. Sur le Saint-
Esprit (Sources Chrétiennes, 17bis), Paris 1968, spécialement p. 15-37 (/. Authenticité:

2. Tradition indirecte).
24 T. I (Homélies I ¦ V), 2e éd. (Sources Chrétiennes, 28bis), Paris 1970,

spécialement p. 65, 76-79 (Histoire du texte: I. Tradition manuscrite); F. GRAFFIN -

A. MALINGREY, "La tradition syriaque des homéhes de Jean Chrysostome sur
l'incompréhensibUité de Dieu", dans EPEKTASIS, Mélanges patristiques offerts au
cardinal Jean Daniélou publiés par J. FONTAINE et Ch. KANNENGIESSER,
[Paris], 1972, p. 603-609.



L'APPORT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 147

problème délicat, étant donné l'abondance de la httérature homilétique.
Il me suffira de rappeler, par exemple, le "mare magnum" constitué en

grec par les homéhes pseudo-chrysostomiennes. Il a faUu à José de Aldama
tout un volume pour répertorier les homéhes qui se sont transmises
abusivement sous le nom de Jean Chrysostome25 pour leur donner davantage de

crédit grâce à l'attribution à un prédicateur de renom.
Sans prétendre que les traductions syriaques viennent apporter la clé

de toutes les énigmes, U faut toutefois reconnaître, surtout lorsqu'U s'agit
de versions anciennes, qu'il n'est pas rare que ceUes-ci aient conservé le

nom du véritable auteur. J'ai moi-même démontré récemment l'authenticité

proclienne d'une homéhe sur l'Ascension du Seigneur26 que la tradition

manuscrite grecque présente unanimement comme de Jean Chrysostome,

alors que le syriaque l'a transmise plus justement sous le nom de

Proclus de Constantinople.
Toujours pour ce qui regarde l'authenticité des œuvres douteuses, ou

même perdues, dans le texte original grec, l'apport des versions syriaques
se révèle encore de grande importance, bien que cette fois de manière
indirecte, quand il s'agit non plus de la transmission des œuvres elles-mêmes,
mais seulement de citations de ceUes-ci faites en d'autres lieux, avec une
référence explicite à l'auteur.

Cela arrive en particuher dans les coUections de "Chaînes", ou de Florilèges

exégétiques ou théologiques. A propos d'un verset ou d'un péricope
bibhque, on a recueUli et rassemblé les commentaires des divers auteurs, ou
bien encore à propos d'une formule doctrinale, on a mis bout à bout

l'opinion ou l'enseignement des principaux docteurs, et là encore le

syriaque n'a pas fini de nous apporter sa contribution, car dans ce domaine
des Florilèges et des Chaînes, tout le travaU est encore à peu près à faire.

*
* *

Je pourrais encore continuer ce qui semble peut-être un plaidoyer
trop optimiste ou exagéré en faveur d'une langue bien lointaine, mais

je crains d'abuser de votre attention en multipliant les exemples nécessaires

pourtant à l'Ulustration de mon propos.

25 J.-A. DE ALDAMA, Repertorium pseudo-chrysostomicum (Documents, études
et répertoires publiés par l'Institut de Recherche et d'Histoire des Textes, X), Paris

1965.
26 J.-M. SAUGET, "Une homéhe de Proclus de Constantinople sur l'Ascension de

Notre Seigneur en version syriaque", dans Le Muséon, 82 (1969), p. 5-33.



148 JOSEPH-MARIE SAUGET

Je ne veux pas ajouter de conclusion à ces quelques considérations, je
voudrais plutôt formuler un souhait, celui d'avoir réussi à attirer l'attention

et stimuler la curiosité sur toute une httérature, qui, comme j'en suis

profondément convaincu, continuera longtemps encore à nous fournir des

compléments sérieux à notre information sur la vie, la pensée et la culture
de l'Eglise des premiers siècles en Orient.


	L'apport des traductions syriaques pout la patristique grecque

