
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: L'Église et le monde en Matthieu 13, 36-43

Autor: Marguerat, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 111-129

L'ÉGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43*

DANIEL MARGUERAT

L'évangUe de Matthieu présente trois évocations tant soit peu détaUlées

du jugement eschatologique : la condamnation de ceux qui "disent :

Seigneur, Seigneur!" (7,21-23), la seconde partie de l'interprétation de la

parabole de l'ivraie dans le champ de blé (13,4043), ainsi que la célèbre
scène dans laqueUe le Christ-FUs de l'homme sépare l'humanité à l'instar
du berger distinguant les brebis des boucs (25,3146). Le premier texte
s'inscrit sans nul doute dans la polémique contre les faux-prophètes
(7,15-20), et reflète un affrontement interne à la communauté matthéenne

'. L'interprétation des deux autres péricopes s'avère moins aisée ;

l'exégèse se trouve en effet placée devant une alternative: le thème du

jugement est-U appliqué à l'église de Mt2, relevant en ce sens de la parénèse
ecclésiale, ou le rédacteur de l'évangUe veut-U évoquer un jugement universel

atteignant indifféremment l'Eglise et le monde? En d'autres termes, la
visée matthéenne est-elle d'ordre ecclésiologique ou d'ordre universaliste?

L'enjeu théologique de cette alternative se révèle lorsqu'elle est replacée
dans la perspective du premier évangue dans son ensemble. C'est en réalité,
fondamentalement, le statut de l'éthique matthéenne qui se trouve mis

en discussion3. Dans la thèse universaliste, l'éthique tend à édicter les

normes destinées à régir le comportement de l'homme — l'éthique
chrétienne étant dès lors invitée par Mt à se reconnaître dans le comportement
fraternel exigé de tout homme (25,3146). Mais cette interprétation mérite
d'être interpelée par la christologie : qu'en est-U du rapport constamment
établi par Mt entre l'obéissance à la Loi et la confession du croyant au
Christ4? A l'inverse, la thèse ecclésiologique soutient que Mt 13,4043 et

* Cet article reprend, de manière revue et corrigée, quelques éléments de notre
Mémoire de recherche de troisième cycle : La nouveauté eschatologique dans le bas-
judaïsme palestinien et dans l'évangile selon Matthieu (1975, 276 p.). Ce Mémoire a
été défendu et déposé auprès de l'Institut des Sciences Bibliques de la Faculté de
théologie de l'Université de Lausanne.

1 Cf. E. SCHWEIZER, "Gesetz und Enthusiasmus bei Matthäus", dans Beiträge
zur Theologie des Neuen Testaments, Zurich 1970, p. 62-65.

2 Ici et dans la suite, nous abrégeons Matthieu en Mt.
3 Nous entendons par là que l'analyse des péricopes incriminées ne peut être

accomplie isolément, mais doit au contraire les situer au sein de la cohérence théologique

qui a présidé à la rédaction du premier évangile ; la question du sens primitif de
ces textes peut demeuier hors de la discussion. Par le terme d'éthique matthéenne,
nous désignons la conception particuhère que Mt se fait du comportement du croyant
et qu'il met en œuvre dans son travail rédactionnel.

4 Cette objection sera développée dans la suite de notre article (p. 120-123).



112 DANIEL MARGUERAT

25,3146 ne sauraient promulguer une éthique universeUe dont la norme
décisive ne résiderait pas dans la relation du croyant au Christ. L'éthique
matthéenne est inscrite dans une visée ecclésiologique, en ce sens qu'elle
s'adresse à une communauté et définit la foi chrétienne en termes de

comportement concret et fraternel. Cette conception se heurte toutefois
au cadre universel dans lequel Mt évoque le jugement eschatologique, dans

les deux péricopes que nous avons citées.

L'alternative, ainsi définie, peut-eUe être résolue ou modifiée dans ses

termes? Un texte requiert à cet égard une attention particuhère: la parabole

de l'ivraie (13,24-30), et singulièrement l'interprétation que lui donne

Mt en 13,3643. La relation entre l'Eglise et le monde s'y trouve en effet
problématisée par la présence active du mal, à laqueUe est confrontée la

communauté matthéenne ; son interrogation est formulée par les serviteurs
de la parabole (13,27): l'instauration du royaume est-eUe compatible
avec la présence d'ivraie dans le champ de blé

La signification de cette question est précisément sujette à caution.
Pose-t-eUe en termes généraux le problème de l'existence du mal dans le

monde, ou reflète-t-eUe le désarroi de l'église de Mt devant la coexistence
de bons et de mauvais en son propre sein? Pour reprendre les termes du

débat, la parabole soulève-t-elle un problème d'ordre universel-éthique ou
d'ordre ecclésiologique? La discussion exégétique se cristallise sur
l'interprétation de la notion de "royaume du Fus de l'homme", en 13,41s. Nous

nous proposons d'intervenir sur ce point controversé de la recherche

matthéenne; notre conclusion esquissera une comparaison critique avec

quelques courants du bas-judaïsme.

I

La parabole de l'ivraie a été insérée par Mt, à partir de sa tradition

propre, dans le discours parabolique que lui transmettait Marc ; sa pointe
réside dans une exhortation à la patience (13,30)6: le déracinement de

l'ivraie dans le champ porterait également atteinte au blé. Le dialogue, qui
constitue le centre de la parabole, débouche dans un refus catégorique

5 Nous préciseions plus bas les données de la discussion. Sur l'état de la question
jusqu'en 1972, voir J. DUPONT, "Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des

paraboles", dans L'Evangile selon Matthieu. Rédaction et théologie, éd. par M. Didier
(BEThL 29), Gembloux 1972, p. 224-227.

6 Un accord repose sur cette interprétation (voir par ex. J. JEREMIAS, Die Gleichnisse

Jesu, Göttingen 19657, p. 224). Nous n'abordons pas la question de l'authenticité,

par ailleurs foit probable, de la parabole; 13,24-30 trouve un parallèle bref
dans l'Év. Thomas 57.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,3643 113

opposé par le maître à l'initiative des serviteurs (v. 29) ; sa réponse dévoUe

dans leur démarche une tentative d'anticipation du jugement eschatologique

(v. 30) 7. Par aUleurs, le passage du récit parabolique à son interprétation

est caractérisé par un notable glissement de sens : la pointe du récit8

et, plus largement, la problématique de l'anticipation ne sont pas reprises
aux v. 3643. Dans la mesure où eUe se meut dans des catégories traditionnelles,

la parabole de l'ivraie — U importe de le relever — nécessite moins
une explication qu'une application de sa thématique fondamentale (la
coexistence de bons et de mauvais) à la situation de la communauté
matthéenne ; de fait, l'interprétation se présente formellement comme une
réponse de Jésus à la demande, que lui adressent les disciples, d'élucider le

sens de la parabole à leur égard (13,36) 9.

L'interprétation de l'ivraie (13,3643) relève incontestablement de

l'activité httéraire de Mt, signalée par une accumulation de termes et de

constructions qui lui sont spécifiques10. La composition du texte manifeste
toutefois des tensions structurelles entre ses deux parties principalesu.
L'introduction (v. 36-37a) et un logion conclusif (v. 43b) encadrent en
effet deux sections fort différentes: a) une sorte de lexique (v. 37b-39)
dote sept termes importants de la parabole d'une équivalence dans le

langage apocalyptique ; cette procédure allégorisante est usitée aussi bien
dans le rabbinisme (interprétation de paraboles) que dans la tradition
apocalyptique (explication de visions) ; nous nous trouvons donc ici en

présence d'un genre littéraire déterminé, le catalogue explicatif12, qui
prélude à une lecture aUégorique du récit ; b) au style stéréotypé du lexique
succède une petite apocalypse, qui décrit de manière evocatrice le destin
final des mauvais (v. 4142) et présente en antithèse le salut des justes dans

le royaume de leur père (v. 43a). La transition d'une séquence à l'autre est

7 Le jugement eschatologique est signifié sans ambiguïté, au v. 30, à l'aide des
catégories métaphoriques traditionnelles de l'apocalyptique vétérotestamentaire-
juive: la moisson (cf. F. HAUCK, dans ThWNT III, p. 133) et la punition par le feu
(cf F. LANG, dans ThWNT VI, p. 935ss). Voii Mt 3,10.12; 5,22; 7,19; 13,50;
18,8s; 25,41.

8 R. BULTMANN, Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 29),
Göttingen 19646, p. 203.

9 La tension avec 13,11 tévèle la structure dialectique de la connaissance des

disciples, à la fois don et objet de la parénèse.
10 J. JEREMIAS l'a minutieusement démontré (Die Gleichnisse Jesu, p. 81-83).

Si plusieurs concepts attestent l'origine tardive du texte (ibid., p. 79s), la reprise d'un
donné prématthéen demeuie dans le domaine de l'hypothèse probable.

" Pour la suite, voir M. DE GOEDT, "L'explication de la parabole de l'ivraie
(Mt XIII, 36-43)", dans RB 66 (1959), p. 39-44 et W. TRILLING, Das wahre Israel
(StANTlO), 19643, p. 125s.

12 J. JEREMIAS, "Die Deutung des Gleichnisses vom Unkraut untei dem Weizen
(Mt XIII, 3643)", dans Neotestamentica et patristica, Festschrift O. Cullmann,
Leiden 1962, p. 62.



114 DANIEL MARGUERAT

assurée par le v. 40, qui a pour fonction de rappeler la fin du récit
parabolique (13,30b) dont l'apocalypse constitue l'interprétation allégorique.

L'adéquation du lexique à l'apocalypse n'est pas évidente. Le premier
considère en effet l'ensemble de la parabole et déchiffre allégoriquement
l'identité de ses protagonistes (à l'exception des serviteurs), l'objet du litige
(blé et ivraie) et le cadre spatio-temporel ; l'action des semaUles et le temps
de la maturation sont avant tout pris en considération, alors que la moisson

n'est mentionnée qu'en conclusion (13,39b). L'apocalypse, à l'inverse,
se situe exclusivement au temps de la moisson et témoigne d'un intérêt
intensif pour le châtiment infligé à l'ivraie (13,41s). La tension littéraire
relevée entre les deux parties se double ainsi d'une disparité thématique.

L'interprétation de la notion problématique de royaume du Fils de

l'homme doit être située dans le cadre de cette tension. Le lexique identifie
le champ, cadre spatial du récit parabolique, au monde (/côauoç, v. 38) ;

or selon l'apocalypse, c'est de son royaume (ßamXeia aôroû, v. 41) et non
du monde que le FUs de l'homme expulsera, par la médiation de ses anges,
les fauteurs de scandale. S'U ne fait pas de doute que le titre de FUs de

l'homme désigne ici Jésus en tant que Juge daniélique a, queUe entité
recouvre concrètement sa ßaaikeial Dans la mesure où elle est différenciée
du royaume de Dieu où "brûleront" les justes (v. 43), cette expression ne

peut que désigner une grandeur présente et terrestre dans laquelle coexistent

fils du royaume et fils du Malin, réalité transitoire destinée à être
relayée par le royaume eschatologique M.

Une interprétation de type universaliste-éthique, défendue dernièrement

par A. Vögtle 15, identifie le royaume du Fils de l'homme au monde

(v. 38), au nom de la cohérence du texte: c'est dans le KOapoç, théâtre des

semaUles concurrentes du Fils de l'homme et du diable (v. 37b, 39a), que
le Christ-FUs de l'homme instaurera le jugement eschatologique. Elle est

affrontée à une interprétation ecclésiologique, développée notamment par

13 H. E. TOEDT, Der Menschensohn in der synoptischen Ueberlieferung, Gütersloh

1963 2, p. 64s. Une utilisation rédactionnelle de motifs originaires de Dan 7,13s
est également attestée en Mt 16,27s; 19,28 ; (25,31).

14 L'expression "royaume du Fils de l'homme" ne désigne donc ni le royaume de
Dieu (R. BULTMANN, Die Geschichte der synoptischen Tradition, p. 203 note 1),
ni le royaume messianique (W. O. WALKER, "The Kingdom of the Son of Man and
the Kingdom of the Father in Matthew", CBQ 30 (1968), p. 579).

15 "Das chiistologische und ekklesiologische Anliegen von Mt 28,18-20", dans
Studia Evangelica II (TU 87), Berlin 1964, p. 286-293. Cette interprétation a été
reprise par J. DUPONT, "Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles",
p. 223-229; E. SCHWEIZER, Matthäus und seine Gemeinde (SBS 71), Stuttgart
1974, p. 24s, 39s ; H. FRANKEMOELLE, Jahwebund und Kirche Christi (NTA 10),
Münster 1974, p. 244, 271 note 31 ; J. D. KINGSBURY,Matthew: Structure, Christo-
logy, Kingdom, Philadelphia 1975, p. 117, 143.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,3643 115

G. Bornkamm16, qui argumente à partir du titre christologique de Fus de

l'homme: s'U s'agit de Jésus, son royaume terrestre ne peut être que
l'Eglise, d'où seront exclus les fauteurs de scandale. On perçoit l'enjeu
ecclésiologique de cette divergence: le statut de l'église matthéenne à

l'égard du monde est perçu de manière très différente de part et d'autre 17.

La perspective universaliste discerne, ici comme en Mt 25,3146, la
proclamation des normes éthiques du jugement qui s'exercera sur tous les
hommes "indépendamment de leur appartenance à la communauté
chrétienne"18; de l'autre côté, c'est précisément la communauté chrétienne
qui est au centre de la préoccupation de Mt et qui est appelée à se reconnaître

comme un "corpus mixtum" constitué de bons et de mauvais en
marche vers la séparation eschatologique K.

La difficulté exégétique provient du caractère isolé de cette expression
chez Mt ; la seule autre mention du "royaume du FUs de l'homme" (Mt
16,28) revêt en effet un sens indubitablement eschatologique (voir aussi

20,21). Nous sommes donc renvoyés au contexte étroit de l'interprétation
de l'ivraie et au contexte large de la théologie matthéenne pour en déchiffrer

la signification.

II

Notre démarche interprétative se développera en 6 points.
1. La tension littéraire et thématique relevée entre les deux parties du texte
(13,37-39 et 40-43) pose en premier lieu leproblèmedeleurrelationfonction-
nelle et celui de la cohérence interne de l'ensemble. Qu'en est-U des "définitions"

du lexique dans l'apocalypse? Les trois équivalences relatives au

jugement (le FUs de l'homme, la fin du temps20 et les anges) sont réutUi-
sées ; une disparaît (le diable) et trois sont abandonnées au profit d'une

16 "Enderwartung und Kirche im Matthäusevangelium", dans G. BORNKAMM, G.

BARTH, H. J. HELD, UeberlieferungundAuslegung im Matthäusevangelium (WMANT
1), Neukirchen 1968 5, p. 17, 40s. A l'inventaire établi par J. DUPONT ("Le point
de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles", p. 224 note 7), on peut ajouter
C. COLPE, dans ThWNT VIII, p. 464 note 414.

17 La difficulté de la thèse universaliste repose dans la différenciation qu'elle
instaure entre le royaume cosmique de Jésus (le monde-royaume du Fils de l'homme)
et l'Eglise. La thèse ecclésiologique, quant à elle, est appelée à rendre compte de
manièie satisfaisante du glissement qu'elle postule au sein du texte entre le KÓopos
(v. 38) et l'Eglise-toyaume du Fils de l'homme (v. 41).

18 J. DUPONT, "Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles",
p. 226.

19 G. BORNKAMM, "Enderwartung und Kirche im Matthäusevangelium", p. 17.
20 awréXeia toì alwvoq (Mt 13,39.40.49; 24,3; cf. 28,20) représente plutôt la

fin de l'histoire que la "fin du monde" (traduction TOB).



116 DANIEL MARGUERAT

nouveUe formulation (le monde, les füs du royaume et les fUs du Malin).
Le paraUèle que reçoivent les v. 41s en 13,49s, ainsi que la formulation du

V.43 reprise de Dan 12,3 Th., confirment l'indépendance terminologique de

l'apocalypse à l'égard du lexique. Ce dernier ne saurait donc être réduit à

la fonction de préparation des versets suivants21. Les deux parties se

présentent bien plutôt comme deux interprétations successives22 du récit

parabolique : la première, centrée sur l'événement des semaUles, est relayée

par la seconde qui thématise la séparation eschatologique. La cohérence

régissant l'ensemble du texte ne réside donc pas dans l'équivalence de la

terminologie du lexique à celle de l'apocalypse, mais dans leur commune
problématique : la coexistence de bons et de mauvais en un même espace ;

cette mixité, considérée dans le temps présent des semailles (v. 37-39),
trouve sa résolution eschatologique dans le jugement (v. 4043). On ne

peut donc arguer de la cohérence du texte pour conclure à l'identification

du KOopoç et de la ßaaiXeia du FUs de l'homme 23.

2. Le lexique interprète la parabole à partir de l'expérience missionnaire
de l'église matthéenne ; la catégorie des semaUles et de la semence le signifie
de manière univoque M. Par le terme de KÔopoç (le monde des hommes,
l'humanité25), l'église de Mt dévoUe l'universalité de son horizon missionnaire.

A. Vögtle a rapproché à juste titre ces versets de Mt 28,18s, où
l'autorité universeUe du Christ élevé légitime l'extension missionnaire à

toutes les nations26. Mais si la situation post-pascale est effectivement
présupposée de part et d'autre, U ne convient pas d'induire la problématique

christologique du manifeste de Mt 28 dans le lexique: le nóopoc,

n'apparaît au v. 38 ni comme la réalité soumise à la domination de l'Elevé,
ni comme le lieu du jugement ; U représente bien plutôt l'espace dans

lequel se déploie la mission, le lieu géographique de l'Eglise. Il convient
toutefois de relever — et cela ne nous semble pas avoir été suffissamment le

21 Avec W. TRILLING, Das wahre Israel, p. 125.
22 La particule matthéenne oiv (v. 40) précise le sens de cette succession: une

conséquence à tirer de ce qui précède. L'apocalypse succède au lexique en tirant,
au niveau du jugement de la fin des temps, les conséquences de la situation qu'évoque
ce dernier.

23 Contre A. VOEGTLE, "Das christologische und ekklesiologische Anliegen von
Mt 28,18-20", p. 287s.

24 Le thème des semailles est une métaphore usuelle de la littérature vétérotesta-
mentaire-juive, exprimant le don créateur et salutaire de la parole de Dieu à son
peuple. Cf. Jer 2,21 ; 31,27. Os 2,25.4 Esdr 4,31 ; 8,6 ; 8,41 ; 9,31. 1 Hen 62,8. Etc.
(G. QUELL et S. SCHULZ, art. onépua, dans ThWNT VII, p. 538ss). Voir aussi
Mt 13,3-9. 18-23!

25 KÓopiK a le même sens en Mt 5,14 ; 18,7 ; 26,13 (H. Sasse, dans ThWNT III,
p. 890). Cet horizon universel est dépourvu de toute référence positive ou polémique
à l'égard d'Israël (autrement : R. WALKER, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium
(FRLANT 91), Göttingen 1967, p. 95).

26 "Das christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt 28,18-20", p. 290s.



L'ÉGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 117

cas jusqu'ici — la relation instaurée par le lexique entre la mission et la
situation de mixité: c'est précisément dans l'accomplissement de son
travaU missionnaire que la situation problématique de mixité s'est imposée
à la communauté matthéenne. Cette situation, ainsi l'interprète le lexique,
trouve son origine non dans une déficience humaine, mais dans une
intervention satanique conjointe aux semaUles du FUs de l'homme. Le motif
des semaUles sataniques ne se réfère pas au refus de la prédication
chrétienne 27

; U doit rendre compte de la situation de mixité survenue dans le

cadre de l'extension missionnaire universelle de la communauté de Mt.
3. Notre texte est un témoin important de la christologie matthéenne du
Fils de l'homme, dans la mesure où ce titre apparaît aux v. 37 et 41 revêtu
de deux sens différents tout en relevant de la même couche rédaction-
neUe28. Qu'en est-U de l'utUisation rédactionneUe de "Fus de l'homme"
dans le premier évangue? 13,41 s'affilie sans conteste à la forte accentuation

de la figure du juge daniélique (10,23 ; 19,28; 24,30.30; 25,31 ; cf.
16,27). Dans les autres cas, qui constituent une minorité, Mt a inséré ce

titre pour désigner Jésus dans son activité terrestre (16,13) ou sa destinée
souffrante (26,2) ; on peut y rattacher 13,37, où Jésus est désigné en tant
que prédicateur agissant au travers de l'entreprise missionnaire de l'église
matthéenne29. Certes Mt reconnaît une autorité cosmique au Fils de

l'homme, mais précisément toujours "lors du renouveUement de toutes
choses" (19,28), "à la fin de l'histoire" (13,40; 24,3) ou lors de son retour
(25,31 ; 16,28); si l'autorité cosmique du Fus de l'homme appartient à

l'éon futur et non à l'éon présent, sa ßaaiXeia terrestre en 13,41 ne peut
être reconnue dans le kóctjuoc. Colpe a mis en évidence la synthèse opérée

par Mt dans la polysémie du titre "Fils de l'homme" et son identification
statique avec Jésus, considéré à la fois comme le Terrestre, le Seigneur de

l'Eglise, et le Juge de la fin des temps30 ; l'invocation matthéenne nvpie31

confirme toutefois que l'identification du Jésus terrestre-élevé et du Juge
futur ne tend pas à la confusion de ces fonctions. La double mention de

"FUs de l'homme" ici rend compte à la fois de cette identité et de cette
différenciation.

27 La terminologie de la persécution (Mt 10) est ici absente.
28 C. COLPE, dans ThWNT VIII, p. 464 et note 414.
29 Si l'objection de A. Vögtle à H. E. Tödt est pertinente, en ce sens que le Fils

de l'homme du v. 37 ne peut être identifié au Teriestie à l'exclusion de l'Elevé ("Das
christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt 28,18-20", p. 290s), il n'en
demeure pas moins que le lexique ne se prononce pas sur l'autorité de Jésus à l'égard
du kóohos.

30 Dans ThWNT VIII, p. 465.
31 G. BORNKAMM, "Enderwartung und Kirche im Matthäusevangelium", p. 39 ;

F. HAHN, Christologische Hoheitstitel (FRLANT 83), Göttingen 19744, p. 85s,
96-100.



118 DANIEL MARGUERAT

L'interprétation universaliste se réfère notamment à 16,27 et 25,32

pour relever l'intérêt de Mt à l'égard du contexte universel du jugement
eschatologique32. Si cette observation est pertinente, eUe appeUe
néanmoins deux remarques: a) l'annonce ou la menace du jugement universel
sont toujours adressées par Mt aux disciples, donc à sa communauté ;

16,27 s'applique à la "suivance" 33 du Christ dans la souffrance (16,24) et
l'auditoire du discours de Mt 24-25 est constitué par les disciples (24,3).
Le thème du jugement ne ressortit pas à la prédication missionnaire, mais
à la parénèse communautaire ; l'interprétation de l'ivraie n'échappe pas
à la règle : sa destination exclusive aux disciples est soulignée par le renvoi
des foules (13,36)35. b) Le recours à l'universalité du jugement ne peut
légitimer la notion d'une autorité cosmique du FUs de l'homme dans

l'éon présent, en 13,4136. Par aUleurs, la visée propre à Mt 25,31-46 ne
saurait être abusivement transférée sur 13,4043 ; alors que l'universalité du

jugement s'inscrit en conformité avec l'horizon du discours apocalyptique
de Mt 24 et la parénèse de la vigUance qui en est issue, 13,40-43 applique
les catégories du jugement au royaume terrestre du Christ-FUs de l'homme
dans lequel la coexistence des bons et des mauvais est ressentie de manière

problématique.
4. Parallèlement à kóctuoc, deux autres équivalences du lexique font l'objet
d'une réinterprétation ; dans ces deux cas, et le fait peut être considéré

comme capital, la reformulation vise à transférer l'expression antérieure dans

des catégories éthiques. La réinterprétation de "fils du Malin" (13,38) en

navra rà oKàvôaika Kai rot)ç uoioüvTaq tt\v avopiav (13,41) évoque la

terminologie de Sophonie 1,3 dans certaines traditions manuscrites37; elle fait
également intervenir deux concepts spécifiquement matthéens: onavbakov

32 Mt 16,27: "Il rendra à chacun". 25,32: "toutes les nations".
33 Nous traduisons par ce terme l'expression allemande Nachfolge.
34 G. BORNKAMM ("Enderwartung und Kirche im Matthäusevangelium", p. 13-

21) l'a fort bien démontré au niveau de l'ensemble de l'évangile, et singulièrement
dans le cadre des discours matthéens.

35 Le double auditoire de 13,1-3, réduit en 13,10, est définitivement lelayé par le
cercle des disciples au v. 36 ; cette incohérence, dans laquelle se manifeste la tension
avec le donné traditionnel de Marc 4, n'infirme pas le caractère d'instruction
communautaire de Mt 13: le thème de la compréhension (13,10-23) et la parénèse du
jugement (13,24-30.3643.47-50) sont appliqués et destinés à la communauté.

36 Contre A. VOEGTLE, "Das christologische und ekklesiologische Anliegen von
Mt 28,18-20", p. 292.

37 La difficulté de la tradition manuscrite de Soph 1,3 (M. DE GOEDT, "L'explication

de la parabole de l'ivraie", p. 46) fait attribuer la seconde partie de l'expression

au Ps 37 (36),1 (tovç novoûvraç tt)i> avoßlav; cf. Ps 6,9 et Mt 7,23) ou encore à

Mal 3,19 (DE GOEDT, p. 46s). La présence de oKdvSaXov et d'avoßla, termes
techniques matthéens (voir note suivante), doit toutefois donner la préférence méthodologique

à une recherche synchronique plutôt que diachronique.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 119

et àvopia38. onàvòakov désigne ici exceptionnellement des hommes, les

fauteurs de scandale39, et la «at doit avoir valeur explicative: le scandale

consiste à accomplir concrètement (7rotéco) Yâvopia, à transgresser la Loi.
QueUes personnes sont-eUes ici visées?

La triple mention de oKdvodkov en 18,7 retient l'attention à cet égard :

le scandale y apparaît comme une réahté inhérente au monde (tw nooptol)
et liée inéluctablement à l'existence de la communauté dans le monde ;

mais la lamentation prophétique redouble (ttXtjv oùa[) pour frapper
l'homme qui s'est rendu participant de sa venue40. Le contexte 18,6-9 ne
laisse subsister aucun doute quant au cadre intra-ecclésial dans lequel Mt
situe le scandale41: la malédiction atteint le croyant qui introduit dans la

communauté le scandale en causant la chute de l'un de ses frères, en lui
faisant perdre la foi (18,6) ; la gravité du scandale est telle que la mutilation

personnelle lui est préférable (18,8s). Si la réalité cosmique du scandale

est reconnue42, son caractère menaçant est perçu en tant qu'U intervient

à l'intérieur de la communauté et qu'un frère en est le porteur. En

13,41, ondi>8a\oi> doit se référer de la même manière à une situation de

tension ecclésiale ; en quoi ces fauteurs de scandale causent-Us la perte de

la foi auprès de certains frères? La clausule qui suit le précise.

Excepté 23,28 où elle est appliquée aux pharisiens, Yâvopia caractérise

polémiquement l'attitude de ceux qui réalisent des miracles (7,23) mais

n'accomplissent pas la volonté du Père (7,21), ou l'action des faux-prophètes

qui aboutit au gel de l'amour fraternel (24,11s). Conformément à

son sens vétérotestamentaire, Yâvopia représente chez Mt le concept
antithétique de la "justice" (SiKaioowr?)43 ; l'iniquité est stigmatisée comme
une non-pratique (7,21 ; 13,41) de la Loi, teUe qu'elle a été interprétée
par le Christ matthéen à l'aide du principe herméneutique du primat du

commandement d'amour (24,12). Les fauteurs de scandale causent donc la

perte de leurs frères, dans la mesure où Us transgressent la Loi et par là le

38 oKdvSaKov: Mt 13,41; 16,23; 18,7. avopla: Mt 7,23; 13,41; 23,28; 24,12
(terme propre à Mt dans les évangiles).

39 G. STAEHLIN, dans ThWNT VII, p. 346.
40 18,7 trouve donc sa pointe non dans une lamentation devant la fatalité des

scandales, mais dans une menace de type apocalyptique à l'endroit des frères qui font
du scandale une réalité présente et menaçante à l'intérieur de la communauté. Notons
qu'en 13,41 et en 16,23, l'origine satanique du scandale est reconnue.

41 W. TRILLING, Das wahre Israel, p. Ill ; E. SCHWEIZER, Matthäus und seine
Gemeinde, p. 110.

42 La structure de 18,7 confirme notre interprétation de la relation du lexique à

l'apocalypse: la menace, qui réside dans une réalité cosmique (18,7ab), est appliquée
à la communauté (18,7c).

43 Pour l'AT, cf. W. GUTBROD, dans ThWNT IV, p. 1077s. L'antithèse matthéenne

de la SiKatoaùv-n et de Vàvonia se vérifie en 23,28 et dans l'opposition de 7,21
(voir 5,20) à 7,23.



120 DANIEL MARGUERAT

centre même de l'enseignement du Christ pour Mt. Ce terme, on le sait,
a permis à G. Barth de formuler la thèse devenue classique du double front
polémique de l'évangUe de Mt44. Pour ne pas dépasser les limites de cet

article, U nous suffit de constater ici que, tout comme OKàvôaXov,âvopia
est utuisé par Mt pour désigner des chrétiens et polémiquer contre une foi
qu'U juge déviante ; puisqu'Us constituent l'antithèse des "justes", on peut
en conclure que l'opposition entre les deux groupes de croyants trouve son

ipoint de cristaUisation dans la compréhension de la Loi4S. Dans tous les

cas, c'est à l'intérieur de la communauté que Mt déchiffre l'identité des fils
du Malin — et non dans l'espace indéterminé du monde.
5. Les fils du royaume46 seront reconnus lors du jugement comme les

ôucaioi. Cette réinterprétation nous rend attentifs au logion parénétique
conclusif: "entende, qui a des oreiUes!" (13,43). Quel est l'objet de la

parénèsel En reconnaissant dans la communauté les destinataires de

l'interprétation de l'ivraie, on peut à bon droit conclure que la situation
de la communauté nécessite une parénèse ; si Mt ne discernait pas le

caractère de corpus mixtum de son église, l'exhortation qu'U lui adresse ne
serait-eUe pas inadéquate?

D'autre part, la "justice" dans l'évangUe de Mt ne saurait être disjointe
de la christologie ; en tant qu'accomplissement de la volonté de Dieu,
elle constitue en effet à la fois la caractéristique de Jésus dans sa destinée

terrestre et celle des disciples ; or la justice à laqueUe les disciples sont

appelés se réalise dans la "suivance" de Jésus47. En conférant aux fils du

royaume l'identité eschatologique de "justes", Mt ne peut envisager
d'autres personnes que les croyants auxquels s'adresse l'interprétation de

44 "Das Gesetzesverständnis des Evangelisten Matthäus", dans G. BORNKAMM,
G. BARTH, H. J. HELD, Ueberlieferung und Auslegung im Matthäusevangelium
(WMANT 1), Neukirchen 1968 5, p. 69s, 149-154. L'identité du groupe combattu pai
Mt à l'intérieur de sa communauté, si elle demeure peu claire, se caractérise toutefois
non par l'antinomisme mais par l'enthousiasme (avec E. SCHWEIZER, "Gesetz und
Enthusiasmus bei Matthäus", dans Beiträge zur Theologie des Neuen Testaments,
Zurich 1970, p. 53-58).

45 Contre H. FRANKEMOELLE, Jahwebund und Kirche Christi, p. 285,qui retire
à 1'a.voßta. sa référence à la loi pour y voir la désignation du péché ou de l'impiété.
S'il est juste de reconnaître que ce terme n'a pas chez Mt, ni dans la LXX, le sens

rabbinique de l'infraction à la loi, s'il ne s'agit donc pas de surévaluer ce terme dans
un sens nomiste, son caractère d'antithèse à lajustice indique que Mt le compiend en
référence avec sa compréhension de la volonté de Dieu caractérisée par la
réinterprétation de la loi (le contexte de Mt 7 et Mt 23 est impératif à ce sujet

46 II convient de lire ici le royaume des cieux (8,12) et non celui du Fils de
l'homme. Les fils du royaume ne sont précisément pas identifiés aux disciples (contre
R. WALKER, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, p. 100 et note 102).

47 L'interdépendance du concept de "justice" et de la christologie chez Mt a été
mise en évidence en particulier par G. BORNKAMM, "Enderwartung und Kirche im
Matthäusevangelium", p. 26-28, 33-35.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 121

l'ivraie ; la justice dans l'évangUe ne saurait être réduite à une norme
éthique générale, disjointe de la christologie et de l'appartenance concrète
au groupe de ceux qui "suivent" Jésus.48 Or c'est à cette conclusion

qu'aboutit inévitablement l'interprétation universaliste-éthique49 ; eUe

rencontre sur ce point, dès lors, son objection décisive.
6. La tension entre les deux parties du texte demande encore à être levée.
Ce glissement du lexique, centré sur la mission universelle, à l'apocalypse,
orientée vers la séparation eschatologique de la communauté, trouve-t-U

un écho dans l'évangUe? Disons tout d'abord que la parenté de notre
parabole avec ceUe du filet (13,47-50) ne se limite pas à la terminologie
apocalyptique (13,41s et 49s); le lancer du filet et son rassemblement

€K navra; yévoiK Ulustrent d'une manière semblable le rassemblement
missionnaire de l'Eglise et la composition hétéroclite de la communauté

qui en est issue. La situation ecclésiale reflétée par la version matthéenne
de la parabole de l'invitation au festin (22,1-14) nous paraît présenter
également de fortes affinités avec notre texte. L'accumulation rédactionnelle

des termes décrivant aux v. 9-10 le rassemblement de la communauté50

révèle l'intention de décrire une "église de masse"51, un corpus
mixtum ("mauvais et bons" 22,10) créé par l'offre universeUe du salut52.

A la suite du refus réitéré de l'invitation par Israël (22,3-6), la mission
étendue aux païens a en effet provoqué un rassemblement d'une ampleur
sans précédent (22,10b). La mixité est ainsi le revers de l'ouverture de la
communauté matthéenne aux païens. La parénèse du jugement, que Mt
fait intervenir par l'adjonction d'un fragment parabolique (22,11-13)53,
doit donc permettre à l'église de gérer les conséquences de son extension
à toutes les nations: sa situation de corpus mixtum.

48 En affirmant que "la question essentielle aux yeux de l'évangéliste n'est pas de
savoir si l'on est chrétien ou si on ne l'est pas, si l'on appartient à l'Eglise ou non,
mais plus largement si l'on accomplit la volonté du Père céleste ou si l'on pratique
Vavoßia" ("Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles", p. 229),
J. DUPONT pose une alternative non pertinente ; Mt ne vise pas à définit une norme
de justice valable pour croyants ou non-croyants, mais à décrire la foi et l'obéissance
du disciple (dans ce contexte, voir 12,48-50 et 13,10-17).

49 J. ZUMSTEIN a perçu l'aporie sur laquelle débouche cette interprétation (La
condition du croyant dans l'évangile selon Matthieu (Orbis Bibl. et Orientalis 16),
Fribourg (Suisse) et Göttingen 1977, p. 191s).

50 "Les carrefours des chemins", "tous ceux que vous trouverez", "rassemblèrent
tous ceux qu'ils trouvèrent", "mauvais et bons", "la salle de noce fut remplie"
(22,9s).

51 Selon l'expression de W. TRILLING, "Zui Ueberlieferungsgeschichte des
Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1,14", dans BZ 4 (1960), p. 259.

52 L'universalité est impliquée dans la notion de 5té£oS(K (W. MICHAELIS, dans

ThWNTV,p.69,112).
53 L'attribution à un stade prématthéen de l'adjonction de 22,ll-13a aux v. 1-10

ne convainc pas (contre F. Hahn, "Das Gleichnis von der Einladung zum Festmahl",
dans Verborum Veritas, Festschrift G. Stählin, Wuppertal 1970, p. 78).



122 DANIEL MARGUERAT

Cette perception de la problématique ecclésiale matthéenne doit nous
permettre de saisir le rapport du lexique à l'apocalypse. L'ensemble du

texte (13,3743) est le dépôt d'une réflexion théologique sur la coexistence

des bons et des mauvais dans l'église de MtM ; le lexique élucide l'origine

de cette situation, l'apocalypse lui succédant (ovv) au titre d'application

parénétique à l'intention de la communauté.
La mixité trouve son origine dans l'action satanique concurrente à

ceUe de Jésus ; ce dualisme est devenu constitutif de la communauté des

croyants, telle qu'eUe a été créée et rassemblée par la mission ouverte au
KOapoç : en elle coexistent des hommes aux appartenances antithétiques,
les uns du diable, les autres du royaume55. La gravité de cette situation est

ainsi mise en évidence : les fauteurs de scandale, à l'intérieur de l'Eglise, ne
sont autres que des sujets sataniques. La séparation eschatologique de ces

deux catégories reste toutefois la prérogative de Dieu (24,30): le dualisme
est une condition indépassable de l'Eglise. L'application parénétique n'en
va pas moins préciser l'identité de ces deux catégories de croyants, et signifier

par là quels seront les critères du jugement, âvop'ta et Socaioç relèvent
de la thématique de la Loi ; le juge eschatologique confirmera donc
l'interprétation de la Loi par le Christ matthéen. L'enjeu christologique de la

double mention du titre de FUs de l'homme apparaît en toute clarté : le

Juge de la fin des temps n'aura pas d'autres critères que ceux énoncés par
le Jésus terrestre, et à l'inverse seule l'obéissance à l'enseignement du Christ
matthéen permet au croyant de parvenir à la "justice". C'est l'évangUe de

Mt, en tant qu'U rapporte l'enseignement de Jésus et en particulier son

interprétation de la Loi, que le croyant est appelé à entendre (13,43)56 — en

sachant que, pour Mt, l'écoute est une compréhension et que la compréhension

débouche dans une pratique concrète (13,23).

III

La double caractéristique du thème du jugement que nous avons iden-

tifée, sa relation à la problématique de la Loi et son insertion dans une

polémique intra-ecclésiale, est représentative du statut que reçoit ce

thème dans l'ensemble de l'évangUe. Parce qu'U constitue l'horizon d'inter-

54 W. Trilling le reconnaît, mais pour le lexique seulement (Das wahre Israel,
p. 126).

55 uléç avec le génitif exprime la relation d'appartenance (E. SCHWEIZER, dans
ThWNT Vili, p. 366s).

56 C'est le mérite d'E. KAESEMANN d'avoir perçu la violence des tensions
théologiques dont l'Eglise primitive a été le théâtre, et qu'en particuher Mt nous permet
d'appréhender comme une véritable "dispute confessionnelle" ("Les débuts de la
théologie chrétienne", dans Essais exégétiques (Le Monde de la Bible), Neuchâtel
1972, p. 175).



L'ÉGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 123

prétation de la Loi57, le jugement établit la normativité de cette
interprétation et exprime le caractère décisif de l'obéissance à la volonté de

Dieu. Toutefois, la relation constante établie par Mt entre le thème de la
Loi (et son interprétation) et la christologie58 doivent nous garder d'une

interprétation hâtive de l'accentuation éthique du premier évangUe ;

l'intérêt aigu de Mt pour la parénèse de l'obéissance ne découle pas d'une

propension immodérée pour l'héritage légaliste judéochrétien, pas plus
qu'U ne trahit un gauchissement de l'éthique dans le sens d'une morale de

l'amour fraternel. L'éthique matthéenne ne vise pas à édicter des normes
universeUes de comportement, mais à décrire le comportement du croyant,
son existence dans la "suivance" de son MaîtreS9. L'accentuation éthique
chez Mt résulte, dès lors, de la nécessité ressentie par le rédacteur de

décrire en termes d'obéissance la relation du disciple au Christ.
Le statut fondamentalement ecclésiologique et non missionnaire du

thème du jugement, tel que nous l'avons perçu en 13,3643, est corroboré

par la perspective matthéenne dans son ensemble: en particuher les
sentences d'entrée dans le royaume (5,20; 7,21 ; 18,3.8s; 19,23s; etc.), le

motif du salaire (5,11s; 5,46; 6,1-16.19-21 ; 20,1-16; etc.) ou les conclusions

eschatologiques des discours de l'évangUe. Une étude de l'utüisation
du thème du jugement comme catégorie d'interprétation de l'histoire
d'Israël, et la manière dont Mt érige Israël en contre-modèle parénétique
à l'intention de sa communauté, confirmerait ce point de vue60.

Les conséquences sotériologiques du statut ecclésiologique conféré au

thème du jugement ne doivent pas être sous-estimées. L'église matthéenne

ne rassemble pas déjà les élus eschatologiques, les "justes", mais des croyants

appelés à traduire dans leur existence, à l'image de leur Maître, le

primat du commandement d'amour (22,34-40; 5,7; 9,13; 12,7; 18,33;
23,23 ; 22,11s; 25,31ss). Ainsi la radicalité de l'exigence éthique se manifeste

non seulement dans le fait qu'eUe dépouule le croyant de tout artifice

casuistique qui le soustrairait à l'obéissance (23,16ss); eUe lui ravit égale-

57 Mt 5,2048 ; 7,13-27 ; 18,21-35 ; 19,16-30 ; 23,16-36. Cf. l'étude de D. LUEHR-
MANN sur la halacha matthéenne (Die Redaktion der Logienquelle (WMANT 33),
Neukirchen 1969, p. 107-121).

58 Mt 3,15; 5,17-20.21ss; 7,21-23; 9,11-13; 11,25-30; 12,7s; 21,1-11; 22,34-39;
23,33-39; 25,3146; etc.

59 Contre une interprétation banalisante de Mt 25,31-46, il importe de remarquer
que la pointe du passage repose non sur les actes d'amour en eux-mêmes (qui relèvent
de la normalité), mais sur la relation qu'ils établissent entre l'homme et le Christ-
Fils de l'homme. Voir par ex. R. BULTMANN, Die Geschichte der synoptischen
Tradition, p. 130.

60 La double perspective, polémique et parénétique, que nous avons discernée en
13,36-43, régit également la compréhension du jugement d'Israël élaborée par Mt
à partir de ses sources Marc et Q (8,11s; 11,20-24; 12,41s; 15,13s; 21,28-22,14 ;

23,33-39).



124 DANIEL MARGUERAT

ment toute sécurité sotériologique qu'U pourrait s'arroger: la communauté
vit sous l'horizon du jugement eschatologique, et la séparation finale la
traversera61. La question du salut est ainsi irrémédiablement dominée par
la réserve eschatologique que le jugement fait reposer sur elle : seul le Juge
de la fin des temps dévouera l'identité des élus et des réprouvés 62.

L'amplification de la thématique du jugement face au donné de ses

sources Marc et Q 63, procédure dont la comparaison synoptique permet de

discerner le caractère conséquent et massif, dote la sotériologie matthéenne
de son profil spécifique au sein de la tradition synoptique ; elle est liée à

l'importance que revêt chez Mt la compréhension de la LoiM. Ces deux
thèmes corollaires, Loi et jugement, sont communs — on le sait — aux
multiples mouvements et communautés du judaïsme au tournant de l'ère
chrétienne. L'interprétation de la Loi n'est en effet pas seulement le point
de cristallisation du conflit entre Mt et le rabbinisme; elle constitue la

problématique fondamentale du bas-judaïsme, facteur d'homogénéité
et critère décisif de séparation tout à la fois65. Le motif du jugement,
lié à la Loi en tant que sanction eschatologique de l'obéissance ou de

l'infidélité de l'homme aux commandements, s'avère également être un
élément de continuité entre Mt et les divers courants du bas-judaïsme ;

on le voit émerger, englobé généralement dans les représentations
eschatologiques messianiques, aussi bien dans le mUieu pharisien pietiste des

Psaumes de Salomon, dans le traité rabbinique des Pirqé Abot, dans le

corpus qumrânien et dans la tradition apocalyptique66. Quelle relation
ces mUieux instaurent-Us entre le thème du jugement, le groupe des

croyants et le monde? Une brève comparaison critique nous permettra
d'en dégager les traits essentiels.

Les Psaumes de Salomon, admirable témoin de la foi des cercles

pharisiens au premier siècle avant notre ère, exposent la piété et
exhalent la plainte des justes, soumis à l'oppression des pécheurs et des

61 Mt 5,20ss; 6,1-18; 7,ls.l3s. 15-27; 10,32s.40-42; 12,31ss; 16,27s; 18,3s.9s.
23ss ; 19,23.28-30 ; 22,11-14 ; 23,12 ; 24,37ss; 25,lss.l4ss.31ss.

62 Mt 22,11-14 ; 25,31ss. A l'encontre de W. TRILLING (Das wahre Israel, p. 95s,
150s), nous reconnaissons que le jugement représente, dans sa signification ecclésiologique,

un motif constitutif de l'ecclésiologie matthéenne.
63 L'application du thème du jugement à l'Eglise constitue précisément un novum

de la théologie matthéenne à l'égard de ses sources Marc et Q; pour cette dernière,
voir D. LUEHRMANN, Die Redaktion der Logienquetle, p. 103 et A. POLAG, Die
Christologie der Logienquetle (WMANT 45), Neukirchen 1977, p. 86-97.

64 G. BARTH, "Das Gesetzesverständnis des Evangelisten Matthäus", p. 54-58.
65 Voit à ce sujet W. GUTBROD, dans ThWNT IV, p. 1040s et G. BORNKAMM,

"Wandlungen im alt- und neutestamentlichen Gesetzesverständnis", dans Geschichte
und Glaube II, Ges. AufsätzeIV (BEvTh 53), München 1971, p. 90.

66 Pour la suite, nous renvoyons à notre Mémoire de recherche signalé en tête de
cet article, p. 7-94.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 125

païens67. Les psaumes 14 et 15 présentent de nombreuses affinités
terminologiques avec Mt 13,36-43. Ils sont dominés par l'opposition des SüiaioL

(15,6.7), les "saints du Seigneur" (14,3) "qui marchent dans la justice
(èv ôixaioowri) de ses commandements, dans la loi qu'U nous a prescrite
en vue de notre vie" (14,2), et des pécheurs et impies (àpaprtoXoi Kai
napdvopoL 14,6). La perspective eschatologique est régie par une
antithèse simüaire: "les pécheurs périront au jour du jugement du Seigneur

pour toujours, quand Dieu visitera la terre en la jugeant pour rétribuer les

pécheurs pour l'éternité ; mais ceux qui craignent le Seigneur obtiendront
miséricorde en ce jour-là" (15,12-13a). Ainsi le jugement est-il considéré
comme la manifestation de la colère de Dieu, qui n'atteindra pas les justes
(15,6s) mais à laquelle "les pratiquants d'iniquité (ot notowrec. àvopiav)
n'échapperont pas" (15,8).

La comparaison avec l'interprétation de l'ivraie autorise trois constatations.

La première tient à la titulature des croyants : Us sont déjà, dans leur
pratique éthique et cultueUe de la Tora et dans leur opposition aux
pécheurs, revêtus de l'appeUation de "justes"68; SÎKaioç est au contraire
chez Mt, nous l'avons vu, un titre eschatologique (13,43). La seconde
constatation tient à la compréhension du jugement : dans la mesure où U

apparaît comme un acte punitif, le jugement signifie essentiellement pour
les justes la délivrance de l'oppression des pécheurs et de la présence des

païens dans le pays (Ps Sal 17,8-31). Le croyant ne vit donc pas sous
l'horizon du jugement, mais dans l'attente du royaume messianique qui
lui est destiné et que les Ps Sal 11,17 et 18 décrivent à l'aide des catégories
traditionnelles du messianisme nationaliste69. L'idée d'une menace que
le jugement ferait reposer sur la communauté des croyants ne trouve
aucune place dans la sotériologie des Ps Sal. Pouvons-nous alors discerner
où s'enracine cette certitude du salut eschatologique? Les psaumes 14 et
15 font apparaître en réalité deux motivations; l'une réside dans la certitude

qui anime le croyant d'accomplir la Loi (14,1 ; 15,5s)70, l'autre dans

67 Les allusions historiques que contiennent les Ps Sal 2, 8 et 17 permettent de
reconnaître dans la figure des pécheurs la classe sadducéenne, qui a évincé du pouvoir
les cercles pharisiens partisans des Hasmonéens, et dans les païens la puissance romaine
victorieuse en 63 avant J.-C. La meilleure introduction en français demeure celle de
J. VITEAU, Les Psaumes de Salomon, Paris 1911, p. 549.

68 Ps Sal 17,3-5 atteste que les justes doivent être identifiés aux Jjueïç des Psaumes
de Salomon.

69 La structure du psaume 17 est révélatrice, en cela que le royaume messianique
(v. 21-46) est décrit comme l'antithèse de la situation présente caractérisée par
l'humiliation des justes et la violence des pécheurs (v. 1-20) ; il ne s'agit toutefois pas
là d'un dualisme apocalyptique radical.

70 La conscience des transgressions existe, mais ces dernières sont expiées par la
"correction" divine que subissent les justes dans l'histoire (Ps Sal 8,29-32; 10,24;
13,5-11; 14,1; 17,5).



126 DANIEL MARGUERAT

la référence à la miséricorde de Dieu pour son peuple (14,2s.6;15,ls.8.15).
La sotériologie des Ps Sal trouve ainsi sa spécificité dans une dialectique
entre la confiance en soi et la confiance au Dieu de l'élection, l'assurance
de l'obéissance et l'assurance de la miséricorde promise par Dieu à ses

saints71. La référence à l'élection ne joue pas ce rôle décisif chez Mt ^ ;

elle est au contraire subordonnée à l'exigence de l'obéissance (21,43),
qui exerce à son égard une fonction critique : ceux que le jugement déclarera

justes le seront sur la seule base de l'accomplissement de la volonté
divine et non eu égard à leur appartenance au peuple élu(15,13 ;8,10-12;
21,28-22,14). La norme du jugement est ainsi constituée par la seule

obéissance de l'homme, vécue dans la "suivance" de Jésus. La double
certitude qui anime les croyants des Ps Sal est abolie : en orientant sa

communauté vers le jugement universel et en ne l'y soustrayant pas, Mt
témoigne d'une réinterprétation radicalisante du motif du jugement.

Le traité Abot73 atteste cette même insistance sur la pratique de la
volonté de Dieu, à laqueUe vise l'étude de la Tora (Ab 1,15). La menace

que le jugement fait reposer sur les hommes est incontestablement prise
au sérieux dans le système rabbinique (1,5c ; 1,7 ; 3,11) ; mais la quantification

de l'obéissance74 permet au croyant d'y échapper : "Rabbi Eliézer
ben Jacob7S dit : qui observe un commandement se gagne un paraclet ; qui
commet une transgression se gagne un accusateur. Conversion et bonnes

œuvres sont comme un bouclier devant la rétribution" (4,11a). Le
jugement est interprété dans les catégories du dogme de la rétribution, et
représente pour les justes le versement du salaire de leur obéissance : "si tu
as appris beaucoup de Tora, beaucoup de salaire te sera donné ; et U est

fidèle ton employeur, qui te payera le salaire pour ton travaU" (2,16) 76.

La foi rabbinique situe donc bien le croyant sous l'horizon de la rétribution,

mais la correspondance quantitative qu'eUe établit entre les œuvres

(ou l'étude) et le salaire lui confère la certitude que les comptes eschatolo-

71 H. BRAUN, "Vom Erbarmen Gottes über die Gerechten", dans Gesammelte
Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt, Tübingen 19672, p. 50.

72 Avec R. HUMMEL, Die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Judentum
im Matthäusevangelium (BEvTh 33), München 19662, p. 150-152.

73 Au sein de la Mishna, ce traité renferme le plus grand nombre de sentences
rabbiniques à référence eschatologique. Dans ses chap. 14, 4 sentences évoquent le
monde à venir (2,7 ; 4,1 ; 4,16 ; 4,17) et 8 le jugement eschatologique (1,5c ; 1,7 ;

2,16;3,l;3,ll;3,16;4,lla;4,22).
74 "Avec bonté sera jugé le monde, et pourtant tout dépend de la quantité des

oeuvres" (3,15, sentence anonyme). Voir aussi Ab 1,15.
75 Vers 150.
76 R. Tarphon, vers 110. Voir aussi Ab 3,11 et 6,9b. Comme l'atteste la fin de

2,16 (glose sur le caractèie futur du versement du salaire), la rétribution tend au

cours du premier siècle à quitter son caractère terrestre pour devenir exclusivement
eschatologique.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,3643 127

giques lui seront favorables. L'aUégorie de l'épicier77 corrobore cette
véritable domestication de la relation entre Dieu et l'homme ; le jugement
est réduit à une opération de comptabUité dans laquelle l'homme, après
avoir monnayé son obéissance, se trouvera en face d'un Dieu qui calcule
le bUan.

Il vaudrait certes la peine de s'attarder sur l'apocalyptique, notamment
YApocalypse syriaque de Baruch issue du milieu pharisien contemporain
de Mt. D'une manière qui n'est pas sans rappeler le Ps Sal 1778, cet écrit
exprime la souffrance des justes attendant avec joie la fin de ce monde ; le

jugement eschatologique est objet d'attente, dans la mesure où U assurera
l'extermination des pécheursw ; les justes le considèrent avec confiance
(16,1-17,4; 48,12ss; 75,5ss), car U signifiera pour eux l'accès à l'éon
futur qui leur est réservé (14,2.12s; 15,7; 51,lss). Le croyant apocalyptique

vit, ici encore, sous l'horizon du renouveUement cosmique ; l'insécurité

sotériologique lui est étrangère, car U est à la fois le dépositaire de la

sagesse apocalyptique et le pratiquant de la Loi80.
C'est toutefois dans le corpus qumrânien, précisément dans l'enseignement

sur les deux esprits (1 QS 3,13 à 4,26) 81, que nous avons découvert
le paraUèle82 le plus étonnant à l'interprétation de l'ivraie. Cette instruction

catéchétique se présente comme une interprétation de l'histoire
humaine, considérée en tant que se manifestent en elle deux esprits
antinomiques établis l'un et l'autre par le "Dieu de la connaissance" : "Dans sa

main reposent les décrets de toute chose, et U prend soin d'eux (les êtres)

77 "Tout est donné sous caution, et le filet est étendu sur tous les vivants. La
boutique est ouverte, l'épicier vend à crédit, la tablette est ouverte et la main écrit ;

quiconque veut emprunter vient et emprunte ; les encaisseurs circulent constamment
tous les jours et se font payer par les hommes, qu'ils le sachent ou non ; mais ils ont
sur quoi s'appuyer. Le jugement est un jugement de vérité et tout est prêt pour le
repas" (sentence de R. Aqiba, mort en 135).

78 Voir, plus haut, nos remarques sur la structure de ce psaume et le renversement
de type apocalyptique attendu du règne messianique. Sur le miheu originaire de
l'Ap. syr. Bar., voir l'excellent ouvrage de P. BOGAERT, Apocalypse de Baruch,
tome I (Sources chrétiennes 144), Paris 1969, p. 320ss.

79 Ap. syr. Bar. 36,8-10; 39,740,3; 48,3941; 49,47-50; 82,3ss; 83,10-23. Sui
l'antithèse des destins eschatologiques des justes et des impies, voit surtout 14,12-15 ;

15,6-8;51,l-6; 82,2; 85,9.
80 Le parallélisme terminologique constant entie la sagesse et la Loi présuppose

l'identification de ces deux réalités (38,2.4 ; 44,14 ; 46,4s; 48,24 ; 51,3.4.7 ; etc.).
La sagesse a donc un statut sotériologique ; la parénèse de la pratique légale s'inscrit,
elle, dans des catégories très formelles.

81 Cf. à ce sujet J. H. CHARLESWORTH, "A Critical Comparison of the Dualism
in 1 QS 3:134:26 and the 'Dualism' Contained in the Gospel of John", dans John
and Qumran, éd. par J. H. Charlesworth, London 1972, p. 77-89.

82 Nous n'entendons pas ce terme au sens d'une dépendance littéraire de Mt à

1QS, mais d'une proximité thématique et terminologique remontant à l'utilisation
commune du matériel représentatif de la tradition apocalyptique.



128 DANIEL MARGUERAT

dans toutes leurs entreprises. Il créa l'homme pour dominer le monde, et
lui remit deux esprits, pour se comporter en eux jusqu'au temps fixé de

sa visite. Ce sont les esprits de vérité et de perversité" (3,16-19). Ce

dualisme cosmique, dont l'histoire est le théâtre, a pour enjeu la possession
de l'homme (3,20s) ; l'intérêt repose en effet non dans une spéculation
cosmologique, mais sur la dimension anthropologique de cette antinomie:
elle réside au cœur même de l'homme (4,23). Le destin eschatologique de

l'humanité se joue donc au sein de ce conflit irréductible83 entre l'esprit de

vérité, que Dieu aime "en toutes ses oeuvres" (4,1), et l'esprit de perversité
qu'U hait avec "toutes ses voies" (4,1) ; l'homme ne peut en aucun de ses

actes échapper à ce conflit (4,15s), ou tenter un compromis (4,18). La
"visite" eschatologique sceUera la destinée de l'homme, en fonction de son

appartenance à l'un ou l'autre des esprits (4,18-26).
La comparaison avec le texte de Mt est intéressante, dans la mesure où

le dualisme est saisi de part et d'autre dans des catégories éthiques et mis

au service d'une préoccupation ecclésiologique. Les catégories éthiques
dominent les deux catalogues antinomiques opposant les œuvres de l'esprit
de vérité et le destin eschatologique des hommes qui se conforment à lui
(4,2-8), aux œuvres de l'esprit de perversité et au destin de ceux qui le

suivent (4,9-14)M. C'est donc au niveau de ses actes que l'homme révèle

son appartenance à l'une des puissances antinomiques ; la relation au Christ-
FUs de l'homme se déchiffre également chez Mt dans les catégories éthiques
(Mt 13,41.43; 16,27; 25,35s.42s). De part et d'autre, ces catégories
autorisent un développement parénétique. L'intérêt ecclésiologique est

significatif de l'opposition des deux esprits à Qumran; le dualisme cosmique
est apphqué comme en Mt 13,36-43 à la communauté des croyants, mais
d'une manière radicalement différente: la sphère de l'esprit de vérité
décrit en effet la communauté sectaire85, opposée irréductiblement au
monde extérieur livré à l'ignorance et à l'endurcissement, dans la perspective

de sa condamnation eschatologique (4,9-15 ; cf. 9,16-22). Le dualisme

qumrânien vise donc non à élucider une situation de mixité de la

communauté, mais — dans la mesure où l'esprit de perversité menace les

83 "Car Dieu les a établis (les deux esprits) à part égale jusqu'au temps dernier et
a déterminé une inimitié éternelle entre leurs domaines. Les actes de la perversité
sont une horreur pour la vérité, et les chemins de la vérité une horreur pout la perversité.

Une ardente querelle (oppose) toutes leurs décisions, car ils ne marchent pas
ensemble" (1 QS 4,16-18).

84 H.-W. HUPPENBAUER parle à ce sujet, avec peitinence, de deux "sphères
d'activité" (Wirkungsbereich) antinomiques (Der Mensch zwischen zwei Welten

(AThANT 34), Zurich 1959, p. 18s.113).
85 L'expression "fils de la vérité" (4,5) relève de la titulature de la secte (H.

BRAUN, Spätjüdisch-häretischer und frühchristlicher Radikalismus (BHTh 24),
Tübingen 19692, tome I, p. 43 note 10); voir aussi 4,22.



L'EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 129

sectaires (3,21 -24) 86
— à sanctionner l'état de pureté de la communauté

et à justifier la séparation sectaire 87. En ce sens, la secte procède à

l'anticipation du jugement eschatologique88 que récuse précisément Mt (13,29s);
mais l'anticipation du jugement implique une autre anticipation, autrement

plus fondamentale, celle du salut eschatologique.
La comparaison critique avec quatre mUieux du bas-judaïsme palestinien,

que nous avons esquissée, nous a permis de discerner la spécificité
de Mt dans son traitement du thème vétérotestamentaire-juif du jugement.
Alors que ces mUieux s'efforcent de mettre la communauté des croyants à

l'abri du jugement eschatologique, le premier évangUe applique de manière
conséquente la procédure inverse. L'ecclésiologie qui s'en dégage pourrait
inspirer judicieusement notre manière de comprendre actuellement la
relation entre l'Eglise et le monde.

86 Cette mention ne doit pas être pressée jusqu'à faire de la secte une communauté
reconnaissant en elle la réalité de l'impiété (ainsi J. GNILKA, "Die Kirche des Matthäus
und die Gemeinde von Qumran", BZ 1 (1963), p. 50). Le texte vise précisément à

justifier la séparation sectaire, qui exclut la contamination avec la sphère de
perversité.

87 H. W. HUPPENBAUER aboutit à la même conclusion dans une étude de l'eschatologie

de l'Ecrit de Damas (CD) ("Zur Eschatologie der Damaskusschrift", dans
Revue de Qumran 4 (1963/64), p. 572s). Elle se trouve également confirmée par
notre analyse de 1QS 9,12-26 et 1 QpHab 2,1-10; 5,1-8; 7,9-14 (cf. notre Mémoire
de recherche, cité en tête de cet article, p. 30-37).

88 Cf. H. BRAUN, Qumran und das Neue Testament, Tübingen 1966, tome II,
p. 275.




	L'Église et le monde en Matthieu 13, 36-43

