Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: L'Eglise et le monde en Matthieu 13, 36-43
Autor: Marguerat, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P.111-129

L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43*

DANIEL MARGUERAT

L’évangile de Matthieu présente trois évocations tant soit peu détaillées
du jugement eschatologique: la condamnation de ceux qui “disent: Sei-
gneur, Seigneur!” (7,21-23), la seconde partie de I’interprétation de la
parabole de I’ivraie dans le champ de blé (13,4043), ainsi que la célébre
scene dans laquelle le Christ-Fils de ’homme sépare I’humanité a 1’instar
du berger distinguant les brebis des boucs (25,3146). Le premier texte
s’inscrit sans nul doute dans la polémique contre les faux-prophétes
(7,15-20), et refléte un affrontement interne & la communauté matthé-
enne’. L’interprétation des deux autres péricopes s’avére moins aisée;
Pexégeése se trouve en effet placée devant une alternative: le théme du
jugement est-il appliqué a ’église de Mt %, relevant en ce sens de la parénése
ecclésiale, ou le rédacteur de I’évangile veut-il évoquer un jugement univer-
sel atteignant indifféremment 1’Eglise et le monde? En d’autres termes, la
visée matthéenne est-elle d’ordre ecclésiologique ou d’ordre universaliste ?

L’enjeu théologique de cette alternative se révele lorsqu’elle est replacée
dans la perspective du premier évangile dans son ensemble. C’est en réalité,
fondamentalement, le statut de ’éthique matthéenne qui se trouve mis
en discussion®. Dans la thése universaliste, 'éthique tend i édicter les
normes destinées a régir le comportement de ’homme — I’éthique chré-
tienne étant dés lors invitée par Mt a se reconnaitre dans le comportement
fraternel exigé de tout homme (25,31-46). Mais cette interprétation mérite
d’étre interpelée par la christologie: qu’en est-il du rapport constamment
établi par Mt entre 1’obéissance a la Loi et la confession du croyant au
Christ*? A Iinverse, la thése ecclésiologique soutient que Mt 13,4043 et

* Cet article reprend, de maniére revue et corrigée, quelques éléments de notre
Mémoire de recherche de troisiéme cycle: La nouveauté eschatologique dans le bas-
Judaisme palestinien et dans l'évangile selon Matthieu (1975, 276 p.). Ce Mémoire a
été défendu et déposé auprés de I’Institut des Sciences Bibliques de la Faculté de
théologie de 1’Université de Lausanne.

' Cf. E. SCHWEIZER, “Gesetz und Enthusiasmus bei Matthius™, dans Beitrige
zur Theologie des Neuen Testaments, Zurich 1970, p. 62-65.

? Ici et dans la suite, nous abrégeons Matthieu en Mt.

* Nous entendons par la que I’analyse des péricopes incriminées ne peut étre
accomplie isolément, mais doit au contraire les situer au sein de la cohérence théolo-
gique qui a présidé a la rédaction du premier évangile ; la question du sens primitif de
ces textes peut demeurer hors de la discussion. Par le terme d’éthique matthéenne,
nous désignons la conception particuliére que Mt se fait du comportement du croyant
et qu’il met en ceuvre dans son travail rédactionnel.

* Cette objection sera développée dans la suite de notre article (p. 120-123).



112 DANIEL MARGUERAT

25,3146 ne sauraient promulguer une éthique universelle dont la norme
décisive ne résiderait pas dans la relation du croyant au Christ. L’¢thique
matthéenne est inscrite dans une visée ecclésiologique, en ce sens qu’elle
s’adresse a une communauté et définit la foi chrétienne en termes de
comportement concret et fraternel. Cette conception se heurte toutefois
au cadre universel dans lequel Mt évoque le jugement eschatologique, dans
les deux péricopes que nous avons citées.

L’alternative, ainsi définie, peut-elle étre résolue ou modifiée dans ses
termes? Un texte requiert a cet égard une attention particuliére: la para-
bole de I'ivraie (13,24-30), et singuliérement I’interprétation que lui donne
Mt en 13,36-43. La relation entre ’Eglise et le monde s’y trouve en effet
problématisée par la présence active du mal, a laquelle est confrontée la
communauté matthéenne ; son interrogation est formulée par les serviteurs
de la parabole (13,27): Pinstauration du royaume est-elle compatible
avec la présence d’ivraie dans le champ de blé?

La signification de cette question est précisément sujette a caution.
Pose-t-elle en termes généraux le probléme de I’existence du mal dans le
monde, ou refléte-t-elle le désarroi de 1’église de Mt devant la coexistence
de bons et de mauvais en son propre sein? Pour reprendre les termes du
débat, la parabole souléve-t-elle un probléme d’ordre universel-éthique ou
d’ordre ecclésiologique? La discussion exégétique se cristallise sur I’inter-
prétation de la notion de “royaume du Fils de ’homme”, en 13,415, Nous
nous proposons d’intervenir sur ce point controversé de la recherche
matthéenne ; notre conclusion esquissera une comparaison critique avec
quelques courants du bas-judaisme.

La parabole de l’ivraie a été insérée par Mt, a partir de sa tradition
propre, dans le discours parabolique que lui transmettait Marc ; sa pointe
réside dans une exhortation a la patience (13,30)®: le déracinement de
I’ivraie dans le champ porterait également atteinte au blé. Le dialogue, qui
constitue le centre de la parabole, débouche dans un refus catégorique

* Nous préciserons plus bas les données de la discussion. Sur I’état de la question
jusqu’en 1972, voir J. DUPONT, “Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des
paraboles”, dans L’Evangile selon Matthieu. Rédaction et theologte éd. par M. Didier
(BEThL 29), Gembloux 1972, p. 224-227.

¢ Un accord repose sur cette interprétation (voir par ex. J .JEREMIAS, Die Gleich-
nisse Jesu, Gottingen 19657, p. 224). Nous n’abordons pas la question de I’authen-
ticité, par ailleurs fort probable, de la parabole; 13,24-30 trouve un paralléle bref
dans I’Ev. Thomas 57.



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,3643 113

opposé par le maitre a P’initiative des serviteurs (v. 29) ;sa réponse dévoile
dans leur démarche une tentative d’anticipation du jugement eschatolo-
gique (v. 30)”. Par ailleurs, le passage du récit parabolique 4 son interpré-
tation est caractérisé par un notable glissement de sens : la pointe du récit®
et, plus largement, la problématique de I’anticipation ne sont pas reprises
aux v. 3643. Dans la mesure ol elle se meut dans des catégories tradition-
nelles, la parabole de I'ivraie — il importe de le relever — nécessite moins
une explication qu’une application de sa thématique fondamentale (la
coexistence de bons et de mauvais) 4 la situation de la communauté mat-
théenne; de fait, l'interprétation se présente formellement comme une
réponse de Jésus a la demande, que lui adressent les disciples, d’élucider le
sens de la parabole a leur égard (13,36)°.

L’interprétation de Iivraie (13,3643) reléve incontestablement de
Pactivité littéraire de Mt, signalée par une accumulation de termes et de
constructions qui lui sont spécifiques '°. La composition du texte manifeste
toutefois des tensions structurelles entre ses deux parties principales ™.
L’introduction (v. 36-37a) et un logion conclusif (v. 43b) encadrent en
effet deux sections fort différentes: a) une sorte de lexigue (v. 37b-39)
dote sept termes importants de la parabole d’une équivalence dans le
langage apocalyptique; cette procédure allégorisante est usitée aussi bien
dans le rabbinisme (interprétation de paraboles) que dans la tradition
apocalyptique (explication de visions); nous nous trouvons donc ici en
présence d’un genre littéraire déterminé, le catalogue explicatif 2, qui
prélude a une lecture allégorique du récit ; b) au style stéréotypé du lexique
succéde une petite apocalypse, qui décrit de maniere évocatrice le destin
final des mauvais (v. 41-42) et présente en antithése le salut des justes dans
le royaume de leur pére (v. 43a). La transition d’une séquence a I'autre est

7 Le jugement eschatologique est signifié sans ambiguité, au v. 30, a I'aide des
catégories métaphoriques traditionnelles de Papocalyptique vétérotestamentaire-
juive: la moisson (cf. F. HAUCK, dans TAWNT III, p. 133) et la punition par le feu
(cf F. LANG, dans TRWNT VI, p. 935ss). Voir Mt 3,10.12; 5,22; 7,19; 13,50;
18,85;25,41.

8 R. BULTMANN, Die Geschichte der synoptischen Tradition (FRLANT 29),
Gottingen 1964 ¢, p. 203.

® La tension avec 13,11 révéle la structure dialectique de la connaissance des
disciples, a la fois don et objet de la parénése.

' J. JEREMIAS P'a minutieusement démontré (Die Gleichnisse Jesu, p. 81-83).
Si plusieurs concepts attestent l'origine tardive du texte (ibid., p. 79s), la reprise d'un
donné prématthéen demeure dans le domaine de I’hypothése probable.

! Pour la suite, voir M. DE GOEDT, “L’explication de la parabole de 'ivraie
(Mt XIII, 36-43)”, dans RB 66 (1959), p. 3944 et W. TRILLING, Das wahre Israel
(StANT 10), 1964 3, p. 125s.

2 J. JEREMIAS, “Die Deutung des Gleichnisses vom Unkraut unter dem Weizen
(Mt XIII, 3643)”, dans Neotestamentica et patristica, Festschrift O. Cullmann,
Leiden 1962, p. 62.



114 DANIEL MARGUERAT

assurée par le v. 40, qui a pour fonction de rappeler la fin du récit para-
bolique (13,30b) dont I’apocalypse constitue I'interprétation allégorique.

I’adéquation du lexique a ’apocalypse n’est pas évidente. Le premier
considére en effet I’ensemble de la parabole et déchiffre allégoriquement
I’identité de ses protagonistes (a I’exception des serviteurs), I’objet du litige
(blé et ivraie) et le cadre spatio-temporel ; I’action des semailles et le temps
de la maturation sont avant tout pris en considération, alors que la mois-
son n’est mentionnée qu’en conclusion (13,39b). L’apocalypse, a ’inverse,
se situe exclusivement au temps de la moisson et témoigne d’un intérét
intensif pour le chidtiment infligé a I'ivraie (13 ,41s). La tension littéraire
relevée entre les deux parties se double ainsi d’une disparité thématique.

L’interprétation de la notion problématique de royaume du Fils de
I’homme doit étre située dans le cadre de cette tension. Le lexique identifie
le champ, cadre spatial du récit parabolique, au monde (kdouos, v. 38);
or selon ’apocalypse, c’est de son royaume (Bact\eia avrov, v. 41) et non
du monde que le Fils de ’homme expulsera, par la médiation de ses anges,
les fauteurs de scandale. S’il ne fait pas de doute que le titre de Fils de
’homme désigne ici Jésus en tant que Juge daniélique ®, quelle entité
recouvre concrétement sa faotheia? Dans la mesure ou elle est différenciée
du royaume de Dieu ou “brilleront” les justes (v. 43), cette expression ne
peut que désigner une grandeur présente et terrestre dans laquelle coexis-
tent fils du royaume et fils du Malin, réalité transitoire destinée a étre
relayée par le royaume eschatologique *.

Une interprétation de type universaliste-éthique, défendue derniére-
ment par A. Végtle **, identifie le royaume du Fils de ’homme au monde
(v. 38), au nom de la cohérence du texte: c’est dans le koouos, théatre des
semailles concurrentes du Fils de ’homme et du diable (v. 37b, 39a), que
le Christ-Fils de 'homme instaurera le jugement eschatologique. Elle est
affrontée a une interprétation ecclésiologique, développée notamment par

 H. E. TOEDT, Der Menschensohn in der synoptischen Ueberlieferung, Giiters-
loh 19632, p. 64s. Une utilisation rédactionnelle de motifs originaires de Dan 7,13s
est également attestée en Mt 16,27s;19,28;(25,31).

¥ L’expression “royaume du Fils de I’homme” ne désigne donc ni le royaume de
Dieu (R. BULTMANN, Die Geschichte der synoptischen Tradition, p. 203 note 1),
ni le royaume messianique (W. O. WALKER, “The Kingdom of the Son of Man and
the Kingdom of the Father in Matthew™, CBQ 30 (1968), p. 579).

5 “Das christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt 28,18-20", dans
Studia Evangelica II (TU 87), Berlin 1964, p. 286-293. Cette interprétation a été
reprise par J. DUPONT, “Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles”,
p. 223-229; E. SCHWEIZER, Matthdus und seine Gemeinde (SBS 71), Stuttgart
1974, p. 24s, 39s; H. FRANKEMOELLE, Jahwebund und Kirche Christi (NTA 10),
Miinster 1974, p. 244,271 note 31;J. D. KINGSBURY ,Matthew : Structure, Christo-
logy, Kingdom, Philadelphia 1975, p. 117,143,



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,3643 115

G. Bornkamm ', qui argumente a partir du titre christologique de Fils de
’homme: s§’il s’agit de Jésus, son royaume terrestre ne peut étre que
I’Eglise, d’ou seront exclus les fauteurs de scandale. On pergoit I’enjeu
ecclésiologique de cette divergence: le statut de 1’église matthéenne a
I’égard du monde est pergu de maniére trés différente de part et d’autre *7.
La perspective universaliste discerne, ici comme en Mt 25,3146, la procla-
mation des normes éthiques du jugement qui s’exercera sur tous les
hommes “indépendamment de leur appartenance a la communauté chré-
tienne” ®; de l'autre coté, c’est précisément la communauté chrétienne
qui est au centre de la préoccupation de Mt et qui est appelée a se recon-
naitre comme un “corpus mixtum” constitué de bons et de mauvais en
marche vers la séparation eschatologique *.

La difficulté exégétique provient du caractére isolé de cette expression
chez Mt; la seule autre mention du “royaume du Fils de ’homme” (Mt
16,28) revét en effet un sens indubitablement eschatologique (voir aussi
20,21). Nous sommes donc renvoyés au contexte étroit de I’interprétation
de I'ivraie et au contexte large de la théologie matthéenne pour en déchif-
frer la signification.

II

Notre démarche interprétative se développera en 6 points.
1. La tension littéraire et thématique relevée entre les deux parties du texte
(13,37-39 et 40-43) pose en premier lieu le probléme deleurrelation fonction-
nelle et celui de la cohérence interne de I’ensemble. Qu’en est-il des “défini-
tions” du lexique dans ’apocalypse? Les trois équivalences relatives au
jugement (le Fils de ’homme, la fin du temps?° et les anges) sont réutili-
sées; une disparait (le diable) et trois sont abandonnées au profit d’une

¢ “Enderwartung und Kirche im Matthiusevangelium”, dans G. BORNKAMM, G.
BARTH, H.J. HELD, Ueberlieferung und Auslegung im Matthdusevangelium (WMANT
1), Neukirchen 1968 °, p. 17, 40s. A I'inventaire établi par J. DUPONT (*Le point
de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles”, p. 224 note 7), on peut ajouter
C. COLPE, dans ThWNT VIII, p. 464 note 414,

7 La difficulté de la thése universaliste repose dans la différenciation qu’elle
instaure entre le royaume cosmique de Jésus (le monde-royaume du Fils de I’homme)
et I'Eglise. La thése ecclésiologique, quant a elle, est appelée a rendre compte de
maniére satisfaisante du glissement qu’elle postule au sein du texte entre le kdéouos
(v. 38) et I’Eglise-royaume du Fils de 'homme (v. 41).

® J. DUPONT, “Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles”,
p. 226.

¥ G. BORNKAMM, “Enderwartung und Kirche im Matthdusevangelium”, p. 17.

2 owréhew Tob aldovos (Mt 13,39.40.49; 24,3 ; cf. 28,20) représente plutét la
fin de I’histoire que la “fin du monde” (traduction 7OB).



116 DANIEL MARGUERAT

nouvelle formulation (le monde, les fils du royaume et les fils du Malin).
Le paralléle que recoivent les v. 41s en 13, 49s, ainsi que la formulation du
v.43 reprise de Dan 12,3 Th., confirment I'indépendance terminologique de
I’apocalypse a ’égard du lexique. Ce dernier ne saurait donc étre réduit a
la fonction de préparation des versets suivants?'. Les deux parties se pré-
sentent bien plutdot comme deux interprétations successives?? du récit
parabolique : la premiére, centrée sur I’événement des semailles, est relayée
par la seconde qui thématise la séparation eschatologique. La cohérence
régissant ’ensemble du texte ne réside donc pas dans I’équivalence de la
terminologie du lexique a celle de ’apocalypse, mais dans leur commune
problématique: la coexistence de bons et de mauvais en un méme espace ;
cette mixité, considérée dans le temps présent des semailles (v. 37-39),
trouve sa résolution eschatologique dans le jugement (v. 4043). On ne
peut donc arguer de la cohérence du texte pour conclure a I'identifica-
tion du kdaouoc et de la faoi\eia du Fils de I’lhomme 2.

2. Le lexique interpréte la parabole a4 partir de I’expérience missionnaire
de I’église matthéenne ;la catégorie des semailles et de la semence le signifie
de maniére univoque **. Par le terme de kdouos (le monde des hommes,
’humanité??), 1’église de Mt dévoile I'universalité de son horizon mission-
naire. A. Vogtle a rapproché a juste titre ces versets de Mt 28,18s, ou
lautorité universelle du Christ élevé légitime ’extension missionnaire a
toutes les nations?®. Mais si la situation post-pascale est effectivement
présupposée de part et d’autre, il ne convient pas d’induire la probléma-
tique christologique du manifeste de Mt 28 dans le lexique: le koouos
n’apparait au v. 38 ni comme la réalité soumise 4 la domination de I’Eleve,
ni comme le lieu du jugement; il représente bien plutdt I’espace dans
lequel se déploie la mission, le lieu géographique de I’Eglise. Il convient
toutefois de relever — et cela ne nous semble pas avoir été suffissamment le

2 Avec W. TRILLING, Das wahre Israel, p. 125.

*? La particule matthéenne odv (v. 40) précise le sens de cette succession: une
conséquence a tirer de ce qui précéde. L’apocalypse succéde au lexique en tirant,
au niveau du jugement de la fin des temps, les conséquences de la situation qu’évoque
ce dernier.

23 Contre A. VOEGTLE, “Das christologische und ekklesiologische Anliegen von
Mt 28,18-20”, p. 287s.

% Le théme des semailles est une métaphore usuelle de la littérature vétérotesta-
mentaire-juive, exprimant le don créateur et salutaire de la parole de Dieu a son
peuple. Cf. Jer 2,21;31,27. Os 2,25. 4 Esdr 4,31;8,6;8,41;9,31.1 Hen 62,8. Etc.
(G. QUELL et S. SCHULZ, art. onéppa, dans ThWNT VII, p. 538ss). Voir aussi
Mt 13,3-9, 18-23!

%5 géomoc a le méme sens en Mt 5,14 ;18,7; 26,13 (H. Sasse, dans ThWNT 11,
p. 890). Cet horizon universel est dépourvu de toute référence positive ou polémique
a I'égard d’Israél (autrement: R. WALKER, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium
(FRLANT 91), Gttingen 1967, p. 95).

6 “Das christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt 28,18-20", p. 290s.



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 117

cas jusqu’ici — la relation instaurée par le lexique entre la mission et la
situation de mixité: c’est précisément dans I’accomplissement de son
travail missionnaire que la situation problématique de mixité s’est imposée
a la communauté matthéenne. Cette situation, ainsi I'interpréte le lexique,
trouve son origine non dans une déficience humaine, mais dans une inter-
vention satanique conjointe aux semailles du Fils de ’homme. Le motif
des semailles sataniques ne se référe pas au refus de la prédication chré-
tienne 27; il doit rendre compte de la situation de mixité survenue dans le
cadre de I’extension missionnaire universelle de la communauté de Mt.

3. Notre texte est un témoin important de la christologie matthéenne du
Fils de I’homme, dans la mesure ol ce titre apparait aux v. 37 et 41 revétu
de deux sens différents tout en relevant de la méme couche rédaction-
nelle 8. Qu’en est-il de I'utilisation rédactionnelle de “Fils de ’homme”
dans le premier évangile? 13,41 s’affilie sans conteste a la forte accentua-
tion de la figure du juge daniélique (10,23 ;19,28;24,30.30; 25,31 ; cf.
16,27). Dans les autres cas, qui constituent une minorité, Mt a inséré ce
titre pour désigner Jésus dans son activité terrestre (16,13) ou sa destinée
souffrante (26,2); on peut y rattacher 13,37, ol Jésus est désigné en tant
que prédicateur agissant au travers de I’entreprise missionnaire de 1’église
matthéenne 2°. Certes Mt reconnait une autorité cosmique au Fils de
I’homme, mais précisément toujours “lors du renouvellement de toutes
choses” (19,28), “a la fin de I’histoire” (13,40; 24,3) ou lors de son retour
(25,31; 16,28); si l'autorité cosmique du Fils de 'homme appartient a
I’éon futur et non a ’éon présent, sa faoctheia terrestre en 13,41 ne peut
étre reconnue dans le koouos. Colpe a mis en évidence la synthése opérée
par Mt dans la polysémie du titre “Fils de I’'hnomme” et son identification
statique avec Jésus, considéré a la fois comme le Terrestre, le Seigneur de
I’Eglise, et le Juge de la fin des temps *°;1’invocation matthéenne kdpce !
confirme toutefois que l'identification du Jésus terrestre-élevé et du Juge
futur ne tend pas a la confusion de ces fonctions. La double mention de
“Fils de 'homme™ ici rend compte a la fois de cette identité et de cette
différenciation.

7 La terminologie de la persécution (Mt 10) est ici absente.

3 C. COLPE, dans ThWNT VIII, p. 464 et note 414,

** Si I'objection de A. Vogtle a H. E. Todt est pertinente, en ce sens que le Fils
de ’homme du v. 37 ne peut étre identifié au Terrestre a I’exclusion de I'Elevé (“Das
christologische und ekklesiologische Anliegen von Mt 28,18-20”, p. 290s), il n’en
demeure pas moins que le lexique ne se prononce pas sur l'autorité de Jésus a I’égard
du kéouos.

% Dans ThWNT VIIL, p. 465.

3 G. BORNKAMM, “Enderwartung und Kirche im Matthausevangelium”, p. 39;
F. HAHN, Christologische Hoheitstitel (FRLANT 83), Gottingen 19744, p. 8Ss,
96-100.



118 DANIEL MARGUERAT

L’interprétation universaliste se référe notamment a 16,27 et 25,32
pour relever I'intérét de Mt a 1’égard du contexte universel du jugement
eschatologique *2. Si cette observation est pertinente, elle appelle néan-
moins deux remarques: a) I’annonce ou la menace du jugement universel
sont toujours adressées par Mt aux disciples, donc a4 sa communauté;
16,27 s’applique a la “suivance” * du Christ dans la souffrance (16,24) et
'auditoire du discours de Mt 24-25 est constitué par les disciples (24,3).
Le theme du jugement ne ressortit pas a la prédication missionnaire, mais
a la parénése communautaire * ; 'interprétation de 1’ivraie n’échappe pas
a la régle: sa destination exclusive aux disciples est soulignée par le renvoi
des foules (13,36)%. b) Le recours a I'universalité du jugement ne peut
légitimer la notion d’une autorité cosmique du Fils de 'homme dans
I’éon présent, en 13,41 %, Par ailleurs, la visée propre a Mt 25,31-46 ne
saurait étre abusivement transférée sur 13 4043 ; alors que 'universalité du
jugement s’inscrit en conformité avec I’horizon du discours apocalyptique
de Mt 24 et la parénése de la vigilance qui en est issue, 13,40-43 applique
les catégories du jugement au royaume terrestre du Christ-Fils de ’homme
dans lequel la coexistence des bons et des mauvais est ressentie de maniére
problématique. |
4. Parallélement a koouos, deux autres équivalences du lexique font I’objet
d’une réinterprétation ; dans ces deux cas, et le fait peut étre considéré
comme capital, la reformulation vise a transférer I’expression antérieure dans
des catégories éthiques. La réinterprétation de “fils du Malin™ (13,38) en
ndvra T4 okdvdala kai Tovs mowvvras Thy avouiar (13,41) évoque la ter-
minologie de Sophonie 1,3 dans certaines traditions manuscrites®’; elle fait
également intervenir deux concepts spécifiquement matthéens: oxdvdaAov

3 Mt 16,27: “Il rendra 4 chacun”. 25,32 “toutes les nations”.

%3 Nous traduisons par ce terme I’expression allemande Nachjfolge.

* G. BORNKAMM (“Enderwartung und Kirche im Matthiusevangelium”, p. 13-
21) I'a fort bien démontré au niveau de ’ensemble de I’évangile, et singuliérement
dans le cadre des discours matthéens.

*% Le double auditoire de 13,1-3, réduit en 13,10, est définitivement relayé par le
cercle des disciples au v. 36 ; cette incohérence, dans laquelle se manifeste la tension
avec le donné traditionnel de Marc 4, n’infirme pas le caractére d’instruction com-
munautaire de Mt 13: le théme de la compréhension (13,10-23) et la parénése du
jugement (13,24-30.36-43.47-50) sont appliqués et destinés i la communauté.

3 Contre A. VOEGTLE, “Das christologische und ekklesiologische Anliegen von
Mt 28,18-20”, p. 292.

37 La difficulté de la tradition manuscrite de Soph 1,3 (M. DE GOEDT, “‘L’expli-
cation de la parabole de I'ivraie”, p. 46) fait attribuer la seconde partie de I’expres-
sion au Ps 37 (36),1 (rod¢ mowivras v dvoulav ; cf. Ps 6,9 et Mt 7,23) ou encore a
Mal 3,19 (DE GOEDT, p. 46s). La présence de okdvéaiov et d’@voula, termes tech-
niques matthéens (voir note suivante), doit toutefois donner la préférence méthodo-
logique a une recherche synchronique plutét que diachronique.



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 118

et avouia®®. oxdvdalov désigne ici exceptionnellement des hommes, les
fauteurs de scandale, et la kal doit avoir valeur explicative: le scandale
consiste 4 accomplir concrétement (moéw) 1’avoula, a transgresser la Loi.
Quelles personnes sont-elles ici visées?

La triple mention de okdvdéalov en 18,7 retient ’attention a cet égard :
le scandale y apparait comme une réalité inhérente au monde (7w kdouw!)
et liée inéluctablement a l'existence de la communauté dans le monde;
mais la lamentation prophétique redouble (mAny obdai) pour frapper
’homme qui s’est rendu participant de sa venue *°. Le contexte 18,6-9 ne
laisse subsister aucun doute quant au cadre intra-ecclésial dans lequel Mt
situe le scandale ®: la malédiction atteint le croyant qui introduit dans la
communauté le scandale en causant la chute de I'un de ses fréres, en lui
faisant perdre la foi (18,6); la gravité du scandale est telle que la mutila-
tion personnelle lui est préférable (18,8s). Si la réalité cosmique du scan-
dale est reconnue *, son caractére menagant est percu en tant qu’il inter-
vient a l'intérieur de la communauté et qu’un frére en est le porteur. En
13,41, okdvbéalov doit se référer de la méme maniére a une situation de
tension ecclésiale ; en quoi ces fauteurs de scandale causent-ils la perte de
la foi aupres de certains fréres? La clausule qui suit le précise.

Excepté 23,28 ol elle est appliquée aux pharisiens, I’avouia caractérise
polémiquement D’attitude de ceux qui réalisent des miracles (7,23) mais
n’accomplissent pas la volonté du Pére (7,21), ou I'action des faux-pro-
phétes qui aboutit au gel de ’'amour fraternel (24,11s). Conformément a
son sens vétérotestamentaire, I’avouia représente chez Mt le concept anti-
thétique de la “justice” (Swatwatwn)™®; l'iniquité est stigmatisée comme
une non-pratique (7,21; 13,41) de la Loi, telle qu’elle a été interprétée
par le Christ matthéen a 1’aide du principe herméneutique du primat du
commandement d’amour (24,12). Les fauteurs de scandale causent donc la
perte de leurs fréres, dans la mesure ol ils transgressent la Loi et par la le

3% grdvsalov: Mt 1341 16,23; 18,7. avoula: Mt 7,23; 1341; 23,28; 24,12
(terme propre a Mt dans les évangiles).

% G. STAEHLIN, dans ThWNT VII, p. 346.

4% 18,7 trouve donc sa pointe non dans une lamentation devant la fatalité des
scandales, mais dans une menace de type apocalyptique a ’endroit des fréres qui font
du scandale une réalité présente et menagante a 'intérieur de la communauté. Notons
qu'en 13,41 et en 16,23, I'origine satanique du scandale est reconnue.

% W, TRILLING, Das wahre Israel, p. 111 ; E. SCHWEIZER, Matthdus und seine
Gemeinde, p. 110.

4 La structure de 18,7 confirme notre interprétation de la relation du lexique a
'apocalypse: la menace, qui réside dans une réalité cosmique (18,7ab), est appliquée
a la communauté (18,7c).

43 Pour I’AT, cf. W. GUTBROD, dans ThWNT IV, p. 1077s. L’antithése matthe-
enne de la 8 kawoidvn et de ’avoula se vérifie en 23,28 et dans I'opposition de 7,21
(voir 5,20) a 7,23.



120 DANIEL MARGUERAT

centre méme de I’enseignement du Christ pour Mt. Ce terme, on le sait,
a permis a G. Barth de formuler la thése devenue classique du double front
polémique de I’évangile de Mt*. Pour ne pas dépasser les limites de cet
article, il nous suffit de constater ici que, tout comme okavéalov,dvouia
est utilisé par Mt pour désigner des chrétiens et polémiquer contre une foi
qu’il juge déviante ; puisqu’ils constituent I’antithése des “justes”, on peut
en conclure que ’opposition entre les deux groupes de croyants trouve son
'point de cristallisation dans la compréhension de la Loi*. Dans tous les
cas, c’est d I’intérieur de la communauté que Mt déchiffre I’identité des fils
du Malin — et non dans I’espace indéterminé du monde.

5. Les fils du royaume?® seront reconnus lors du jugement comme les
dixawor. Cette réinterprétation nous rend attentifs au logion parénétique
conclusif: ‘“‘entende, qui a des oreilles!” (13,43). Quel est I'objet de la
parénése? En reconnaissant dans la communauté les destinataires de
I'interprétation de l’ivraie, on peut a bon droit conclure que la situation
de la communauté nécessite une parénése; si Mt ne discernait pas le
caractere de corpus mixtum de son église, ’exhortation qu’il lui adresse ne
serait-elle pas inadéquate?

D’autre part, la “justice” dans ’évangile de Mt ne saurait étre disjointe
de la christologie; en tant qu’accomplissement de la volonté de Dieu,
elle constitue en effet a la fois la caractéristique de Jésus dans sa destinée
terrestre et celle des disciples; or la justice a laquelle les disciples sont
appelés se réalise dans la “suivance’ de Jésus*’. En conférant aux fils du
royaume l’identité eschatologique de “justes”, Mt ne peut envisager
d’autres personnes que les croyants auxquels s’adresse ’interprétation de

* “Das Gesetzesverstindnis des Evangelisten Matthius”, dans G. BORNKAMM,
G. BARTH, H. J. HELD, Ueberlieferung und Auslegung im Matthdusevangelium
(WMANT 1), Neukirchen 1968 °, p. 69s, 149-154. L’identité du groupe combattu par
Mt a l’intérieur de sa communauté, si elle demeure peu claire, se caractérise toutefois
non par I’antinomisme mais par I’enthousiasme (avec E. SCHWEIZER, ‘““Gesetz und
Enthusiasmus bei Matthius”, dans Beitrage zur Theologie des Neuen Testaments,
Zurich 1970, p. 53-58).

*5 Contre H. FRANKEMOELLE, Jahwebund und Kirche Christi, p. 285, quiretire
4 Pdvoula sa référence i la loi pour y voir la désignation du péché ou de ’impiété.
§’il est juste de reconnaitre que ce terme n’a pas chez Mt, ni dans la LXX, le sens
rabbinique de I'infraction a la loi, s’il ne s’agit donc pas de surévaluer ce terme dans
un sens nomiste, son caractére d’antithése a la justice indique que Mt le comprend en
référence avec sa compréhension de la volonté de Dieu caractérisée par la réinter-
prétation de la loi (le contexte de Mt 7 et Mt 23 est impératif 4 ce sujet!).

% 11 convient de lire ici le royaume des cieux (8,12) et non celui du Fils de
I’homme. Les fils du royaume ne sont précisément pas identifiés aux disciples (contre
R. WALKER, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, p. 100 et note 102).

47 L’interdépendance du concept de “justice’ et de la christologie chez Mt a été
mise en évidence en particulier par G. BORNKAMM, “Enderwartung und Kirche im
Matthiusevangelium”, p. 26-28, 33-35.



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 121

I'ivraie ; la justice dans 1’évangile ne saurait étre réduite & une norme
éthique générale, disjointe de la christologie et de I’appartenance concréte
au groupe de ceux qui “suivent” Jésus.*® Or c’est a cette conclusion
qu’aboutit inévitablement [Iinterprétation universaliste-éthique *; elle
rencontre sur ce point, dés lors, son objection décisive.

6. La tension entre les deux parties du texte demande encore 2 étre levée.
Ce glissement du lexique, centré sur la mission universelle, & I’apocalypse,
orientée vers la séparation eschatologique de la communauté, trouve-t-il
un écho dans 1’évangile? Disons tout d’abord que la parenté de notre
parabole avec celle du filet (13,47-50) ne se limite pas 4 la terminologie
apocalyptique (13,41s et 49s); le lancer du filet et son rassemblement
ék martoc yévovs illustrent d’une maniére semblable le rassemblement
missionnaire de I’Eglise et la composition hétéroclite de la communauté
qui en est issue. La situation ecclésiale reflétée par la version matthéenne
de la parabole de linvitation au festin (22,1-14) nous parait présenter
également de fortes affinités avec notre texte. L’accumulation rédaction-
nelle des termes décrivant aux v. 9-10 le rassemblement de la commu-
nauté>® révéle Uintention de décrire une “église de masse”™, un corpus
mixtum (“‘mauvais et bons” 22,10) créé par I'offre universelle du salut>2,
A la suite du refus réitéré de l'invitation par Israél (22,3-6), la mission
étendue aux paiens a en effet provoqué un rassemblement d’une ampleur
sans précédent (22,10b). La mixité est ainsi le revers de I’ouverture de la
communauté matthéenne aux paiens. La parénése du jugement, que Mt
fait intervenir par I’adjonction d’un fragment parabolique (22,11-13) %3,
doit donc permettre A ’église de gérer les conséquences de son extension
a toutes les nations: sa situation de corpus mixtum.

*8 En affirmant que “la question essentielle aux yeux de ’évangéliste n’est pas de
savoir si I’on est chrétien ou si on ne I’est pas, si I’on appartient a I’Eglise ou non,
mais plus largement si ’on accomplit la volonté du Pére céleste ou si I’on pratique
ldvouia™ (“Le point de vue de Matthieu dans le chapitre des paraboles™, p. 229),
J. DUPONT pose une alternative non pertinente ; Mt ne vise pas a définir une norme
de justice valable pour croyants ou non-croyants, mais a décrire la foi et I’obéissance
du disciple (dans ce contexte, voir 12,48-50 et 13,10-17).

4 J. ZUMSTEIN a pergu I’aporie sur laquelle débouche cette interprétation (La
condition du croyant dans l'évangile selon Matthieu (Orbis Bibl. et Orientalis 16),
Fribourg (Suisse) et Gottingen 1977, p. 1915).

50 I es carrefours des chemins”, “tous ceux que vous trouverez”, “‘rassemblérent
tous ceux qu’ils trouvérent”, “mauvais et bons”, “la salle de noce fut remplie”
(22,9s).

% Selon l'expression de W. TRILLING, “Zur Ueberlieferungsgeschichte des
Gleichnisses vom Hochzeitsmahl Mt 22,1,14”, dans BZ 4 (1960), p. 259.

52 L’universalité est impliquée dans la notion de 8tétodoc (W. MICHAELIS, dans
ThWNT V,p. 69,112).

53 L’attribution a un stade prématthéen de I’adjonction de 22,11-13a aux v. 1-10
ne convainc pas (contre F. Hahn, “Das Gleichnis von der Einladung zum Festmahl”,
dans Verborum Veritas, Festschrift G. Stihlin, Wuppertal 1970, p. 78).



122 DANIEL MARGUERAT

Cette perception de la problématique ecclésiale matthéenne doit nous
permettre de saisir le rapport du lexique a ’apocalypse. L’ensemble du
texte (13,3743) est le dépot d’une réflexion théologique sur la coexis-
tence des bons et des mauvais dans 1’église de Mt 3*; le lexique élucide I’ori-
gine de cette situation, I’apocalypse lui succédant (odv) au titre d’applica-
tion parénétique a I'intention de la communauté.

La mixité trouve son origine dans l’action satanique concurrente a
celle de Jésus; ce dualisme est devenu constitutif de la communauté des
croyants, telle qu’elle a été créée et rassemblée par la mission ouverte au
koouos: en elle coexistent des hommes aux appartenances antithétiques,
les uns du diable, les autres du royaume *°. La gravité de cette situation est
ainsi mise en évidence: les fauteurs de scandale, a 'intérieur de I’Eglise, ne
sont autres que des sujets sataniques. La séparation eschatologique de ces
deux catégories reste toutefois la prérogative de Dieu (24,30): le dualisme
est une condition indépassable de 1’Eglise. L’application parénétique n’en
va pas moins préciser I’identité de ces deux catégories de croyants, et signi-
fier par 12 quels seront les critéres du jugement. avouia et §ikatos relévent
de la thématique de la Loi;le juge eschatologique confirmera donc I’inter-
prétation de la Loi par le Christ matthéen. L’enjeu christologique de la
double mention du titre de Fils de ’homme apparait en toute clarté: le
Juge de la fin des temps n’aura pas d’autres critéres que ceux énonceés par
le Jésus terrestre, et 4 I’inverse seule ’obéissance a I’enseignement du Christ
matthéen permet au croyant de parvenir a la “justice”. C’est ’évangile de
Mt, en tant qu’il rapporte I’enseignement de Jésus et en particulier son inter-
prétation de la Loi, que le croyant est appelé a entendre (13,43)® — en
sachant que, pour Mt, I’écoute est une compréhension et que la compréhen-
sion débouche dans une pratique concréte (13,23).

I

La double caractéristique du théme du jugement que nous avons iden-
tifée, sa relation a la problématique de la Loi et son insertion dans une
polémique intra-ecclésiale, est représentative du statut que regoit ce
théme dans I’ensemble de ’évangile. Parce qu’il constitue I’horizon d’inter-

% W. Trilling le reconnait, mais pour le lexique seulement (Das wahre Israel,
p. 126).

% vide avec le génitif exprime la relation d’appartenance (E. SCHWEIZER, dans
ThWNT VIII, p. 366s).

¢ C’est le mérite d’E. KAESEMANN d’avoir pergu la violence des tensions théo-
logiques dont I’Eglise primitive a été le théatre, et qu’en particulier Mt nous permet
d’appréhender comme une véritable “‘dispute confessionnelle” (“Les débuts de la
théologie chrétienne”, dans Essais exégétiques (Le Monde de la Bible), Neuchitel
1972, p. 175).



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 123

prétation de la Loi®?, le jugement établit la normativité de cette inter-
prétation et exprime le caractére décisif de I'obéissance a la volonté de
Dieu. Toutefois, la relation constante établie par Mt entre le théme de la
Loi (et son interprétation) et la christologie °® doivent nous garder d’une
interprétation hdtive de l'accentuation éthique du premier évangile;
I'intérét aigu de Mt pour la parénése de 1’obéissance ne découle pas d’une
propension immodérée pour I’héritage légaliste judéochrétien, pas plus
qu’il ne trahit un gauchissement de I’éthique dans le sens d’une morale de
Pamour fraternel. L’éthique matthéenne ne vise pas a édicter des normes
universelles de comportement, mais a décrire le comportement du croyant,
son existence dans la “suivance” de son Maitre *°. L’accentuation éthique
chez Mt résulte, dés lors, de la nécessité ressentie par le rédacteur de
décrire en termes d’obéissance la relation du disciple au Christ.

Le statut fondamentalement ecclésiologique et non missionnaire du
théme du jugement, tel que nous I’avons pergu en 13,36-43, est corroboré
par la perspective matthéenne dans son ensemble: en particulier les sen-
tences d’entrée dans le royaume (5,20; 7,21; 18,3.8s; 19,23s; etc.), le
motif du salaire (5,11s; 5,46, 6,1-16.19-21 ; 20,1-16; etc.) ou les conclu-
sions eschatologiques des discours de I’évangile. Une étude de I'utilisation
du théme du jugement comme catégorie d’interprétation de I’histoire
d’Israél, et la maniére dont Mt érige Israél en contre-modele parénétique
a l'intention de sa communauté, confirmerait ce point de vue

Les conséquences sotériologiques du statut ecclésiologique conféré au
théme du jugement ne doivent pas étre sous-estimées. L’église matthéenne
ne rassemble pas déja les élus eschatologiques, les “‘justes’, mais des croy-
ants appelés a traduire dans leur existence, a I'image de leur Maitre, le
primat du commandement d’amour (22,34-40; 5,7; 9,13; 12,7; 18,33;
23,23;22,11s; 25,31ss). Ainsi la radicalité de I’exigence éthique se mani-
feste non seulement dans le fait qu’elle dépouille le croyant de tout artifice
casuistique qui le soustrairait a I’obéissance (23,16ss); elle lui ravit égale-

57 Mt 5,2048;7,13-27;18,21-35;19,16-30; 23,16-36. Cf. '’étudede D. LUEHR —
MANN sur la halacha matthéenne (Die Redaktion der Logienquelle (WMANT 33),
Neukirchen 1969, p. 107-121).

58 Mt 3,15; 5,17-20.21ss; 7,21-23; 9,11-13; 11,25-30; 12,7s; 21,1-11; 22,34-39;
23,33-39; 25,3146 ; etc.

* Contre une interprétation banalisante de Mt 25,31-46, il importe de remarquer
que la pointe du passage repose non sur les actes d’amour en eux-mémes (qui relévent
de la normalité), mais sur la relation qu’ils établissent entre I’nomme et le Christ-
Fils de ’homme. Voir par ex. R. BULTMANN, Die Geschtchte der synoptischen Tra-
dition, p. 130.

%® La double perspective, polémique et parénétique, que nous avons discernée en
13,36-43, régit également la compréhension du jugement d’Israél élaborée par Mt
a partir de ses sources Marc et Q (8,11s; 11,20-24; 12,41s;15,13s; 21,28-22,14;
23,33-39).



124 DANIEL MARGUERAT

ment toute sécurité sotériologique qu’il pourrait s’arroger: la communauté
vit sous ’horizon du jugement eschatologique, et la séparation finale la
traversera®. La question du salut est ainsi irrémédiablement dominée par
la réserve eschatologique que le jugement fait reposer sur elle : seul le Juge
de la fin des temps dévoilera I'identité des élus et des réprouvés 2.

L’amplification de la thématique du jugement face au donné de ses
sources Marc et Q 3, procédure dont la comparaison synoptique permet de
discerner le caractére conséquent et massif, dote la sotériologie matthéenne
de son profil spécifique au sein de la tradition synoptique ; elle est liée a
'importance que revét chez Mt la compréhension de la Loi®. Ces deux
thémes corollaires, Loi et jugement, sont communs — on le sait — aux
multiples mouvements et communautés du judaisme au tournant de I’ére
chrétienne. L’interprétation de la Loi n’est en effet pas seulement le point
de cristallisation du conflit entre Mt et le rabbinisme; elle constitue la
problématique fondamentale du bas-judaisme, facteur d’homogénéité
et critére décisif de séparation tout 2 la fois . Le motif du jugement,
lié a la Loi en tant que sanction eschatologique de I’obéissance ou de
Pinfidélité de 'homme aux commandements, s’avére également étre un
élément de continuité entre Mt et les divers courants du bas-judaisme;
on le voit émerger, englobé généralement dans les représentations eschato-
logiques messianiques, aussi bien dans le milieu pharisien piétiste des
Psaumes de Salomon, dans le traité rabbinique des Pirgé Abot, dans le
corpus qumrinien et dans la tradition apocalyptique ®°. Quelle relation
ces milieux instaurent-ils entre le théme du jugement, le groupe des
croyants et le monde? Une bréve comparaison critique nous permettra
d’en dégager les traits essentiels.

Les Psaumes de Salomon, admirable témoin de la foi des cercles
pharisiens au premier siécle avant notre ére, exposent la piété et ex-
halent la plainte des justes, soumis a 'oppression des pécheurs et des

& Mt 5,20ss; 6,1-18; 7,1s.135.15-27; 10,32540-42; 1231ss; 16,27s; 18,3s.9s.
23ss;19,23.28-30; 22,11-14 ;23,12 ;24,37ss; 25,155.1455.31ss.

62 Mt 22,11-14; 25,31ss. A ’encontre de W. TRILLING (Das wahre Israel, p. 95s,
150s), nous reconnaissons que le jugement représente, dans sa signification ecclésio-
logique, un motif constitutif de I’ecclésiologie matthéenne.

2 L’application du théme du jugement a I’Eglise constitue précisément un novum
de la théologie matthéenne d 1’égard de ses sources Marc et Q; pour cette derniére,
voir D. LUEHRMANN, Die Redaktion der Logienquelle, p. 103 et A. POLAG, Die
Christologie der Logienguelle (WMANT 45), Neukirchen 1977, p. 86-97.

¢ G. BARTH, “Das Gesetzesverstindnis des Evangelisten Matthius”, p. 54-58.

5 Voir a ce sujet W. GUTBROD, dans TAWNT IV, p. 1040s et G. BORNKAMM,
“Wandlungen im alt- und neutestamentlichen Gesetzesverstindnis”, dans Geschichte
und Glaube II, Ges. Aufsitze IV (BEvTh 53), Miinchen 1971, p. 90.

% Pour la suite, nous renvoyons a4 notre Mémoire de recherche signalé en téte de
cet article, p. 7-94.



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 125

paiens ®”. Les psaumes 14 et 15 présentent de nombreuses affinités termi-
nologiques avec Mt 13,36-43. Ils sont dominés par ’opposition des dikawot
(15,6.7), les “saints du Seigneur” (14,3) “qui marchent dans la justice
(év dwawowwn) de ses commandements, dans la loi qu’il nous a prescrite
en vue de notre vie” (14,2), et des pécheurs et impies (Guaprwlol Kai
mapdvopor 14,6). La perspective eschatologique est régie par une anti-
theése similaire: “les pécheurs périront au jour du jugement du Seigneur
pour toujours, quand Dieu visitera la terre en la jugeant pour rétribuer les
pécheurs pour I’éternité ; mais ceux qui craignent le Seigneur obtiendront
miséricorde en ce jour-1a” (15,12-13a). Ainsi le jugement est-il considéré
comme la manifestation de la colére de Dieu, qui n’atteindra pas les justes
(15,6s) mais a laquelle “les pratiquants d’iniquité (ot mowiwres dvouiav)
n’échapperont pas” (15,8).

La comparaison avec I’interprétation de I’ivraie autorise trois constata-
tions. La premiére tient a la titulature des croyants: ils sont déja, dans leur
pratique éthique et cultuelle de la Tora et dans leur opposition aux
pécheurs, revétus de P’appellation de “‘justes”®®; Sikatoc est au contraire
chez Mt, nous I’avons vu, un titre eschatologique (13,43). La seconde
constatation tient & la compréhension du jugement: dans la mesure ou il
apparait comme un acte punitif, le jugement signifie essentiellement pour
les justes la délivrance de I'oppression des pécheurs et de la présence des
paiens dans le pays (Ps Sal 17,8-31). Le croyant ne vit donc pas sous
'horizon du jugement, mais dans I’attente du royaume messianique qui
lui est destiné et que les Ps Sal 11, 17 et 18 décrivent 4 I’aide des catégories
traditionnelles du messianisme nationaliste®®. L’idée d’une menace que
le jugement ferait reposer sur la communauté des croyants ne trouve
aucune place dans la sotériologie des Ps Sal. Pouvons-nous alors discerner
ou s’enracine cette certitude du salut eschatologique? Les psaumes 14 et
15 font apparaitre en réalité deux motivations; ’'une réside dans la certi-
tude qui anime le croyant d’accomplir la Loi (14,1 ;15,5s) ™ Tautre dans

7 Les allusions historiques que contiennent les Ps Sal 2, 8 et 17 permettent de
reconnaitre dans la figure des pécheurs la classe sadducéenne, qui a évincé du pouvoir
les cercles pharisiens partisans des Hasmonéens, et dans les paiens la puissance romaine
victorieuse en 63 avant J.-C. La meilleure introduction en frangais demeure celle de
J. VITEAU, Les Psaumes de Salomon, Paris 1911, p. 549.

%8 Ps Sal 17,3-5 atteste que les justes doivent étre identifiés aux hueic des Psaumes
de Salomon.

% La structure du psaume 17 est révélatrice, en cela que le royaume messianique
(v. 21-46) est décrit comme Pantithése de la situation présente caractérisée par
I'’humiliation des justes et la violence des pécheurs (v. 1-20) ; il ne s’agit toutefois pas
1a d’un dualisme apocalyptique radical.

’® La conscience des transgressions existe, mais ces derniéres sont expiées par la
“correction” divine que subissent les justes dans Ihistoire (Ps Sal 8,29-32;10,24;
13,5-11;14,1;17.5).



126 DANIEL MARGUERAT

la référence a la miséricorde de Dieu pour son peuple (14,25.6;15,15.8.15).
La sotériologie des Ps Sal trouve ainsi sa spécificité dans une dialectique
entre la confiance en soi et la confiance au Dieu de 1’élection, ’assurance
de I'obéissance et 1’assurance de la miséricorde promise par Dieu a ses
saints . La référence a I’élection ne joue pas ce role décisif chez Mt ;
elle est au contraire subordonnée a I’exigence de 1’obéissance (21,43),
qui exerce a son ¢égard une fonction critique: ceux que le jugement décla-
rera justes le seront sur la seule base de I’accomplissement de la volonté
divine et non eu égard a leur appartenance au peuple élu (15,13;8,10-12;
21,28-22,14). La norme du jugement est ainsi constituée par la seule
obéissance de I’homme, vécue dans la “‘suivance” de Jésus. La double
certitude qui anime les croyants des Ps Sal est abolie: en orientant sa
communauté vers le jugement universel et en ne I'y soustrayant pas, Mt
témoigne d’une réinterprétation radicalisante du motif du jugement.

Le traité Abot™ atteste cette méme insistance sur la pratique de la
volonté de Dieu, a laquelle vise 1’étude de la Tora (Ab 1,15). La menace
que le jugement fait reposer sur les hommes est incontestablement prise
au sérieux dans le systéme rabbinique (1,5¢; 1,7; 3,11); mais la quantifi-
cation de I’obéissance ™ permet au croyant d’y échapper: “Rabbi Eliezer
ben Jacob ™ dit: qui observe un commandement se gagne un paraclet ; qui
commet une transgression se gagne un accusateur. Conversion et bonnes
ceuvres sont comme un bouclier devant la rétribution” (4,11a). Le juge-
ment est interprété dans les catégories du dogme de la rétribution, et
représente pour les justes le versement du salaire de leur obéissance : ““si tu
as appris beaucoup de Tora, beaucoup de salaire te sera donné ; et il est
fidele ton employeur, qui te payera le salaire pour ton travail” (2,16) 6.
La foi rabbinique situe donc bien le croyant sous I’horizon de la rétribu-
tion, mais la correspondance quantitative qu’elle établit entre les ceuvres
(ou I’étude) et le salaire lui confére la certitude que les comptes eschatolo-

™ H. BRAUN, “Vom Erbarmen Gottes iiber die Gerechten”, dans Gesammelte
Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt, Tiibingen 1967 %, p. 50.

72 Avec R. HUMMEL, Die Auseinandersetzung zwischen Kirche und Judentum
im Matthiusevangelium (BEvTh 33), Miinchen 1966 2, p. 150-152.

7 Au sein de la Mishna, ce traité renferme le plus grand nombre de sentences
rabbiniques a référence eschatologique. Dans ses chap. 14, 4 sentences évoquent le
monde a venir (2,7; 4,1;4,16;4,17) et 8 le jugement eschatologique (1,5¢; 1,7;
2,16;3,1;3,11;3,16;4,11a;4,22),

7 “Avec bonté sera jugé le monde, et pourtant tout dépend de la quantité des
ceuvres” (3,15, sentence anonyme). Voir aussi Ab 1,15.

7S Vers 150.

7 R. Tarphon, vers 110. Voir aussi Ab 3,11 et 6,9b. Comme P'atteste la fin de
2,16 (glose sur le caractére futur du versement du salaire), la rétribution tend au
cours du premier siécle 4 quitter son caractére terrestre pour devenir exclusivement
eschatologique.



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 127
giques lui seront favorables. L’allégorie de I’épicier”’ corrobore cette
véritable domestication de la relation entre Dieu et ’homme ;le jugement
est réduit a une opération de comptabilité dans laquelle ’homme, aprés
avoir monnayé son obéissance, se trouvera en face d’un Dieu qui calcule
le bilan.

Il vaudrait certes la peine de s’attarder sur ’apocalyptique, notamment
PApocalypse syriaque de Baruch issue du milieu pharisien contemporain
de Mt. D’une maniére qui n’est pas sans rappeler le Ps Sal 1778, cet écrit
exprime la souffrance des justes attendant avec joie la fin de ce monde ;le
jugement eschatologique est objet d’attente, dans la mesure ou il assurera
Pextermination des pécheurs”; les justes le considérent avec confiance
(16,1-17,4; 48,12ss; 75,5ss), car il signifiera pour eux I'accés a I’éon
futur qui leur est réservé (14,2.12s; 15,7; 51,1ss). Le croyant apocalyp-
tique vit, ici encore, sous I’horizon du renouvellement cosmique ;’insécu-
rité sotériologique lui est étrangére, car il est a la fois le dépositaire de la
sagesse apocalyptique et le pratiquant de la Loi ®.

C’est toutefois dans le corpus qumrdnien, précisément dans I’enseigne-
ment sur les deux esprits (1 QS 3,13 4 4,26) 3!, que nous avons découvert
le paralléle ® le plus étonnant i I'interprétation de I’ivraie. Cette instruc-
tion catéchétique se présente comme une interprétation de I’histoire
humaine, considérée en tant que se manifestent en elle deux esprits anti-
nomiques établis I’'un et ’autre par le “Dieu de la connaissance” : “Dans sa
main reposent les décrets de toute chose, et il prend soin d’eux (les étres)

"7 “Tout est donné sous caution, et le filet est étendu sur tous les vivants. La
boutique est ouverte, ’épicier vend a crédit, la tablette est ouverte et la main écrit;
quiconque veut emprunter vient et emprunte ; les encaisseurs circulent constamment
tous les jours et se font payer par les hommes, qu’ils le sachent ou non ; mais ils ont
sur quoi s’appuyer. Le jugement est un jugement de vérité et tout est prét pour le
repas’” (sentence de R. Aqiba, mort en 135).

"8 Voir, plus haut, nos remarques sur la structure de ce psaume et le renversement
de type apocalyptique attendu du régne messianique. Sur le milieu originaire de
I’Ap. syr. Bar., voir I’excellent ouvrage de P. BOGAERT, Apocalypse de Baruch,
tome I (Sources chrétiennes 144), Paris 1969, p. 320ss.

" Ap. syr. Bar. 36,8-10; 39,7-40,3; 48,39-41; 49,47-50; 82,3ss; 83,10-23. Sur
'antithése des destins eschatologiques des justes et des impies, voir surtout 14,12-15;
15,6-8;51,1-6;82,2;85,9.

80 Le parallélisme terminologique constant entre la sagesse et la Loi présuppose
Iidentification de ces deux réalités (38,2.4; 44,14 ; 46 4s; 48,24 ; 51,34.7; etc.).
La sagesse a donc un statut sotériologique ; la parénése de la pratique légale s’inscrit,
elle, dans des catégories trés formelles.

% Cf. a ce sujet J. H. CHARLESWORTH, “A Critical Comparison of the Dualism
in1 QS 3:134:26 and the ‘Dualism’ Contained in the Gospel of John”, dans John
and Qumran, éd. par J. H. Charlesworth, London 1972, p. 77-89.

% Nous n’entendons pas ce terme au sens d’une dépendance littéraire de Mt a
1QS, mais d’une proximité thématique et terminologique remontant a 'utilisation
commune du matériel représentatif de la tradition apocalyptique.



128 DANIEL MARGUERAT

dans toutes leurs entreprises. Il créa I’lhomme pour dominer le monde, et
lui remit deux esprits, pour se comporter en eux jusqu’au temps fixé de
sa visite. Ce sont les esprits de vérité et de perversité” (3,16-19). Ce dua-
lisme cosmique, dont I’histoire est le thédtre, a pour enjeu la possession
de I’homme (3,20s); I'intérét repose en effet non dans une spéculation
cosmologique, mais sur la dimension anthropologique de cette antinomie :
elle réside au coeur méme de ’homme (4,23). Le destin eschatologique de
’humanité se joue donc au sein de ce conflit irréductible 8 entre I’esprit de
vérité, que Dieu aime “en toutes ses oeuvres” (4,1), et ’esprit de perversité
qu’il hait avec “toutes ses voies” (4,1); ’homme ne peut en aucun de ses
actes échapper a ce conflit (4,15s), ou tenter un compromis (4,18). La
“visite”” eschatologique scellera la destinée de I’homme, en fonction de son
appartenance a I'un ou I’autre des esprits (4,18-26).

La comparaison avec le texte de Mt est intéressante, dans la mesure ol
le dualisme est saisi de part et d’autre dans des catégories éthiques et mis
au service d’une préoccupation ecclésiologique. Les catégories éthiques
dominent les deux catalogues antinomiques opposant les ceuvres de I’esprit
de vérité et le destin eschatologique des hommes qui se conforment a lui
(4,2-8), aux ceuvres de I’esprit de perversité et au destin de ceux qui le
suivent (4,9-14)%%. C’est donc au niveau de ses actes que I’homme révéle
son appartenance a I'une des puissances antinomiques ; la relation au Christ-
Fils de ’homme se déchiffre également chez Mt dans les catégories éthiques
(Mt 1341.43; 16,27; 25,35s.42s). De part et d’autre, ces catégories
autorisent un développement parénétique. L’intérét ecclésiologique est
significatif de I’opposition des deux esprits 4 Qumrin; le dualisme cosmique
est appliqué comme en Mt 13,36-43 4 la communauté des croyants, mais
d’une maniére radicalement différente: la sphére de l'esprit de vérité
décrit en effet la communauté sectaire®, opposée irréductiblement au
monde extérieur livré a 'ignorance et a I’endurcissement, dans la perspec-
tive de sa condamnation eschatologique (4,9-15 ; cf. 9,16-22). Le dualisme
qumréinien vise donc non a élucider une situation de mixité de la com-
munauté, mais — dans la mesure ol I’esprit de perversité menace les

83 “Car Dieu les a établis (les deux esprits) a part égale jusqu’au temps dernier et
a déterminé une inimitié éternelle entre leurs domaines. Les actes de la perversité
sont une horreur pour la vérité, et les chemins de la vérité une horreur pour la perver-
sité. Une ardente querelle (oppose) toutes leurs décisions, car ils ne marchent pas
ensemble” (1 QS 4,16-18).

8 H.-W. HUPPENBAUER parle a ce sujet, avec pertinence, de deux “sphéres
d’activité” (Wirkungsbereich) antinomiques (Der Mensch zwischen zwei Welten
(AThANT 34), Zurich 1959, p. 185.113).

85 L’expression “fils de la vérité” (4,5) reléve de la titulature de la secte (H.
BRAUN, Spdtjiidisch-hdretischer und friithchristlicher Radikalismus (BHTh 24),
Tiibingen 1969 2, tome I, p. 43 note 10) ; voir aussi 4,22,



L’EGLISE ET LE MONDE EN MATTHIEU 13,36-43 129

sectaires (3,21-24)® — i sanctionner I’état de pureté de la communauté
et 4 justifier la séparation sectaire ®’. En ce sens, la secte procéde a I’anti-
cipation du jugement eschatologique ®® que récuse précisément Mt (13,29s);
mais I'anticipation du jugement implique une autre anticipation, autre-
ment plus fondamentale, celle du salut eschatologique.

La comparaison critique avec quatre milieux du bas-judaisme palesti-
nien, que nous avons esquissée, nous a permis de discerner la spécificité
de Mt dans son traitement du théme vétérotestamentaire-juif du jugement.
Alors que ces milieux s’efforcent de mettre la communauté des croyants a
I’abri du jugement eschatologique, le premier évangile applique de maniére
conséquente la procédure inverse. L’ecclésiologie qui s’en dégage pourrait
inspirer judicieusement notre maniére de comprendre actuellement la
relation entre I’Eglise et le monde.

% Cette mention ne doit pas étre pressée jusqu’a faire de la secte une communauté
reconnaissant en elle la réalité de I'impiéte (ainsi J. GNILK A, “Die Kirche des Matthius
und die Gemeinde von Qumrin”, BZ 7 (1963), p. 50). Le texte vise précisément a
justifier la séparation sectaire, qui exclut la contamination avec la sphére de per-
versité.

87 H.W. HUPPENBAUER aboutit 4 la méme conclusion dans une étude de I’escha-
tologie de I’Ecrit de Damas (CD) (“Zur Eschatologie der Damaskusschrift”, dans
Revue de Qumrin 4 (1963/64), p. 572s). Elle se trouve également confirmée par
notre analyse de 1QS 9,12-26 et 1 QpHab 2,1-10; 5,1-8; 7,9-14 (cf. notre Mémoire
de recherche, cité en téte de cet article, p. 30-37).

8 Cf. H. BRAUN, Qumran und das Neue Testament, Tiibingen 1966, tome II,
p. 275.






	L'Église et le monde en Matthieu 13, 36-43

