Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: Implications philosophiques du dogme du péché originel
Autor: Veto, Miklos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381106

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 89-98

IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME
DU PECHE ORIGINEL

MIKLOS VETO

Le récit de la Geneése sur la chute est a la base de la plupart des théories
classiques spéculatives sur I’origine et ’essence du mal. Quant a sa reformu-
lation théologique dans les documents ecclésiaux, elle n’a guére suscité de
réflexions proprement philosophiques. Nous pensons cependant que ces
définitions précises et rigoureuses peuvent étre creusées avec profit pour
découvrir les bases d’une doctrine métaphysique du mal, et a travers elle,
de profonds enseignements sur I’essence de I’homme. L’exposé le plus
important de la doctrine ecclésiale est donné par le décret du Concile de
Trente sur le péché originel dont les six paragraphes reprennent les énoncés
centraux des quinze siécles précédents. Le Concile “décide, confesse et
déclare” ' — a la suite de I’Epitre aux Romains — que le péché est entré
dans le monde par la transgression d’un seul homme, Adam. Transmis par
“propagation héréditaire” a chacun de ses descendants, le ““péché d’Adam,
qui est un par son origine” devient “propre a chacun” et c’est pour cela
que les nouveau-nés “qui n’ont pas pu commettre encore pour eux-
mémes quelque péché” doivent étre baptisés. Ils doivent “étre baptisés,
car le péché originel ne peut pas étre enlevé par les forces de la nature
humaine”, parce qu’il a justement corrompu cette nature. Comme le disait
encore le Concile d’Orange, cité par le décret tridentin, “par I'offense
résultant de cette prévarication, Adam tout entier, dans son corps et son
ame, a €té changé en un état pire”.

Ce qui peut étre considéré comme allégorie poétique ou symbolisme
frappant dans le mythe mosaique est ainsi durci en une doctrine claire-
ment absurde, pierre d’achoppement des humanismes de toute trempe,
scandale pour ceux qui voient irrémédiablement ruinée par elle les idées
fondamentales de la responsabilité individuelle, de la volonté libre, voire de
la liberté tout court. Or ce choc et ce scandale ne doivent étre ressentis
comme tels que par ceux qui s’en tiennent & une conception étroitement
individualiste et moralisante sur la nature humaine et qui doit étre repoussée
comme inadéquate, fut-ce simplement a la lumiere des enseignements des
différentes sciences sur les limites considérablement mouvantes de 'indivi-
dualité, de sa profonde solidarité avec les forces biologiques, psycholo-

! Ce qui suit est une citation du Décret du Concile de Trente sur le péché originel :
H. DENZINGER-A. SCHONMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum et
declarationum de rebus fidei et morum, 34¢ éd., Fribourg/Br. 1967, 1510-1516.
Nous le citons d’aprés la traduction de G. DUMEIGE, La Foi catholique, Paris 1969,
p. 169-171, § 274-280.



90 MIKLOS VETO

giques et sociales qui la forment et qui la maintiennent. En fait, la doctrine
ecclésiale, en définissant ’origine et 1’état présent du mal dans des notions
apparemment contradictoires, conduit & une vision spéculative trés pro-
fonde du caractére composé et limité de I’autonomie humaine, d’une notion
de la personne qui ne se laisse pas réduire a celle de la conscience de soi 2.
Elle manifeste la triple dépendance de 'homme, ou plutot illumine les
trois domaines essentiels ou ’homme n’est ce qu’il est qu’en vertu et en
fonction de ce qui dépasse le noyau “rationnel” de son étre. Que I’lhomme
hérite sa tare du pére de la race a travers la médiation d’une longue lignée
d’ancétres montre son appartenance profonde a la société historique. Que
la transmission s’effectue par propagation biologique témoigne du carac-
tere composé de I’humain ou 1’é1ément rationnel, intentionnel n’est qu’un
facteur de I’individu, et un facteur que sa situation centrale ne protége pas
contre l’asservissement par les autres composantes de la personnalité.
D’autre part, le péché est présent dans le nouveau-né qui n’a pas encore
accédé a la conscience de soi: la personnalité n’est donc pas simplement
’apanage de cette période de notre vie ou ’on est ouvert et comme trans-
parent & soi-méme, elle est déja existante dans les tréfonds de 'opacité
initiale du nourrisson ; en fait, la réfraction de notre lumiére sera déter-
minée par les convulsions de nos ténébres premiéres. Et finalement la
puissante hétéronomie de l’individuel a I’égard de I’historico-social et de
Iinconscient par rapport au conscient est complétée par une hétéronomie
autrement fondamentale: celle de son étre-humain par rapport a un autre
niveau d’étre, du diable qui seul pouvait lui proposer la transgression®

Que I’homme hérite son péché du premier homme a travers la média-
tion des générations précédentes traduit le caractére profondément social
et historique de son existence. Le mal est compris, d’habitude, comme un
événement survenant entre des personnes; or, les personnes ne s’opposent
pas comme entités isolées, mais plutdot comme parties d’une structure
sociale qui, tout en les maintenant, les dépasse de toute part. Qu’il méne
jusqu’a la torture du corps, le mal qu’on subit ou qu’on inflige est fonction
de I'appartenance sociale de 'offenseur et de 'offensé. Et cette apparte-
nance étant essentiellement ceuvre des processus historiques, la violence
qui déferle sur le monde se structure et se concrétise en fonction de I’accu-
mulation séculaire des haines, des préjudices et des prétentions qui ont

? L’¢élaboration philosophique du ‘“‘donné” théologique souléve des problémes
herméneutiques importants et difficiles, mais qui ne peuvent pas étre traités dans le
cadre d’un court article.

3 Remarquons-le: si le Concile de Trente déclare qu’a cause de sa transgression
Adam tomba ‘‘sous le pouvoir... du diable”, DENZINGER 1511, Foi catholique,
p. 169, § 275, ce n’est que le second Concile du Vatican qui dit expressément que
dans la chute, ’homme fut “‘séduit par le Malin”, DENZINGER 4506, Foi catholique,
p. 173, § 290/1.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PECHE ORIGINEL 91

pénétré jusqu’a la moelle des générations successives. Démythologisée, si
’on veut, la doctrine du péché originel ne fait que traduire I’emprise de
’hérédité sociale sur les attitudes et les actions de l'individu et 'impossi-
bilité “morale” sinon physique d’agir autrement que selon les normes et
les mceurs en usage dans son milieu social®. Ne s’agirait-il donc que d’un
simple déterminisme social, d’une obéissance d’instinct & des impulsions
héritées et apprises? L’animal hérite de I'instinct et ne peut que le suivre
aveuglément, mais [’étre humain qui se trouve inséré par sa naissance dans
le réseau de certaines structures sociales auxquelles il ne cesse d’étre
intégré par ’éducation, devrait pouvoir maintenir une distance a 1’égard
des impératifs qui émanent de son groupe. Dans ses Legons sur la Philo-
sophie de la Religion, Hegel explique que I’essence de ’homme étant
esprit, il est, de par sa nature, médiateté, en ’occurrence, conscience de
soi. Etre composé et réfléchi est donc un statut naturel pour ’homme,
mais s’il assume par sa volonté cette synthése de soi primitive, il se fixe
alors dans une subjectivité simplement naturelle au lieu de dépasser sa
particularité étroite vers I'universel. Cette fixation dans la subjectivité qui
est ’essence métaphysique de I’égoisme est la chute®. L’analyse hégélienne
vaut parfaitement pour I’aspect historico-social de la doctrine du péché
originel. On est dés sa naissance membre d’un groupe social, c’est-a-dire
que ’on est originellement médiatisé par I’historicité propre de son milieu.
On nait avec une seconde nature, sa nature sociale, et la condition péche-
resse qu’énonce le dogme peut aussi impliquer cette naturalité. Les hommes
et les femmes partagent les haines, les désirs et les préjugés de leur groupe
comme ’air qu’ils respirent ou la lumiére qui leur permet de voir — et le
péché, c’est accepter cette naturalité, I’assumer comme sienne propre.
Pécheresse est ’attitude de celui qui professe les croyances de son groupe,
agit en vertu de ses normes, exécute ses commandements sans les avoir
analysés d’avance — ce qui présuppose ’examen préalable du sens et de la
portée, des limites et des implications de son appartenance au groupe.
Sans doute, on ne peut pas ne pas faire partie d’un groupe social, mais
cette appartenance doit étre conditionnelle et critique ; sinon on finira par
prendre pour des lois immuables les opinions et les préjugés de son milieu,
ou pour de I’héroisme et de I’esprit de sacrifice 1’aliénation de son libre
arbitre au profit d’un nous violent et tumultueux entrainant I’homme dans
des folies collectives désastreuses®. De méme que le “corps” est mauvais si

4 Cf. P. SCHOONENBERG: Der Mensch in der Siinde, in: Mysterium Salutis
I1, Zurich-Cologne 1968, p. 894s.

* Vorlesungen tiber die Philosophie der Religion, Werke XV1, p. 259.

¢ Simone WEIL a magnifiquement commenté ces passions aliénatrices. Pour cela

nous nous permettons de renvoyer a notre livre: La métaphysique religieuse de
Simone Weil, Paris 1971, p. 61s.



92 MIKLOS VETO

ses impulsions et ses instincts sont assumés comme maximes de notre
conduite, le social lui aussi dégénére en mal s’il est accepté incondition-
nellement comme norme totale et totalitaire de notre existence. Le dogme
révéle donc le caractére pernicieux de la condition naturelle de I’homme en
tant que ce dernier I’assume et continue a la vivre sans réflexion et sans
garder ses distances par rapport a I’égoisme collectif du groupe. Il com-
prend aussi trés clairement la force et la ténacité de cet engagement, si
clairement qu’il n’hésite pas a enseigner que I’homme ne peut pas échapper
a la servitude de sa situation par ses seules forces mais seulement en vertu
des mérites de Jésus-Christ. Ce dur réalisme de la doctrine ecclésiale a été
constamment pris pour un pessimisme niant tout effort d’amélioration de
soi ; notre réflexion peut cependant découvrir en lui un message libérateur
et révolutionnaire dans la sphére sociale. L’impuissance de I’individu a se
dégager de I’emprise du péché hérité de sa lignée révéle la futilité de toute
tentative de perfectionnement qui ne voudrait étre que personnelle, indivi-
duelle, et semble en bonne logique renvoyer a la transformation de I’ordre
social comme la condition indispensable de la guérison du mal qui nous
ravage. La torpeur étrange que ’on manifeste devant la gamme des maux
dont on est directement ou indirectement complice s’explique par la soli-
darité avec ses ancétres et ne s’exorcise que par une mutation de la struc-
ture sociale, libératrice de la servitude de I’individu a I’égard de son milieu.

Aprés avoir révélé I’hétéronomie sociale de la personne a travers le
caractére héréditaire du péché, le dogme saura aussi mettre en lumiére son
hétéronomie propre a I'intérieur méme de son individualité. La conscience
commune a largement accepté la maxime kantienne: “tu dois, donc tu
peux”, mais le décret conciliaire est illustré par la phrase de Simone Weil :
“la vie humaine est faite de telle maniére que beaucoup de problémes qui
se posent a tous les hommes sans exception sont insolubles hors de la
sainteté” 7. La thése que seuls les mérites de Jésus-Christ peuvent effacer
le péché ne fait que compléter I'image sombre de I’hétéronomie que
I’Eglise parait reconnaitre dans ’homme ; en fait, point n’est besoin de
rappeler cette grice rédemptrice gratuite, car on peut se contenter de la
description que donne le dogme de la condition de I’lhomme historique.
L’Eglise enseigne que le péché se propage par I’hérédité, c’est-a-dire par la
transmission biologique et qu’il a corrompu ’homme jusqu’aux facultés
de son corps®. Le sens commun habitué 4 identifier le moral avec ce qui
est conscient et rationnel ne peut qu’étre choqué: comment I’inconscient
et le non-rationnel sauraient-ils étre le véhicule d’une influence morale et

7 Cahiers 111, Paris 1956, p. 298.

8 Cf. les énoncés des conciles de Carthage et d’Orange: DENZINGER 222; 371-
372, Foi catholique, p. 165s, § 270; p. 167, § 272. Cette doctrine est aussi citée a
Trente: DENZINGER 1511, Foi catholique, p. 169, § 275.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PECHE ORIGINEL 93

comment une situation morale pourrait-elle avoir prise sur quelque chose
de biologique? Sans doute, on voit mal comment esquisser une explication
“scientifique” de la transmission du péché par la semence masculine, et
’affaiblissement des sens et de la vitalité physique par la transgression
criminelle ; en revanche, une réflexion sur le sens proprement philosophi-
que de ces affirmations promet d’étre tres fructueuse.

Peindre la personnalité, avec I’opinion commune, comme coextensive
a la conscience entraine d’étranges révélations. Sans doute, I’acte le plus
authentiquement libre est celui qu’on exécute en toute connaissance de
cause: en ayant posé les motifs et ensuite en surveillant son exécution.
Mais un tel acte existe-t-il? Puis-je embrasser de mon regard tous les modes
d’action possibles et, ce qui est encore plus difficile, suis-je capable de
comprendre vraiment mes propres motifs, leur sens profond, la fascination
qu’ils exercent? Pourrais-je rester intégralement fidéle 8 mon projet initial
et méme si la réponse était oui, saurais-je garantir grice a une attention
sans fléchissement une fidélité consciente pendant tous les moments de
son exécution? Autrement dit: quand je réalise un acte, pénétré par mon
intelligence et choisi par ma volonté, cet acte sera-t-il illuminé par la
flamme toujours brillante de ma volonté au lieu de n’étre effectué que par
la routine mécanique de mes muscles? Pareilles questions suscitent le plus
souvent des investigations méticuleuses ol 1’on essaie de délimiter avec
une application désespérée la part de la liberté consciente dans I’acte de
ce qui n’est pas liberté. On pratique avec acharnement la dissection du
libre et du non-ibre, du conscient et de 'inconscient sans réaliser qu’on
mutile ainsi 'unité de la personne au beau milieu de son agir propre. Non,
tous les actes que jexerce sont mes actes — ce qui reste a étudier, c’est les
conditions du choix primitif par lequel j’ai accepté comme miennes des
couches de réalité que je n’ai pas produites et que je ne peux pénétrer.
Méme la thése étrange du dogme de la corruption du corps par le péché
originel pourrait ne vouloir signifier que 1’énoncé d’une facticité: j’ai
accepté — et j'accepte continuellement — pour mes moyens et pour mes
fins une physiologie que je ne peux pas maitriser avec ma conscience et ma
volonté. Et la notion de la transmission biologique, elle aussi, est un
symbolisme puissant ou plutdt une description dramatique: le mal parvient
aux hommes a travers un médium qui reste extérieur au noyau rationnel
de leur étre car ils ont tous accepté le non-maitrisé comme partie inté-
grante de leur personnalité. S’agit-il vraiment d’une acceptation en un cer-
tain moment déterminé du temps ou plutdt d’un état de fait ot chacun se
trouve placé par rapport aux composantes non-rationnelles de son étre?
Le corps n’entre pas dans le circuit moral du moi 4 une certaine étape de
la maturité de ce dernier — il y est dés la naissance, l'origine, le surgisse-
ment du moi. Autrement dit: la synthése que je suis n’a été que comme



94 MIKLOS VETO

reprise par ma conscience ; fondée, elle I’était dans un moment opaque,
préconscient. La personnalité ne commence pas “au moment” ol ’on
acquiert 1’'usage de la raison ; par conséquent, toutes nos options, donc nos
options morales elles aussi, sont fonction dela pénombre, voire des ténébres
qui précedent les lumiéres de notre maturité et qui continuent a étre
présentes en tant que ténébres au midi méme de notre dge rationnel. En
enseignant la propagation biologique du péché et son effet débilitant sur
nos facultés physiologiques et psychiques, le décret conciliaire peut étre
aussi compris comme constat de I'insuffisance de tout perfectionnement
moral qui ne porterait que sur la volonté et la raison. De méme qu’on ne
peut pas se contenter de vouloir se rendre meilleur en tant qu’individu
sans changer le monde ol I’on vit, ni d’apprendre a juguler ses passions et
de filtrer ses motifs, il est indispensable aussi d’avoir recours a des “ajuste-
ments” psycho-somatiques.

Au-dela de ces implications sociales et psycho-somatiques I’exposé de
’agir moral, comme solidaire d’un passé sans fonds, apporte une perspec-
tive métaphysique du mal en orientant la réflexion vers I’agir vicieux des
hommes mauvais. Chacun de nous connait des hommes que l'on sait
pertinemment mauvais, sinon dans leur essence du moins dans leur carac-
tére. On les sait mauvais de fagon quasi-naturelle, constante inaltérable,
et pourtant on les considére responsables pour leurs actes. Toutefois
devrait-on “imputer” & un homme la responsabilité pour I'immoralité qui
découle de son caractére — mais sait-on, sait-il lui-méme quand il a “choisi”
son caractére, voire méme s’il 1’a choisi? °. D’habitude le caractére vicieux
se trahit dés I’enfance, dés le “‘commencement”, mais peut-on étre mauvais
a lorigine, c’est-a-dire sans avoir eu a sa disposition un moment ol I’on
aurait pu procéder a un choix? Le mal est ce qui ne devrait pas étre, il
n’est pas une nature '°; on ne peut donc pas étre mauvais dés le commen-
cement, on doit le devenir. Le mal n’est pas une catégorie primordiale mais
simplement une catégorie advenue et il présuppose dans ’homme un état
ou celui-ci n’était pas encore mauvais. Sans doute, on peut essayer d’esca-
moter cette question de la priorité par la théorie kantienne: le mauvais
choix est une option nouménale, atemporelle et il est & considérer comme
s’effectuant a chaque moment. L’hypothése est profonde, mais elle ne
résout pas en fin de compte la difficulté proprement métaphysique qui
accompagne toute spéculation sur le mal; le mal n’est pas une catégorie

? “Niemand wird behaupten, dass sich ein Mensch seinen Charakter gewihlt habe;
er ist insofern kein Werk der Freiheit im gewohnlichen Sinn — und doch imputabel”,
SCHELLING, Stuttgarter Privatvorlesungen, Werke V1I, Stuttgart 1860, p. 430,

 “Le mal n’a pas de nature, parce que toute nature en tant que nature est
bonne”, Bulle Cantate Domino, Concile de Florence 1442: cf. DENZINGER 1333,
Foi catholique, p. 133, § 248.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PECHE ORIGINEL 95

advenue, c’est-a-dire secondaire; mais comment deés lors désigner une
catégorie primordiale d’ou il tirerait son origine? Ce fut Leibniz qui for-
mula le plus clairement le probleme. Le mal n’est jamais volontaire, car
seul un homme mauvais peut le choisir consciemment et volontairement.
Il faut donc étre déja mauvais pour mal agir'' et la question rebondit:
mais comment est-on devenu mauvais? Autrement dit: quelle est la cause
de la volonté mauvaise? On finit par se trouver acculé a la position augus-
tinienne. Traitant de la chute des anges, saint Augustin écrit que le mal
n’a pas de vraie cause, il est plutot cause de soi. Il ne peut étre produit que
par une volonté mauvaise, mais cette volonté mauvaise, qui I’a suscitée?
Elle ne pouvait pas avoir une volonté bonne & son origine. Dira-t-on
qu’elle fut produite par une autre volonté mauvaise? On s’enliserait alors
dans une régression infinie. La volonté mauvaise ne peut prendre son
origine que par un auto-surgissement libre  et, en fait, ’analyse de I’acte
mauvais confirme cette conclusion. L’essence du mal est ’égoisme dont la
culmination est 1’orgueil. L’égoiste commun ne fait que poursuivre des
buts égoistes par des moyens égoistes — tandis que 'orgueilleux qui refuse
I’obéissance a Dieu et rejette le secours que voudrait lui administrer son
prochain cherche a s’exalter soit par une auto-glorification enivrante, soit
par un froid pessimisme : il est celui qui ne veut se “confier qu’a son propre
fonds” *. Le mal dans sa pureté n’est donc que le retour en soi-méme pour
trouver la source de son agir dans les puissances de son moi isolé. L’étre
qui suscite le mal ne fait finalement que puiser dans son propre fonds et
si la matiére de sa mauvaise action lui est toujours fournie par la nature
constituée, le formel, c’est-a-dire I’intention vicieuse, provient de sa liberté
en tant que cette derniére défie I’ordre ontologique créé. Le mal est ce qui
se constitue en marge et a I’encontre de la nature et ’étude de ses diffé-
rentes causalités révéle son €trange autarcie. La réaction élémentaire
devant les ravages du mal est un pourquoi abasourdi et dérouté, et il I’est
d’autant plus que la “pureté” du mal subsiste, c’est-a-dire la gratuité de
intention qu’on discerne dans le criminel. Autrement dit: je pose la
question de la causalité propre du méfait et quand celle-ci est la plus
dépourvue de fins “pratiques”, la plus diabolique, c’est alors que je peux

" Cf. G. GRUA: Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz, Paris 1953,
p. 362,

 De Civitate Dei XII, 6. 1l serait absurde de dire avec les Manichéens que la mau-
vaise volonté était éternelle. Si elle a toujours existé, elle devait exister “dans une
nature, car si elle n’a existé dans aucune, elle n’a jamais existé. Et si elle existait en
quelqu’un, elle le viciait, elle le corrompait... donc le privait du bien”. Agissant de
toute éternité, la volonté mauvaise aurait fini par corrompre la nature bonne ou elle
aurait existe, Ibid.

® Remarquons qu’ici aussi saint AUGUSTIN parle du diable: De Civitate Dei
X1V, 3.2, d’aprés I’Evangile: Jean 8,44,



96 MIKLOS VETO

affirmer: il n’a été commis que pour le mal. Il y a donc renvoi au mal
lui-méme, au mal qui est catégorie autonome, non naturelle. Le gouffre
effrayant que rencontre I’interrogation sur le telos du mal, les tautologies
désespérées ou se perd toute tentative d’analyser la motivation d’un agir
vraiment mauvais se retrouveront aussi, dés lors que I'on procédera a
I'investigation de la causalité efficiente du mal. Tant que je ne touche pas
les causes proches, les causes secondes du crime, je peux indiquer des
séries d’étres naturels ; mais une fois cerné, le mal en tant que mal ne peut
se donner d’autres causes efficientes que lui-méme. Le mal provient donc
du mal et il en provient pour le mal. Cette apparente autonomie du mal
ainsi que le caractére tautologique de ses causalités ne font que manifester
son étrange structure métaphysique. C’est un mystére, voire le mystére
par excellence au sens marcelien, un probléme qui empiéte sur ses propres
données: étant cause de soi, le mal doit se précéder lui-méme. Or le seul
cas de 'auto-causalité dans le monde de la finitude est celui de la liberté.
Le mal appartient donc au méme genre métaphysique que la liberté, fait
qui explique les tendances spéculatives qui posent souvent le mal comme
impliqué nécessairement par la liberté, voire identifié a elle.

Les tentatives de la réflexion philosophique d’identifier le mal et la
liberté se comprennent mais ne se justifient pas: elles sont a corriger et
se corrigent aisément par 1’'idée du diable. Saint Augustin lui-méme, ne
I’oublions pas, démontrait le caractére causa sui du mal & propos de la
chute des anges et non pas de la faute d’Adam. En fait, ne peut étre
surgissement que le mal “pur”; or le péché originel n’est pas du mal pur,
'’homme étant un étre limité et composé, incapable de tendre au mal
pour lui-méme®. Sans le concours d’un étre extérieur et qui fut mauvais
dés avant lui, ’homme n’aurait jamais pu commettre le péché originel .
Pour que la réalité neuve du mal naisse dans la sphére de ’homme, la
puissance d’une personnalité, méme en incluant ses dimensions sociales
et psycho-somatiques, ne suffirait guére. Toutefois, comment s’empécher
de demander: si ’essence du péché consiste a ne vouloir puiser que de son
propre fonds, pourquoi serait-il nécessaire pour le commettre d’avoir le
concours d’un autre étre? Bien au contraire, la présence d’un autre semble
devoir compromettre toute tentative de retourner en soi-méme. Or, il
nous faudrait comprendre que ce “propre fonds” n’est ni une substance
donnée, ni une essence préétablie qu’on atteindrait comme un minerai
précieux apres avoir creusé laborieusement et pour longtemps. Non, I’étre

¥ Sur ce sujet, voir les développements suggestifs de J. P. SARTRE: Saint-Genet.
Comédien et martyr, Paris 1952, p. 33,

5 KIERKEGAARD disait: “Sin cannot originate in man alone any more than one
sex can produce a new individual: the Christian doctrine of temptation by the devil
is therefore right”’, The Journals, London 1938, p. 1.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PECHE ORIGINEL 97

de ’homme n’est pas une entité fixe et stable mais une relation, une rela-
tion qui ne cesse de s’établir et de se modifier. Le propre fonds de ’homme,
étre historique, étre en devenir, c’est la relation essentielle qu’il entretient
avec soi-méme comme conscience, comme corps, comme étre social. C’est
une liaison dynamique et précaire du moi avec ses propres composantes
différentes qui guide et détermine son ouverture et ses attitudes a 1’égard
du monde. La vie profonde du moi, c’est la transformation constante de
cette relation et chaque homme a un désir essentiel de se comprendre soi-
méme, d’agir en accord avec soi-méme, de s’épanouir soi-méme. Quant a
I’égoiste et plus particulierement l’orgueilleux, ils veulent sonder leurs
propres profondeurs a I’écart d’autrui; cependant I’homme, et c’est la
une loi fondamentale de sa condition, ne peut se comprendre lui-méme,
reprendre la synthése qu’il est naturellement que par la médiation d’autrui.
S’il veut se passer de cette médiation, voire s’il la refuse et la rejette, il
réussira, certes, a se rejoindre mais seulement par les bons offices du
diable. Etre soi-méme, se constituer soi-méme, se savoir et se connaitre
soi-méme, est ’essence normative de ’homme qu’il “‘réalise’ par la média-
tion d’autrui, un autre étre libre et spirituel avec qui il partage la méme
spheére de la nature, contexte du déploiement de la liberté. Cette réalisa-
tion étant I’accomplissement de sa condition est le bien pour I’homme,
mais c’est son bien naturel et en tant que tel il doit y accéder dans le
contexte naturel de son existence!®. Par contre au moment ou il refuse
d’approfondir, d’enrichir, d’expliciter sa personnalité en nouant des liens
multiples avec son semblable, et ol il s’assume comme soi adversaire des
autres, il n’est “nulle part” — plus exactement, il est en dehors de tous
lieux, car les lieux ne peuvent se trouver que dans I’espace de linter-
subjectivité. Refusant la réalisation de soi grice au commerce d’autrui qui,
fin naturelle de I’homme, devrait pouvoir s’opérer a lintérieur de la
sphére naturelle, le soi orgueilleux, égoiste, ne peut que s’alimenter du
dehors, c’est-d-dire se trouver dans un autre espace d’intersubjectivité —
celui qu’il constituera avec le diable. Cette extériorité métaphysique du
pécheur en tant que pécheur a la sphére de la nature se laisse déduire aussi
a partir du concept méme du mal. Le mal est essentiellement ce que
Pallemand appelle un Unwesen, une réalité qui ne devrait pas étre et qui
pourtant est, existe, de sorte que son existence ne s’explique pas a partir
de ce qui est, de 1’étre, de I’essence. Il ne s’explique que du dehors, a partir
de ce qui est en dehors, en deca ou plutdt & coté de I’étre et de I’essence.

' Qu’un accomplissement naturel de la fin de I'homme en communion harmo-
nieuse avec son prochain efit été une possibilité réelle sans le péché originel, est une
question qui ne peut se traiter que dans le contexte de la problématique théologique
du naturel et du surnaturel.



98 MIKLOS VETO

Le mal est un existant para-ontologique et en tant que tel, il est le scandale
de la raison, qui plus est, c’est un scandale qu’il semble plus facile a pro-
voquer qu’a effacer. La philosophie classique a toujours enseigné que
moins un étre est adéquat d son essence, moins il est stable, plus il est
évanescent, fragile. Or avec le mal non seulement nous quittons toute
conformité, mais encore nous tombons dans ce qu’on pourrait appeler
I’anti- ou la contre-conformité a toute essence'”. Toutefois — étrangement
— le mal au lieu d’étre une impermanence pléniére devient la plus inalté-
rable des réalités. Ce qui a été accompli par et en vertu des éléments de la
nature peut et doit étre affaibli, modifié, voire supprimé par la nature,
mais ce qui est venu a I’existence a partir d’une source non naturelle appa-
rait indestructible par les seules forces de la nature. L’homme s’est engagé
dans le mal ou plutét il s’y trouve engagé et il ne peut plus en sortir par
ses facultés naturelles. Et c’est le sens propre du dogme : le “péché d’Adam™
ne peut étre enlevé par les forces de la nature humaine ou par un autre
remeéde que par les mérites de 1’'unique médiateur, notre Seigneur Jésus-
Christ...”® Sans doute, cette proposition formule en des termes théolo-
giques la servitude fondamentale de la condition humaine, mais elle
autorise une réflexion proprement métaphysique, elle y invite méme.
Chacun de nous étant pécheur, il y a en ’homme un élément constitutif
d’altérité, une irruption constante d’une autre sphére métaphysique dont
on ne peut jamais se libérer si I’on se confie a ses propres efforts. Aprés
avoir laissé apparaitre comme indispensables une transformation sociale et
des pratiques modificatrices de notre constitution psycho-somatique, le
dogme implique aussi la nécessité d’une intervention provenant d’une autre
sphere métaphysique. Sans doute, on ne voit pas comment en formuler le
sens, le contenu proprement philosophique, sinon d’un point de vue
négatif, formel, en préconisant I'irruption nécessaire de la nouveauté dans
notre monde, d’'une nouveauté différente de celle qui surgit par notre
liberté. Quant a cette nouveauté qui fit son entrée dans le monde par la
fissure que notre liberté lui ouvrit dans la nature, elle nous apprend qu’il
peut y avoir de I’étre autrement qu’il ne devrait étre et par la elle nous
donne une preuve empirique de la présence de la transcendance, en 'occur-
rence d’une transcendance pervertie, a I'intérieur de notre monde.

7 Toutefois la tradition chrétienne a toujours connu un aspect d’évanescence et
d’impuissance du mal. L’intuition de sa non-substantialité apparait dans les récits de
possessions diaboliques ou “les démons n’ont pas de face postérieure” César DE
HEISTERBACH: Miraculorum 3,6. Aprés avoir échoué dans son essai de tenter
I’ermite, le diable apparut i saint ANTOINE “tel qu’il était intérieurement, c’est-a-
dire sous la forme d’un enfant noir”. Et le saint “aprés avoir rendu grice a Dieu,
répondit 4 son ennemi avec assurance: Tu es profondément méprisable: ton esprit
est noir et tu es comme un enfant sans force”, saint ATHANASE : Vita Antonii 5-6.

8 Concile de Trente, DENZINGER 1513, Foi catholique, p. 170, § 277.



	Implications philosophiques du dogme du péché originel

