
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 28 (1978)

Heft: 2

Artikel: Implications philosophiques du dogme du péché originel

Autor: Vetö, Miklos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 110 (1978), P. 89-98

IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME
DU PÉCHÉ ORIGINEL

MIKLOS VETO

Le récit de la Genèse sur la chute est à la base de la plupart des théories

classiques spéculatives sur l'origine et l'essence du mal. Quant à sa reformulation

théologique dans les documents ecclésiaux, elle n'a guère suscité de

réflexions proprement philosophiques. Nous pensons cependant que ces

définitions précises et rigoureuses peuvent être creusées avec profit pour
découvrir les bases d'une doctrine métaphysique du mal, et à travers elle,
de profonds enseignements sur l'essence de l'homme. L'exposé le plus
important de la doctrine ecclésiale est donné par le décret du Concile de

Trente sur le péché originel dont les six paragraphes reprennent les énoncés

centraux des quinze siècles précédents. Le Concile "décide, confesse et
déclare" ' — à la suite de l'Epître aux Romains - que le péché est entré
dans le monde par la transgression d'un seul homme, Adam. Transmis par
"propagation héréditaire" à chacun de ses descendants, le "péché d'Adam,
qui est un par son origine" devient "propre à chacun" et c'est pour cela

que les nouveau-nés "qui n'ont pas pu commettre encore pour eux-
mêmes quelque péché" doivent être baptisés. Ils doivent "être baptisés,
car le péché originel ne peut pas être enlevé par les forces de la nature
humaine", parce qu'il ajustement corrompu cette nature. Comme le disait
encore le Concile d'Orange, cité par le décret tridentin, "par l'offense
résultant de cette prévarication, Adam tout entier, dans son corps et son
âme, a été changé en un état pire".

Ce qui peut être considéré comme allégorie poétique ou symbolisme
frappant dans le mythe mosaïque est ainsi durci en une doctrine clairement

absurde, pierre d'achoppement des humanismes de toute trempe,
scandale pour ceux qui voient irrémédiablement ruinée par elle les idées

fondamentales de la responsabilité individuelle, de la volonté libre, voire de

la liberté tout court. Or ce choc et ce scandale ne doivent être ressentis

comme tels que par ceux qui s'en tiennent à une conception étroitement
individualiste et moralisante sur la nature humaine et qui doit être repoussée

comme inadéquate, fût-ce simplement à la lumière des enseignements des

différentes sciences sur les limites considérablement mouvantes de

l'individualité, de sa profonde solidarité avec les forces biologiques, psycholo-

1 Ce qui suit est une citation du Décret du Concile de Trente sur le péché originel :

H. DENZINGER-A. SCHÖNMETZER, Enchiridion symbolorum, definitionum et
declarationum de rebus fidei et morum, 34e éd., Fribourg/Br. 1967, 1510-1516.
Nous le citons d'après la traduction de G. DUMEIGE, La Foi catholique, Paris 1969,
p. 169-171, § 274-280.



90 MIKLOS VETO

giques et sociales qui la forment et qui la maintiennent. En fait, la doctrine
ecclésiale, en définissant l'origine et l'état présent du mal dans des notions
apparemment contradictoires, conduit à une vision spéculative très
profonde du caractère composé et limité de l'autonomie humaine, d'une notion
de la personne qui ne se laisse pas réduire à celle de la conscience de soi2.
Elle manifeste la triple dépendance de l'homme, ou plutôt illumine les

trois domaines essentiels où l'homme n'est ce qu'O est qu'en vertu et en
fonction de ce qui dépasse le noyau "rationnel" de son être. Que l'homme
hérite sa tare du père de la race à travers la médiation d'une longue lignée
d'ancêtres montre son appartenance profonde à la société historique. Que
la transmission s'effectue par propagation biologique témoigne du caractère

composé de l'humain où l'élément rationnel, intentionnel n'est qu'un
facteur de l'individu, et un facteur que sa situation centrale ne protège pas
contre l'asservissement par les autres composantes de la personnalité.
D'autre part, le péché est présent dans le nouveau-né qui n'a pas encore
accédé à la conscience de soi: la personnalité n'est donc pas simplement
l'apanage de cette période de notre vie où l'on est ouvert et comme
transparent à soi-même, elle est déjà existante dans les tréfonds de l'opacité
initiale du nourrisson ; en fait, la réfraction de notre lumière sera
déterminée par les convulsions de nos ténèbres premières. Et finalement la

puissante hétéronomie de l'individuel à l'égard de l'historico-social et de

l'inconscient par rapport au conscient est complétée par une hétéronomie
autrement fondamentale : celle de son être-humain par rapport à un autre
niveau d'être, du diable qui seul pouvait lui proposer la transgression3.

Que l'homme hérite son péché du premier homme à travers la médiation

des générations précédentes traduit le caractère profondément social

et historique de son existence. Le mal est compris, d'habitude, comme un
événement survenant entre des personnes ; or, les personnes ne s'opposent

pas comme entités isolées, mais plutôt comme parties d'une structure
sociale qui, tout en les maintenant, les dépasse de toute part. Qu'il mène

jusqu'à la torture du corps, le mal qu'on subit ou qu'on inflige est fonction
de l'appartenance sociale de l'offenseur et de l'offensé. Et cette appartenance

étant essentiellement œuvre des processus historiques, la violence

qui déferle sur le monde se structure et se concrétise en fonction de
l'accumulation séculaire des haines, des préjudices et des prétentions qui ont

2 L'élaboration philosophique du "donné" théologique soulève des pioblèmes
herméneutiques importants et difficiles, mais qui ne peuvent pas être traités dans le
cadre d'un court article.

3 Remarquons-le: si le Concile de Trente déclare qu'à cause de sa transgression
Adam tomba "sous le pouvoir... du diable", DENZINGER 1511, Foi catholique,
p. 169, § 275, ce n'est que le second Concile du Vatican qui dit expressément que
dans la chute, l'homme fut "séduit par le Malin", DENZINGER 4506, Foi catholique,
p. 173, § 290/1.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PECHE ORIGINEL 91

pénétré jusqu'à la moelle des générations successives. Démythologisée, si

l'on veut, la doctrine du péché originel ne fait que traduire l'emprise de

l'hérédité sociale sur les attitudes et les actions de l'individu et l'impossibilité

"morale" sinon physique d'agir autrement que selon les normes et
les moeurs en usage dans son milieu social4. Ne s'agirait-il donc que d'un
simple déterminisme social, d'une obéissance d'instinct à des impulsions
héritées et apprises? L'animal hérite de l'instinct et ne peut que le suivre

aveuglément, mais l'être humain qui se trouve inséré par sa naissance dans

le réseau de certaines structures sociales auxquelles il ne cesse d'être

intégré par l'éducation, devrait pouvoir maintenir une distance à l'égard
des impératifs qui émanent de son groupe. Dans ses Leçons sur la
Philosophie de la Religion, Hegel explique que l'essence de l'homme étant

esprit, il est, de par sa nature, médiateté, en l'occurrence, conscience de

soi. Etre composé et réfléchi est donc un statut naturel pour l'homme,
mais s'il assume par sa volonté cette synthèse de soi primitive, il se fixe
alors dans une subjectivité simplement naturelle au lieu de dépasser sa

particularité étroite vers l'universel. Cette fixation dans la subjectivité qui
est l'essence métaphysique de l'égoïsme est la chute5. L'analyse hégélienne
vaut parfaitement pour l'aspect historico-social de la doctrine du péché

originel. On est dès sa naissance membre d'un groupe social, c'est-à-dire

que l'on est originellement médiatisé par l'historicité propre de son milieu.
On naît avec une seconde nature, sa nature sociale, et la condition pécheresse

qu'énonce le dogme peut aussi impliquer cette naturalité. Les hommes
et les femmes partagent les haines, les désirs et les préjugés de leur groupe
comme l'air qu'ils respirent ou la lumière qui leur permet de voir — et le

péché, c'est accepter cette naturalité, l'assumer comme sienne propre.
Pécheresse est l'attitude de celui qui professe les croyances de son groupe,
agit en vertu de ses normes, exécute ses commandements sans les avoir

analysés d'avance — ce qui présuppose l'examen préalable du sens et de la

portée, des limites et des implications de son appartenance au groupe.
Sans doute, on ne peut pas ne pas faire partie d'un groupe social, mais

cette appartenance doit être conditionnelle et critique ; sinon on finira par
prendre pour des lois immuables les opinions et les préjugés de son milieu,
ou pour de l'héroïsme et de l'esprit de sacrifice l'aliénation de son libre
arbitre au profit d'un nous violent et tumultueux entraînant l'homme dans
des folies collectives désastreuses6. De même que le "corps" est mauvais si

4 Cf. P. SCHOONENBERG: Der Mensch in der Sünde, in: Mysterium Salutis
II, Zurich-Cologne 1968, p. 894s.

5 Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Werke XVI, p. 259.
Simone WEIL a magnifiquement commenté ces passions aliénatrices. Pour cela

nous nous permettons de renvoyer à notre livre: La métaphysique religieuse de
Simone Weil, Paris 1971, p. 61s.



92 MIKLOS VETO

ses impulsions et ses instincts sont assumés comme maximes de notre
conduite, le social lui aussi dégénère en mal s'il est accepté inconditionnellement

comme norme totale et totalitaire de notre existence. Le dogme
révèle donc le caractère pernicieux de la condition naturelle de l'homme en

tant que ce dernier l'assume et continue à la vivre sans réflexion et sans

garder ses distances par rapport à l'égoïsme collectif du groupe. D

comprend aussi très clairement la force et la ténacité de cet engagement, si

clairement qu'il n'hésite pas à enseigner que l'homme ne peut pas échapper
à la servitude de sa situation par ses seules forces mais seulement en vertu
des mérites de Jésus-Christ. Ce dur réalisme de la doctrine ecclésiale a été

constamment pris pour un pessimisme niant tout effort d'amélioration de

soi ; notre réflexion peut cependant découvrir en lui un message libérateur
et révolutionnaire dans la sphère sociale. L'impuissance de l'individu à se

dégager de l'emprise du péché hérité de sa lignée révèle la futilité de toute
tentative de perfectionnement qui ne voudrait être que personnelle,
individuelle, et semble en bonne logique renvoyer à la transformation de l'ordre
social comme la condition indispensable de la guérison du mal qui nous

ravage. La torpeur étrange que l'on manifeste devant la gamme des maux
dont on est directement ou indirectement complice s'explique par la
solidarité avec ses ancêtres et ne s'exorcise que par une mutation de la structure

sociale, libératrice de la servitude de l'individu à l'égard de son milieu.
Après avoir révélé l'hétéronomie sociale de la personne à travers le

caractère héréditaire du péché, le dogme saura aussi mettre en lumière son
hétéronomie propre à l'intérieur même de son individualité. La conscience

commune a largement accepté la maxime kantienne : "tu dois, donc tu
peux", mais le décret conciliaire est illustré par la phrase de Simone Weil :

"la vie humaine est faite de telle manière que beaucoup de problèmes qui
se posent à tous les hommes sans exception sont insolubles hors de la
sainteté"7. La thèse que seuls les mérites de Jésus-Christ peuvent effacer
le péché ne fait que compléter l'image sombre de l'hétéronomie que
l'Eglise paraît reconnaître dans l'homme ; en fait, point n'est besoin de

rappeler cette grâce rédemptrice gratuite, car on peut se contenter de la

description que donne le dogme de la condition de l'homme historique.
L'Eglise enseigne que le péché se propage par l'hérédité, c'est-à-dire par la
transmission biologique et qu'il a corrompu l'homme jusqu'aux facultés
de son corps8. Le sens commun habitué à identifier le moral avec ce qui
est conscient et rationnel ne peut qu'être choqué : comment l'inconscient
et le non-rationnel sauraient-ils être le véhicule d'une influence morale et

7 Cahiers III, Paris 1956, p. 298.
8 Cf. les énoncés des conciles de Carthage et d'Orange: DENZINGER 222; 371-

372, Foi catholique, p. 165s, § 270 ; p. 167, § 272. Cette doctrine est aussi citée à

Trente: DENZINGER 1511, Foi catholique, p. 169, § 275.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PECHE ORIGINEL 93

comment une situation morale pourrait-elle avoir prise sur quelque chose

de biologique? Sans doute, on voit mal comment esquisser une explication
"scientifique" de la transmission du péché par la semence masculine, et
l'affaiblissement des sens et de la vitalité physique par la transgression
criminelle; en revanche, une réflexion sur le sens proprement philosophique

de ces affirmations promet d'être très fructueuse.
Peindre la personnalité, avec l'opinion commune, comme coextensive

à la conscience entraîne d'étranges révélations. Sans doute, l'acte le plus

authentiquement libre est celui qu'on exécute en toute connaissance de

cause: en ayant posé les motifs et ensuite en surveillant son exécution.
Mais un tel acte existe-t-il Puis-je embrasser de mon regard tous les modes
d'action possibles et, ce qui est encore plus difficile, suis-je capable de

comprendre vraiment mes propres motifs, leur sens profond, la fascination
qu'ils exercent? Pourrais-je rester intégralement fidèle à mon projet initial
et même si la réponse était oui, saurais-je garantir grâce à une attention
sans fléchissement une fidélité consciente pendant tous les moments de

son exécution? Autrement dit : quand je réalise un acte, pénétré par mon
inteUigence et choisi par ma volonté, cet acte sera-t-il illuminé par la
flamme toujours brillante de ma volonté au lieu de n'être effectué que par
la routine mécanique de mes muscles? Pareilles questions suscitent le plus
souvent des investigations méticuleuses où l'on essaie de délimiter avec
une application désespérée la part de la liberté consciente dans l'acte de

ce qui n'est pas liberté. On pratique avec acharnement la dissection du
libre et du non-libre, du conscient et de l'inconscient sans réahser qu'on
mutile ainsi l'unité de la personne au beau milieu de son agir propre. Non,
tous les actes que j'exerce sont mes actes — ce qui reste à étudier, c'est les

conditions du choix primitif par lequel j'ai accepté comme miennes des

couches de réalité que je n'ai pas produites et que je ne peux pénétrer.
Même la thèse étrange du dogme de la corruption du corps par le péché
originel pourrait ne vouloir signifier que l'énoncé d'une facticité: j'ai
accepté — et j'accepte continuellement — pour mes moyens et pour mes
fins une physiologie que je ne peux pas maîtriser avec ma conscience et ma
volonté. Et la notion de la transmission biologique, elle aussi, est un
symbolisme puissant ou plutôt une description dramatique : le mal parvient
aux hommes à travers un médium qui reste extérieur au noyau rationnel
de leur être car ils ont tous accepté le non-maîtrisé comme partie
intégrante de leur personnalité. S'agit-il vraiment d'une acceptation en un
certain moment déterminé du temps ou plutôt d'un état de fait où chacun se

trouve placé par rapport aux composantes non-rationnelles de son être?
Le corps n'entre pas dans le circuit moral du moi à une certaine étape de
la maturité de ce dernier — il y est dès la naissance, l'origine, le surgissement

du moi. Autrement dit : la synthèse que je suis n'a été que comme



94 MIKLOS VETO

reprise par ma conscience ; fondée, elle l'était dans un moment opaque,
préconscient. La personnalité ne commence pas "au moment" où l'on
acquiert l'usage de la raison ; par conséquent, toutes nos options, donc nos
options morales elles aussi, sont fonction de la pénombre, voire des ténèbres

qui précèdent les lumières de notre maturité et qui continuent à être
présentes en tant que ténèbres au midi même de notre âge rationnel. En

enseignant la propagation biologique du péché et son effet débilitant sur
nos facultés physiologiques et psychiques, le décret conciliaire peut être
aussi compris comme constat de l'insuffisance de tout perfectionnement
moral qui ne porterait que sur la volonté et la raison. De même qu'on ne

peut pas se contenter de vouloir se rendre meilleur en tant qu'individu
sans changer le monde où l'on vit, ni d'apprendre à juguler ses passions et
de filtrer ses motifs, il est indispensable aussi d'avoir recours à des "ajustements"

psycho-somatiques.
Au-delà de ces implications sociales et psycho-somatiques l'exposé de

l'agir moral, comme solidaire d'un passé sans fonds, apporte une perspective

métaphysique du mal en orientant la réflexion vers l'agir vicieux des

hommes mauvais. Chacun de nous connaît des hommes que l'on sait

pertinemment mauvais, sinon dans leur essence du moins dans leur caractère.

On les sait mauvais de façon quasi-naturelle, constante inaltérable,
et pourtant on les considère responsables pour leurs actes. Toutefois
devrait-on "imputer" à un homme la responsabilité pour l'immoralité qui
découle de son caractère — mais sait-on, sait-il lui-même quand il a "choisi"
son caractère, voire même s'il l'a choisi? 9. D'habitude le caractère vicieux
se trahit dès l'enfance, dès le "commencement", mais peut-on être mauvais
à l'origine, c'est-à-dire sans avoir eu à sa disposition un moment où l'on
aurait pu procéder à un choix? Le mal est ce qui ne devrait pas être, il
n'est pas une nature10 ; on ne peut donc pas être mauvais dès le commencement,

on doit le devenir. Le mal n'est pas une catégorie primordiale mais

simplement une catégorie advenue et il présuppose dans l'homme un état
où celui-ci n'était pas encore mauvais. Sans doute, on peut essayer d'escamoter

cette question de la priorité par la théorie kantienne: le mauvais

choix est une option nouménale, atemporelle et il est à considérer comme
s'effectuant à chaque moment. L'hypothèse est profonde, mais elle ne

résout pas en fin de compte la difficulté proprement métaphysique qui

accompagne toute spéculation sur le mal ; le mal n'est pas une catégorie

9 "Niemand wird behaupten, dass sich ein Mensch seinen Charakter gewählt habe ;

er ist insofern kein Werk der Freiheit im gewöhnlichen Sinn - und doch imputabel",
SCHELLING, Stuttgarter Privatvorlesungen, Werke VII, Stuttgart 1860, p. 430.

10 "Le mal n'a pas de nature, parce que toute nature en tant que nature est

bonne", Bulle Cantate Domino, Concile de Florence 1442: cf. DENZINGER 1333,
Foi catholique, p. 133, § 248.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PÉCHÉ ORIGINEL 95

advenue, c'est-à-dire secondaire ; mais comment dès lors désigner une

catégorie primordiale d'où il tirerait son origine? Ce fut Leibniz qui
formula le plus clairement le problème. Le mal n'est jamais volontaire, car
seul un homme mauvais peut le choisir consciemment et volontairement.
Il faut donc être déjà mauvais pour mal agir et la question rebondit :

mais comment est-on devenu mauvais? Autrement dit: quelle est la cause

de la volonté mauvaise On finit par se trouver acculé à la position
augustinienne. Traitant de la chute des anges, saint Augustin écrit que le mal

n'a pas de vraie cause, il est plutôt cause de soi. Il ne peut être produit que

par une volonté mauvaise, mais cette volonté mauvaise, qui l'a suscitée?

Elle ne pouvait pas avoir une volonté bonne à son origine. Dira-t-on
qu'elle fut produite par une autre volonté mauvaise? On s'enliserait alors

dans une régression infinie. La volonté mauvaise ne peut prendre son

origine que par un auto-surgissement libre n et, en fait, l'analyse de l'acte
mauvais confirme cette conclusion. L'essence du mal est l'égoïsme dont la

culmination est l'orgueil. L'égoïste commun ne fait que poursuivre des

buts égoïstes par des moyens égoïstes — tandis que l'orgueilleux qui refuse
l'obéissance à Dieu et rejette le secours que voudrait lui administrer son

prochain cherche à s'exalter soit par une auto-glorification enivrante, soit

par un froid pessimisme : il est celui qui ne veut se "confier qu'à son propre
fonds" 13. Le mal dans sa pureté n'est donc que le retour en soi-même pour
trouver la source de son agir dans les puissances de son moi isolé. L'être
qui suscite le mal ne fait finalement que puiser dans son propre fonds et
si la matière de sa mauvaise action lui est toujours fournie par la nature
constituée, le formel, c'est-à-dire l'intention vicieuse, provient de sa liberté
en tant que cette dernière défie l'ordre ontologique créé. Le mal est ce qui
se constitue en marge et à l'encontre de la nature et l'étude de ses

différentes causalités révèle son étrange autarcie. La réaction élémentaire
devant les ravages du mal est un pourquoi abasourdi et dérouté, et il l'est
d'autant plus que la "pureté" du mal subsiste, c'est-à-dire la gratuité de

l'intention qu'on discerne dans le criminel. Autrement dit: je pose la

question de la causahté propre du méfait et quand celle-ci est la plus
dépourvue de fins "pratiques", la plus diabolique, c'est alors que je peux

11 Cf. G. GRUA: Jurisprudence universelle et théodicée selon Leibniz, Paris 1953,
p. 362.

12 De Civitate Dei XII, 6. Il serait absurde de dire avec les Manichéens que la mauvaise

volonté était éternelle. Si elle a toujours existé, elle devait exister "dans une
natuie, car si elle n'a existé dans aucune, elle n'a jamais existé. Et si elle existait en
quelqu'un, elle le viciait, elle le corrompait... donc le privait du bien". Agissant de
toute éternité, la volonté mauvaise aurait fini pai corrompie la natuie bonne où elle
aurait existé, Ibid.

13 Remarquons qu'ici aussi saint AUGUSTIN parle du diable: De Civitate Dei
Xlv, 3.2, d'après l'Evangile: Jean 8,44.



96 MIKLOS VETO

affirmer : il n'a été commis que pour le mal. Il y a donc renvoi au mal
lui-même, au mal qui est catégorie autonome, non naturelle. Le gouffre
effrayant que rencontre l'interrogation sur le telos du mal, les tautologies
désespérées où se perd toute tentative d'analyser la motivation d'un agir
vraiment mauvais se retrouveront aussi, dès lors que l'on procédera à

l'investigation de la causalité efficiente du mal. Tant que je ne touche pas
les causes proches, les causes secondes du crime, je peux indiquer des

séries d'êtres naturels ; mais une fois cerné, le mal en tant que mal ne peut
se donner d'autres causes efficientes que lui-même. Le mal provient donc
du mal et il en provient pour le mal. Cette apparente autonomie du mal
ainsi que le caractère tautologique de ses causalités ne font que manifester
son étrange structure métaphysique. C'est un mystère, voire le mystère

par excellence au sens marcelien, un problème qui empiète sur ses propres
données: étant cause de soi, le mal doit se précéder lui-même. Or le seul

cas de l'auto-causalité dans le monde de la finitude est celui de la liberté.
Le mal appartient donc au même genre métaphysique que la liberté, fait
qui explique les tendances spéculatives qui posent souvent le mal comme
impliqué nécessairement par la liberté, voire identifié à elle.

Les tentatives de la réflexion philosophique d'identifier le mal et la

liberté se comprennent mais ne se justifient pas: elles sont à corriger et

se corrigent aisément par l'idée du diable. Saint Augustin lui-même, ne
l'oublions pas, démontrait le caractère causa sui du mal à propos de la

chute des anges et non pas de la faute d'Adam. En fait, ne peut être

surgissement que le mal "pur" ; or le péché originel n'est pas du mal pur,
l'homme étant un être limité et composé, incapable de tendre au mal

pour lui-même14. Sans le concours d'un être extérieur et qui fut mauvais
dès avant lui, l'homme n'aurait jamais pu commettre le péché originel15.
Pour que la réalité neuve du mal naisse dans la sphère de l'homme, la

puissance d'une personnalité, même en incluant ses dimensions sociales

et psycho-somatiques, ne suffirait guère. Toutefois, comment s'empêcher
de demander: si l'essence du péché consiste à ne vouloir puiser que de son

propre fonds, pourquoi serait-il nécessaire pour le commettre d'avoir le

concours d'un autre être? Bien au contraire, la présence d'un autre semble

devoir compromettre toute tentative de retourner en soi-même. Or, il
nous faudrait comprendre que ce "propre fonds" n'est ni une substance

donnée, ni une essence préétablie qu'on atteindrait comme un minerai
précieux après avoir creusé laborieusement et pour longtemps. Non, l'être

14 Sui ce sujet, voir les développements suggestifs de J. P. SARTRE: Saint-Genet.
Comédien et martyr, Patis 1952, p. 33.

15 KIERKEGAARD disait: "Sin cannot originate in man alone any more than one
sex can produce a new individual: the Christian doctrine of temptation by the devil
is therefore light", The Journals, London 1938, p. 1.



IMPLICATIONS PHILOSOPHIQUES DU DOGME DU PÉCHÉ ORIGINEL 97

de l'homme n'est pas une entité fixe et stable mais une relation, une relation

qui ne cesse de s'établir et de se modifier. Le propre fonds de l'homme,
être historique, être en devenir, c'est la relation essentielle qu'il entretient
avec soi-même comme conscience, comme corps, comme être social. C'est

une liaison dynamique et précaire du moi avec ses propres composantes
différentes qui guide et détermine son ouverture et ses attitudes à l'égard
du monde. La vie profonde du moi, c'est la transformation constante de

cette relation et chaque homme a un désir essentiel de se comprendre soi-

même, d'agir en accord avec soi-même, de s'épanouir soi-même. Quant à

l'égoïste et plus particulièrement l'orgueilleux, ils veulent sonder leurs

propres profondeurs à l'écart d'autrui; cependant l'homme, et c'est là

une loi fondamentale de sa condition, ne peut se comprendre lui-même,
reprendre la synthèse qu'il est naturellement que par la médiation d'autrui.
S'il veut se passer de cette médiation, voire s'il la refuse et la rejette, il
réussira, certes, à se rejoindre mais seulement par les bons offices du
diable. Etre soi-même, se constituer soi-même, se savoir et se connaître
soi-même, est l'essence normative de l'homme qu'il "réalise" par la médiation

d'autrui, un autre être libre et spirituel avec qui il partage la même

sphère de la nature, contexte du déploiement de la liberté. Cette réalisation

étant l'accomplissement de sa condition est le bien pour l'homme,
mais c'est son bien naturel et en tant que tel il doit y accéder dans le

contexte naturel de son existence16. Par contre au moment où il refuse

d'approfondir, d'enrichir, d'expliciter sa personnalité en nouant des liens

multiples avec son semblable, et où il s'assume comme soi adversaire des

autres, Ü n'est "nulle part" — plus exactement, il est en dehors de tous
lieux, car les lieux ne peuvent se trouver que dans l'espace de

l'intersubjectivité. Refusant la réalisation de soi grâce au commerce d'autrui qui,
fin naturelle de l'homme, devrait pouvoir s'opérer à l'intérieur de la

sphère naturelle, le soi orgueilleux, égoïste, ne peut que s'alimenter du

dehors, c'est-à-dire se trouver dans un autre espace d'intersubjectivité —

celui qu'il constituera avec le diable. Cette extériorité métaphysique du

pécheur en tant que pécheur à la sphère de la nature se laisse déduire aussi
à partir du concept même du mal. Le mal est essentiellement ce que
l'allemand appelle un Unwesen, une réalité qui ne devrait pas être et qui
pourtant est, existe, de sorte que son existence ne s'explique pas à partir
de ce qui est, de l'être, de l'essence. U ne s'explique que du dehors, à partir
de ce qui est en dehors, en deçà ou plutôt à côté de l'être et de l'essence.

16 Qu'un accomplissement naturel de la fin de l'homme en communion harmonieuse

avec son prochain eût été une possibilité réelle sans le péché originel, est une
question qui ne peut se traiter que dans le contexte de la problématique théologique
du naturel et du surnaturel.



98 MIKLOS VETO

Le mal est un existant para-ontologique et en tant que tel, il est le scandale

de la raison, qui plus est, c'est un scandale qu'il semble plus facile à

provoquer qu'à effacer. La philosophie classique a toujours enseigné que
moins un être est adéquat à son essence, moins il est stable, plus il est

evanescent, fragile. Or avec le mal non seulement nous quittons toute
conformité, mais encore nous tombons dans ce qu'on pourrait appeler
Tanti- ou la contre-conformité à toute essence17. Toutefois — étrangement
— le mal au lieu d'être une impermanence plénière devient la plus inaltérable

des réalités. Ce qui a été accomph par et en vertu des éléments de la

nature peut et doit être affaibli, modifié, voire supprimé par la nature,
mais ce qui est venu à l'existence à partir d'une source non naturelle apparaît

indestructible par les seules forces de la nature. L'homme s'est engagé

dans le mal ou plutôt il s'y trouve engagé et il ne peut plus en sortir par
ses facultés naturelles. Et c'est le sens propre du dogme : le "péché d'Adam"
ne peut être enlevé par les forces de la nature humaine ou par un autre
remède que par les mérites de l'unique médiateur, notre Seigneur Jésus-

Christ...18 Sans doute, cette proposition formule en des termes théologiques

la servitude fondamentale de la condition humaine, mais elle

autorise une réflexion proprement métaphysique, elle y invite même.

Chacun de nous étant pécheur, il y a en l'homme un élément constitutif
d'altérité, une irruption constante d'une autre sphère métaphysique dont
on ne peut jamais se libérer si l'on se confie à ses propres efforts. Après
avoir laissé apparaître comme indispensables une transformation sociale et
des pratiques modificatrices de notre constitution psycho-somatique, le

dogme implique aussi la nécessité d'une intervention provenant d'une autre

sphère métaphysique. Sans doute, on ne voit pas comment en formuler le

sens, le contenu proprement philosophique, sinon d'un point de vue
négatif, formel, en préconisant l'irruption nécessaire de la nouveauté dans

notre monde, d'une nouveauté différente de celle qui surgit par notre
liberté. Quant à cette nouveauté qui fit son entrée dans le monde par la
fissure que notre liberté lui ouvrit dans la nature, elle nous apprend qu'il
peut y avoir de l'être autrement qu'il ne devrait être et par là elle nous
donne une preuve empirique de la présence de la transcendance, en l'occurrence

d'une transcendance pervertie, à l'intérieur de notre monde.

17 Toutefois la tradition chrétienne a toujours connu un aspect d'évanescence et

d'impuissance du mal. L'intuition de sa non-substantialité apparaît dans les récits de

possessions diaboliques où "les démons n'ont pas de face postérieure" César DE
HEISTERBACH: Miraculorum 3,6. Après avoir échoué dans son essai de tenter
l'ermite, le diable apparut à saint ANTOINE "tel qu'il était intérieurement, c'est-à-
dire sous la forme d'un enfant noir". Et le saint "après avoir tendu grâce à Dieu,
répondit à son ennemi avec assurance: Tu es profondément méprisable: ton esprit
est noir et tu es comme un enfant sans force", saint ATHANASE: Vita Antonii 5-6.

18 Concile de Trente, DENZINGER 1513, Foi catholique, p. 170, § 277.


	Implications philosophiques du dogme du péché originel

