Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 27 (1977)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

A. G. HAMMAN : Jacques-Paul Migne. Le Retour aux Péres de I'Eglise.
Paris, Beauchesne, 1975, 178 p. (Le Point théologique, 16).

Quel théologien ou étudiant en théologie n’a pas été impressionné en con-
templant, s’étalant sur les rayons d'une bibliothéque, ’ensemble des Patro-
logies grecque et latine, mais aussi toute I’Encyclopédie théologique publiées
par Jacques-Paul Migne ? Au total environ mille volumes que 1’éditeur voulait
faire passer au nombre de deux mille. — Jacques-Paul Migne, un petit abbé
a la formation intellectuelle, nous dit-on, limitée, qui est devenu, en créant
les Ateliers catholiques au Petit-Montrouge, un des premiers éditeurs de son
temps. Frappé de voir I'incurie du clergé de I'époque, il voulut rendre service
a I’Eglise en remédiant a cet état de chose. Son but fut de mettre a la portée
de bourses modestes 1’ensemble des connaissances accumulées par la tradition
de I'Eglise. C’est pourquoi il fonda la Bibliothéque universelle du Clergé a
laquelle il consacra toutes ses énergies qui étaient grandes. — A 1’occasion
du centiéme anniversaire du génial éditeur, A. G. Hamman, professeur de
patristique et continuateur de la Patrologie, nous raconte cette épopée. Il
s'intéresse tout particulitrement aux deux Patrologies. Cela I'améne & nous
rappeler dans une introduction comment les textes patristiques nous sont
parvenus. Dans un premier chapitre il brosse un tableau du siecle de J.-P. Migne.
Puis il nous parle de I'éditeur et de son entreprise. Vient ensuite un portrait
de I'homme. Avant de parler de la Patrologie elle-méme, 'auteur rappelle
quelles étaient les collections de Péres existant au moment ot Migne entreprit
son travail. Car il ne faut pas oublier qu’il reprit des éditions anciennes. Le
cinquiéme chapitre est consacré a la Patrologie, suivi d'un sixiéme qui donne
des échos de l'accueil qui lui a été fait. L'ouvrage se termine par quelques
réflexions sur l’enseignement que l'on peut tirer de cette immense entreprise
et par un catalogue des livres publiés par Migne. — Il s’agit d'un volume a la
lecture agréable et instructive. Pas un ouvrage de recherche, certes, mais ce
n'est pas ce qu'a voulu faire 'auteur qui signale d’ailleurs qu’il serait bon
qu'une theése soit entreprise sur I’ceuvre de J.-P. Migne. A I'occasion du cente-
naire de sa mort, A. G. Hamman veut nous informer de ce géant de 1'édition
que fut Migne et de son ceuvre encore la plus couramment utilisée et non égalée
dans son genre : les Patrologies latine et grecque. JEAN-MARC PRIEUR.

ANTONIO QUACQUARELLL : Il leone e il drago nella simbolica dell’eta
patristica. Bari, Istituto di Letteratura Cristiana Antica, 1975,
152 p. (Quaderni di « Vetera Christianorum », 11.)

Le lion et le dragon, que le Psaume 91,13 associe, sont deux figures du mal.
Le premier représente plutdt la violence cruelle, le second la duplicité, la malice.
Les Peéres reconnaitront dans ce dragon le diable combattu et vaincu par le
Christ. A. Quacquarelli, qui étudie les traces de ce symbolisme dans les premiers
siécles, souligne la convergence et la complémentarité des témoignages apportés
par la littérature, la liturgie et ’iconographie. Il s’attache surtout au symbo-
lisme du dragon. Si celui-ci est toujours une force négative, il peut renvoyer
a4 des réalités variées : les eaux maléfiques et tempétueuses, le serpent de la

Histoire

DE L’EGLISE
ET DE LA
PENSEE
CHRETIENNES



246 BIBLIOGRAPHIE

Geneése, le tentateur du Christ au désert, bref tout ce qui tend a la destruction.
Le symbolisme du lion, lui, présente la particularité de pouvoir étre interprété
en bonne et en mauvaise part. Dans le premier cas, il exprime la force du Christ,
dans le second la violence et ses injustices. Mais ce qui frappe le plus l'auteur,
c’est que dans tous les cas, le symbolisme est christologique, soit qu'il s’agisse
d’évoquer les puissances mauvaises défaites par le Seigneur, soit qu’il s’agisse de

représenter sa propre force. ERIC JUNOD

SANDRO LEANzZA : L'esegest di Origene al libro dell' Ecclesiaste. Reggio
Calabria, Edizioni Parallelo 38, 1975, 121 p.

Grace au témoignage de Jéréme, nous savons qu'Origéne a composé des
Scholies et huit Homélies sur I'Ecclésiaste. Ces ceuvres ne nous ont pas été
transmises pour elles-mémes, mais il est possible d’en rechercher des fragments
ou des échos dans la littérature caténique, dans d’autres ceuvres d’Origéne ou
dans les ceuvres de commentateurs ultérieurs de I’Ecclésiaste. S. Leanza a mené
cette difficile et utile recherche dont les fruits sont publiés dans cet ouvrage. —
Celui-ci se divise en trois parties. La premiére est consacrée aux chaines sur
I’Ecclésiaste dans lesquelles on peut nourrir I’espoir de retrouver des scholies
d’'Origéne. S. Leanza publie successivement les scholies attribuées au théologien
alexandrin contenues dans le Marcianus gr. 22 (chaine de Procope), le Vaticanus
gr. 1694 (commentaire d’Olympiodore) et le Barberinus gr. 388 (chaine sur
I’Ecclésiaste). Dans ces scholies, le plus souvent trés bréves, 'auteur admet
que nous devons trouver, sinon la lettre méme d’'Origéne, du moins une expres-
sion fidéle de son exégese. S'il est difficile de parvenir a une certitude absolue,
c’est surtout parce qu'un méchant hasard empéche de confronter 1'exégese
contenue dans ces fragments caténiques avec celle qu’offriraient des passages
d’ceuvres assurément origéniennes ; en effet, les versets commentés dans ces
fragments ne sont que trés rarement repris et commentés dans d’autres ceuvres
d’'Origeéne. — La seconde partie a justement pour objet de récolter dans I’ceuvre
du théologien alexandrin tous les développements de quelque importance sur
un passage de 1’Ecclésiaste. Le but proposé ne nous parait que trés partiellement
atteint. En effet, de nombreuses explications d’'Origéne sur des versets de
I’Ecclésiaste ont glissé entre les mailles du filet tressé par l'auteur. Une rapide
vérification portant sur quelques ceuvres de l’Alexandrin ne nous permet pas
de comprendre pourquoi les passages suivants n’ont pas été retenus: Hom.
in Ex. X1,6 (sur Eccl. 1,8) ; Com. in Matth. X,10 (sur 3,1.5) ; Ser. 37 in Matth. et
Hom. in Num. V11,3 (sur 7,1 et alia) ; Hom. in Luc. XXV,6 (sur 7,17); Com.
in Joh. XX,36,328.335 (sur 7,20) ; De princ. 1V,3,14 et Hom. in Jer. VIII,7
(sur 7,23-24) ; Ser. 57 in Matth. (sur 12,7) ; Com. in Joh. V dans SC 120, p 373
et 379 (sur 12,12). Il y aurait quelque arbitraire a juger que ces passages ne
font que citer le texte de 1'Ecclésiaste sans en proposer de véritable exégése. —
Dans la troisiéme partie I’auteur recherche les traces de 'exégése origénienne
dans des commentaires consacrés a I’Ecclésiaste, et cela jusque chez des auteurs
médiévaux. Cette enquéte touche Jéréme, bien siir, puisqu’'il a sans doute
connu les ceuvres perdues d’Origéne et qu’il les aurait largement utilisées, mais
elle porte aussi sur Denys d’Alexandrie, Grégoire de Nysse, Didyme 1’Aveugle,
Olympiodore d’Alexandrie, Grégoire d’'Agrigente, Photius et des auteurs
médiévaux latins. Dans ce dernier cas I'influence d’Origéne ne s’exerce que via
Jéréme. L'ceuvre d’Ambroise de Milan n’est pas abordée puisqu’elle ne contient



BIBLIOGRAPHIE 247

pas d’ouvrage consacré a I'Ecclésiaste. On peut toutefois se demander, quand on
connait la dépendance de I'évéque de Milan a 1'égard d’'Origéne, s’il n'y aurait
pas quelque chose a glaner dans les explications de 1’Ecclésiaste éparses dans
son ceuvre. — En définitive, I’étude de Leanza, surtout dans la premiére partie,
apporte des résultats nouveaux qui sont une féconde contribution 4 la connais-
sance de l’exégeése origénienne et a l'histoire de I'interprétation de 1'Ecclésiaste.
Mais on ne doit pas considérer qu’elle a épuisé le sujet annoncé dans son titre.

Eric Junob.

LACTANCE : Institutions divines, livre V. Introduction, texte critique,
traduction, commentaire et index par P. Monat. Paris, Le Cerf,
1974, 2 tomes, 204 et 328 p. (Sources Chrétiennes, 204 et 205.)

Puisque Pierre Monat annonce pour les années a venir la publication des
six autres livres de ces Institutions divines, l'ceuvre majeure de Lactance,
nous nous réservons de revenir longuement sur son travail qui, & en juger
par ce double volume, promet d’étre d’excellente qualité. Sur le plan treés
large de l'histoire de la culture, les Institutions divines présentent un double
intérét : d'une part elles puisent leurs sources chez les auteurs classiques latins
et aussi chez les écrivains chrétiens de langue latine, d’autre part elles ont
joui d’'un grand prestige dans la tradition ultérieure, notamment a la Renais-
sance. Mais on se réjouit que le travail de P. Monat permette aussi d’apprécier
cette ceuvre pour elle-méme. — Le livre V traite de la justice. Lactance veut y
démontrer que l'idée de justice, chére a la culture romaine, trouve son épanouis-
sement dans la doctrine chrétienne. Non seulement, explique-t-il, on peut étre
a la fois bon chrétien et bon citoyen, mais surtout il faut étre chrétien pour
devenir un bon citoyen car seul le chrétien connait la véritable justice. —
Le premier tome contient une intéressante introduction générale, suivie du texte
latin (différent a plusieurs reprises de celui de Brandt dans le CSEL car Monat
accorde au témoignage du Parisinus Regius 1663 une importance capitale) et la
traduction. Le second tome est consacré a un commentaire congu sous forme de
notes, une concordance de tous les mots latins et différents index. — Sans doute
les spécialistes de philologie latine trouveront-ils une occasion légitime de s’émer-
veiller devant ce second tome. Mais il nous parait excessif de faire payer a tout
lecteur le poids d’une étude qui n’'aide que dans une faible mesure a l'intelligence
du texte. Trois cents pages de notes, relatives surtout a la langue de Lactance, et
de concordance pour soixante pages de texte latin : l'inflation, on le voit, étend
ses ravages jusque chez « Sources Chrétiennes ». On souhaite que les respon-
sables de cette collection, & qui les études patristiques doivent tant, corrigent

une telle disproportion. ERric JunNobD.

R. PETRAGLIO : Epulum, epulae, epulatio nella Volgata. Consideraziont
sul latino biblico. Brescia, Morcelliana, 1975, 192 p.

Pourquoi le groupement epulum, epulae, epulatio (et aussi epulart), qui a
trait au banquet, devient peu a peu dans les traductions latines de la Bible (et
spécialement dans la Vulgate de Jérome) presque synonyme du groupement
laetitiae (deliciae) et laetari ? Peut-on expliquer ce glissement en se référant
au couple grec euphrainesthai et euphrosyne ? Quelle influence peut-on déceler



248 BIBLIOGRAPHIE

dans cette maniére de procéder ? Peut-étre une influence populaire ? Pourquoi
Jéréme a-t-il accepté ce penchant ? Son herméneutique a-t-elle toujours été
la méme ? Ou a-t-elle changé selon les textes (hébreux, araméens, grecs) qu'il
devait traduire ? Quelle signification philologique et théologique comporte
I'option de Jérome ? C’est a ces questions que veut répondre la thése de Renzo
Petraglio, publiée par les éditions Morcelliana de Brescia. Le livre s’ouvre par
une introduction dans laquelle Petraglio traite de la méthode et des buts qu'il
entend poursuivre (p. 9-13). On a ensuite cinq parties : epulum dans la Vulgate
(Nb 10,10) ; epulae dans les traductions de la Vulgate selon le texte hébreu
(Gn 40,20 ; Jg 9,27; Jg 16,25 ; Esther 8-9 ; Prov 21,17); epulae dans la Vulgate
selon le texte araméen (Tb 8,21-22) ; epulae et epulatio dans Siracide et Sagesse
(Si 29,29 ; 30,18 ; 30,27 ; 37,32 ; Sg 19,11) ; epulae dans le Nouveau Testament
(Jude 12). En tout 18 cas, que Petraglio situe dans I’histoire de leur transmission
textuelle (p. 56, 101 s., 109-112, 163 s.). Une conclusion résume le chemin par-
couru : le groupement epulum, epulae et epulatio (epulari) ; I'herméneutique
de la Vulgate ; signification philologique et théologique des résultats obtenus
(p- 173-180). Suit une bonne bibliographie (que Petraglio aurait pu diviser
pour la rendre plus facilement utilisable : p. 181-185 ; mais voir aussi p. 14).
Le livre se termine par les index (mots hébreux ; mots grecs; mots latins ;
index analytique) et la table des matiéres. Il s'agit d’un travail fort conscien-
cieux, dirigé par le P. C. Spicq ; méthodologiquement correct, le volume de
Petraglio rendra de grands services non seulement en ce qui concerne le grou-
pement étudié, mais aussi, de fagon plus générale, pour tout ce qui touche
I’herméneutique des traductions latines de la Bible, spécialement la Vulgate.
C’est une petite pierre dans un vaste domaine encore a défricher ; mais c’est une
pierre de valeur ; on souhaite un travail plus étendu qui englobe tout le voca-
bulaire biblique de la joie ; Petraglio est habilité pour le faire.
ALDO MODA.

ENzo BELLINI : Alessandro e Ario : Un esempio di conflitto tra fede
e 1deologia. Documenti della prima controversia ariana. Milano,

Jaca Book, 1974, 95 p.

L’idée présidant a la collection dans laquelle se range cet ouvrage est judi-
cieuse : présenter en traduction des textes importants sur un probléme théolo-
gique qui a fait I’'objet d’une controverse, en les accompagnant de notes substan-
tielles. Ce volume concerne le début de la querelle arienne. D'un cété, Arius
qui veut préserver l'unité de Dieu et qui considére le Logos comme la plus
parfaite des créatures : le christianisme est d’abord pour lui une sagesse et une
éthique dont le Christ est le maitre et le modele. De l'autre coté, Alexandre,
I’évéque d’Alexandrie, qui tient la foi chrétienne pour un grand mystére :
il croit que le Fils est de nature divine, mais il répugne a expliquer en termes
philosophiques ce qui le distingue du Pére. Enzo Bellini rassemble, dans une
premiere partie, les textes relatifs a Arius (témoignage d'Epiphane, Athanase,
Ps-Athanase, Marcel d’Ancyre), textes difficiles & interpréter car ils sont le
fait d’adversaires. La seconde partie contient des textes d’Alexandre : deux
lettres encycliques (l'une conservée par Socrate, l'autre par Théodoret) qui
tentent de réfuter la thése fondamentale d'Arius : le Fils n’est pas co-éternel
au Peére. Alexandre, trés souvent embarrassé par l'argumentation ingénieuse
de son adversaire, soutient que ou bien le Fils est co-éternel au Pére, ou bien
il appartient au domaine des créatures et c’est toute la doctrine du salut qui



BIBLIOGRAPHIE 249

est compromise. Le Fils est donc éternel. Ce qui le constitue comme Fils, c’est
le fait qu’il est engendré, et cela de fagon indicible et incompréhensible pour les
évangélistes déja. — Dans ce débat captivant et trés ardu, qui va se poursuivre
au-dela de ces deux protagonistes durant tout le quatriéme siécle, nous avons
quelque peine a souscrire au jugement de E. Bellini qui reconnait d’une part
I’homme d’une époque, celui qui sacrifie la foi aux opinions courantes, bref
I'hérétique, et d’autre part '’homme de toujours, prét a tout sacrifier pour ne pas
compromettre la transcendance de I’espérance chrétienne, bref I’homme d’Eglise
(p. 13). Cette sorte de présentation dualiste ne porte que rarement de bons fruits
en histoire. Et ce n’est pas un crime, tout en rendant hommage a Alexandre,
de dire clairement qu’Arius est a bien des égards le témoin d’une authentique
tradition théologique alexandrine et que sa doctrine n’était pas seulement

opportuniste. Eric JuNOD.

OtT0 WERMELINGER : Rom und Pelagius. Die theologische Position
der viomischen Bischife im pelagianischen Streit in den [ahren
4I11-432. Stuttgart, Hiersemann, 1975, 340 p. (Pidpste und
Papsttum, 7.)

Le sous-titre précise qu’il s’agit, au fond, de 1'histoire de la querelle péla-
gienne de 411 & 432, donc de ses débuts jusqu'a la mort d’Augustin et de
Célestin 1°r, la suite de I’histoire étant, en fait, I'histoire du semipélagianisme.
Le livre se divise en cing parties qui correspondent aux cinq étapes de la contro-
verse : la Conférence de Carthage de 411 et ses suites (I), l'acquittement de
Pélage au Synode de Diospolis en 415 (II), la réaction en Afrique et la corres-
pondance des évéques africains avec Innocent 1ef en 416-417 (III), la réhabi-
litation de Pélage et de Célestius par Zosime, puis leur triple condamnation
en 417-418 (IV) ; enfin l'interprétation de ces événements par les adversaires
et les défenseurs de la doctrine du péché originel (V). La présentation des
vicissitudes de la controverse est excellente. Partout, l’auteur se montre soli-
dement informé ; son étude est bien documentée (on le remerciera en particu-
lier d’avoir donné, en appendice, dans leur langue originale, les textes les plus
importants relatifs a la controverse). A plusieurs reprises, il est amené a modifier
certains résultats de la recherche antérieure qui semblaient acquis : par exemple
I'interprétation des décisions du Synode de Diospolis, ou la chronologie des
événements de 417-418. Last but not least, il sait écrire; la lecture de son livre,
qui pourrait étre fastidieuse, se révéle passionnante. — Selon I’'optique du travail
et de la collection dans laquelle il est publié, 1'accent est mis sur la position des
évéques de Rome dans la controverse pélagienne. Faute de documents précis,
elle est parfois difficile a reconstituer dans le détail. Mais on ne peut pas ne pas
étre impressionné par le manque d’originalité de la position théologique des
évéques romains qui contraste avec leur prétention papale trés autoritaire.
C’est en effet avec Innocent 1er et Zosime qu’on voit apparaitre nettement la
revendication de la primauté du siége épiscopal de Rome. Sujet délicat s’il en
est dans ’histoire de 1'évolution de la papauté ! On doit dire que l'auteur fait
preuve d’'une objectivité critique trés poussée. Reste a savoir si tout le monde
peut suivre son interprétation, par exemple en ce qui concerne l'attitude de
saint Augustin 4 1’égard de Rome (p. 259 ss.). On se demande, aprés la lecture
de ce livre brillant, si la victoire de 1'Eglise africaine, et en particulier de saint




250 BIBLIOGRAPHIE

Augustin, dans la controverse pélagienne, était vraiment une victoire de la
meilleure théologie de la grice, ou si elle n'était que le résultat assez aléatoire
de la constellation des forces sur 1'échiquier de la politique ecclésiastique ? On
verrait peut-étre un peu plus clair, si on abordait I'étude de la suite de la contro-

verse jusqu’'au Concile d'Orange de 529. Witivy RORDORE.

EDWARD NoVAK : Le chrétien devant la souffrance. Etude sur la pensée
de Jean Chrysostome. Paris, Beauchesne, 1972, 239 p. (Théologie
Historique, 19.)

Le beau titre donné a cet ouvrage séduit et étonne tout a la fois. Comment ne
pas se réjouir de trouver une étude patristique portant — une fois n'est pas
coutume — sur un sujet aussi important et existentiel que la souffrance ? Mais
en méme temps comment ne pas étre surpris de voir que c'est a Jean Chrysos-
tome qu’'une telle étude est consacrée ? La lecture du livre n’est pas parvenue a
dissiper notre étonnement, bien au contraire. Elle nous confirme dans l'idée
que ce que le patriarche de Constantinople a dit de la souffrance ne se distingue
ni par son originalité philosophique et théologique, ni par la profondeur du
ton. Les confidences de Chrysostome sur les souffrances qu’il a lui-méme tra-
versées dans sa vie d’homme et d’évéque sont malheureusement trés rares.
Pour le reste, les nombreuses remarques qu'il propose sur les causes de la souf-
france, les moyens de la combattre et sa valeur positive sont toutes profondé-
ment marquées par le stoicisme. Cette dépendance, bien marquée et étudiée
dans cet ouvrage, est considérée par Novak comme un choix en bonne partie
délibéré de Jean Chrysostome. Celui-ci transpose dans un climat chrétien
I’enseignement stoicien qu'il tient en haute estime. Ce faisant, il néglige quelque
peu le lien existant entre la souffrance et le péché originel. De méme il cache mal
la géne qu'il ressent devant la souffrance volontaire du Christ : il tend a consi-
dérer le Seigneur comme un nouveau Job, une sorte de modéle du juste souffrant.
Enfin, il n’exploite que de fagon insuffisante «1'idée de 1’association a 1'ceuvre
rédemptrice du Christ par la souffrance » (p. 205). En corrélation avec ce dernier
point, nous nous demandons cependant si Novak a suffisamment pris en consi-
dération les nombreux textes (homilétiques surtout) ol Chrysostome identifie
I’amour du chrétien pour le Christ a I’amour pour les hommes qui souffrent. —
En refermant cette étude érudite, mais ol le drame de la souffrance est surtout
compris comme un probléme philosophique, on se prend a réver que le témoin
interrogé une prochaine fois soit Ignace d’'Antioche, Origéne, Basile de Césarée,

Grégoire de Nysse ou Augustin ! ERIC JUNOD.

JEAN CHRYSOSTOME : Sur la vaine gloire et I'éducation des enfants.
Introduction, texte critique, traduction et notes par Anne-Marie
Malingrey. Paris, Le Cerf, 1972, 302 p. (Sources Chrétiennes, 188.)

« Je ne cesse de vous exhorter, de vous prier, de vous supplier, pour qu'avant
toutes choses vous fassiez, de bonne heure, I'éducation de vos enfants » (p. 19).
Méme si dans cette invitation pressante on fait la part de la rhétorique, il
n’en reste pas moins que Jean Chrysostome exprime ici I'une de ses préoccu-
pations les plus constantes et les plus importantes, I'une de celles aussi qui le
rendent aujourd’hui encore particuliérement attachant. Dés son plus jeune age,



BIBLIOGRAPHIE 251

I’enfant doit étre élevé, et cela aussi bien sur le plan intellectuel que sur celui
de la morale et de la religion. Il est semblable a un athléte dont la réussite
dépend enti¢rement de I’entrainement auquel il aura été soumis. Son aAme est
une cité ou se cotoyent bons et mauvais citoyens, entendez bonnes et mauvaises
dispositions. Pour assurer 1’épanouissement et le triomphe des premiers, il faut
initier I'enfant a 1'Ecriture, lui apprendre la douceur, le mettre en contact avec
des hommes vertueux, lui inculquer I’amour de la nature plutét que des spec-
tacles, le prévenir contre les attraits de la sensualité, lui donner le gott de la
justice et de la maitrise de soi. Qu’il découvre encore les vertus du jelne, de la
priére. Qu'il se prépare au jour de son mariage en demeurant vierge jusqu’'a
cette date. Enfin, qu’il soit formé en toutes choses pour pratiquer la sagesse. —
Dans ce programme d’'éducation, qui ne contient pas d’éléments nouveaux
pour l'époque, on remarquera quelques pages fort attrayantes ou Jean explique
avec un réel sens pédagogique comment les parents doivent lire et expliquer
a leurs tout petits enfants certaines histoires rapportées par 1’Ecriture (Cain
et Abel, Esaii et Jacob, voir p. 39-53). — Si le traité est principalement destiné
a I’éducation, il s'ouvre cependant par des considérations sur la vaine gloire,
d'ou le double titre du traité. Chrysostome s’en prend aux «évergétes», ces
bienfaiteurs qui dépensent tout leur argent a organiser des jeux pour le plaisir
de la foule et également pour soigner une éphémére popularité. — Le lien entre
ces deux parties du traité n’est guére évident. On s’est demandé si elles ne pro-
venaient pas de textes différents a l'origine. Cette question est un élément
important du débat qui s’est engagé sur I'authenticité de tout le traité. Anne-
Marie Malingrey, dans son introduction, fait l'historique de ce débat et déve-
loppe ses arguments en faveur de l'attribution a Chrysostome. — L’édition,
fondée sur les deux seuls manuscrits connus, est trés soignée ; il faut dire qu’elle
ne présente guere de difficultés. L’'ouvrage s’achéve par un index complet des
mots grecs et par la liste des mots les plus fréquemment utilisés.

Eric Junobp.

DHUODA : Manuel pour mon fils. Introduction, texte critique et notes
par Pierre Riché. Traduction par Bernard de Vregille et Claude
Mondésert. Paris, Le Cerf, 1975, 394 p. (Sources Chrétiennes, 225.)

Que ce livre d’éducation soit I’ceuvre d’un laic, mieux encore d'une femme,
voila qui est déja un fait remarquable dans la littérature latine du haut Moyen
Age. Qu'il soit le message d'une mére a son fils, voila qui le rend plus singulier
encore. Certes, pour l'essentiel, ce Manuel présente les caractéristiques habi-
tuelles du genre littéraire auquel il appartient, celui des « miroirs » : en effet,
il propose a son destinataire un portrait idéal qui puisse lui servir de guide,
de modéle. A cette fin, il expose les fondements de la théologie (doctrine de
Dieu, trinité), il développe un enseignement de morale sociale, il énonce les
régles de la piété et les voies qui ménent a la perfection. Mais il contient aussi
des renseignements autobiographiques, des conseils et des jugements personnels,
des remarques sur les événements politiques contemporains, qui lui conférent
un cachet et une valeur que 1'on n’est pas habitué a trouver dans de semblables
Manuels. L’auteur, Dhuoda, est la femme de Bernard, duc de Septimanie et
cousin de Louis le Pieux. Le destinataire est son fils Guillaume, alors (c'est-a-dire
en 842) 4gé de seize ans. Dans cette époque incertaine sur le plan politique —
les enfants de Louis se disputent I’héritage paternel — Dhuoda rappelle a son
fils les vertus de l'obéissance a Dieu, au pére, au roi, en méme temps que la



THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE

252 BIBLIOGRAPHIE

fragilité de toute destinée humaine. Dans toutes ses exhortations, elle laisse
transparaitre son amour fiévreux de mére : « Mon fils, tu auras des maitres
qui te donneront des legons plus nombreuses et d'une plus grande utilité, mais
non dans les mémes conditions, ni le cceur aussi brtilant que je le fais, moi, ta
meére, 6 mon fils premier-né » (p. 1, 7, 20-23). — Pierre Riché nous livre ici la
premiére édition scientifique de ce texte étonnant. Il la fait précéder d'une
excellente préface qui souligne notamment l'intérét historique et littéraire

de l'ouvrage. La traduction se lit trés agréablement. ERIC JUNOD.

GENE OUTKA : Agape. An Ethical Analysis. New Haven and London,
Yale University Press, 1972, 321 p.

Le sommaire de la loi a exercé sur la culture de 1'Occident une influence
incalculable ; méme des sceptiques en témoignent et la philosophie contempo-
raine, notamment la philosophie analytique anglo-américaine, n'en est pas
moins préoccupée que la théologie. Aprés Kierkegaard, c’est surtout le luthérien
Anders Nygren qui, en 1930, a ouvert un vaste débat dont la fécondité est loin
d’étre épuisée. Sa célebre thése considére que, par opposition a I'Eros typique
de I'hellénisme et de sa spiritualité, la notion d’Agape spécifie le christianisme
en ce qu’elle implique un amour gratuit, désintéressé, créateur et non captateur
de la valeur de son objet. Cette opposition a été reprise de divers points de vue,
mais aussi contestée ou nuancée et l'auteur tente de faire ici le point de la dis-
cussion. Pour se limiter, il ne traite que trés briévement du rapport entre I'amour
du prochain et 'amour de et pour Dieu, ce qui n’est pas sans inconvénient
pour la portée théologique de cet ouvrage ; il s'arréte par contre, aprés un
chapitre introductif, a I’amour de soi (ch. 2), a la relation entre amour et justice
(ch. 3), aux « régles subsidiaires » et aux différentes éthiques de situation (ch. 4),
a l’agape congue comme vertu de l’agent moral (ch. 5), enfin au statut et a la
justification de ’agape humaine (ch. 6). Il situe au passage une grande quantité
d’auteurs, parmi lesquels il privilégie d’Arcy, Gilleman, Reinhold Niebuhr,
Paul Ramsey et enfin Barth auquel il consacre un chapitre 7. A propos de ce
dernier notamment, il reléve les étroits liens qui existent entre l’agape et la
conception que l'on se fait de la nature humaine. Pour Outka, l'agape inclut
une considération égale accordée a autrui, mais cette exigence ne doit pas réduire
le prochain a une abstraction, comme si les personnes aimées étaient interchan-
geables. Un respect égal n’implique pas un comportement identique envers
autrui. C’est une réserve importante a 1’égard de la thése de Nygren qui insistait
sur le caractére « immotivé » de l'agape ; plutét que de nier toute motivation,
il serait plus juste en effet de dire que 1’agape n’est pas mise en échec par les
déficiences, les ingratitudes ou les hostilités d’autrui, qu’elle a donc un caractére
inconditionnel. Mais des affinités peuvent trouver place a 'intérieur de I'agape,
qui est alors comme la gardienne de ces relations diversifiées, qualifiées par
Eros ou Philia. Quant a I'amour de soi, beaucoup d’auteurs, comme Frankena,
ont nié qu’il puisse jamais étre absent d'une relation & autrui. Outka pense
aussi que c’est un fait psychologique incontestable, qui ne réduit pas pour
autant l'agape a n’étre qu’égoisme déguisé ; il existe des degrés dans l'obla-
tivité, mais il ne s’'agit pas de rechercher celle-ci pour elle-méme, sous peine de
retomber dans une préoccupation de soi-méme au lieu de découvrir un accueil
au prochain dans l'oubli de soi; l'autosacrifice ne peut étre authentique que
s’il est instrumental -et non but en soi. — La réflexion d’Outka comporte
enfin une dimension d’ordre social, qui fait apparaitre ’agape comme source



BIBLIOGRAPHIE 253

d'imagination éthique et protection contre les dangers du fanatisme idéolo-
gique qui identifie le prochain avec l'étiquette politique dont il est porteur

ou la fonction qu’il occupe. — On le voit, on est ici devant un ouvrage capital,
sinon par l'originalité de ses conclusions, du moins par 'ampleur et la finesse
de ses analyses. Lotis Rispe.

Hans-JoacHiM KRAUS : Reich Goltes : Reich der Freiheit. Grundriss
systematischer Theologie. Neukirchen, Neukirchener Verlag,

1975, 442 p.

Certains s’étaient laissés aller a penser qu'il n'y avait plus d’avenir pour la
théologie systématique, et qu’en tout cas elle ne pourrait plus offrir de synthése.
Le livre de Kraus (aprés quelques autres : Moltmann, Kiing, Péhlmann, Ott)
démontre par le mouvement I'ampleur de la méprise ou de la précipitation.
Méprise qui porte d’ailleurs plus sur l'idée caricaturale de la dogmatique mise
en cause que sur la prédiction elle-méme ! Chez K. Barth — que Kraus suit
de tres prés — la théologie systématique ne visait pas au systéme, mais a la
reprise critique et prophétique des matériaux de la tradition. Il ne s’agit donc
pas d’étre dupe de la présentation systématique : I'effort d’organisation et de
pensée cohérente, si légitime soit-il, est au service d'une interprétation critique
et dynamique de la foi chrétienne. Kraus est personnel, sinon original, dans la
place centrale qu’il accorde au double concept de Royaume de Dieu et de liberté ;
il ne cache pas sa volonté de féconder la systématique par les catégories et la
Denkform de I’Ancien Testament, mais il ne céde pas pour autant a 1'illusion
d’une simple répétition des données bibliques. Sa clef de lecture lui permet
toutefois de mettre en lumiére le caractére événementiel et transformateur
de la révélation, rétive a tout investissement par l'ontologie générale et sta-
tique. Résolument christologique ef trinitaire, la pensée de Kraus découvre
partout la portée libératrice de la révélation. Cela a aussi pour conséquence
un renversement des rapports entre dogmatique et éthique, ou entre théorie
et praxis, dans la mesure ou la théologie a pour tiche de mettre au jour les consé-
quences transformatrices et dynamisantes du Royaume de Dieu ; mais ce renver-
sement, me semble-t-il, loin de jeter toute la théologie en pature a l'éthique
ou au politique — tentation de la théologie libérale comme des théologies
politiques —, a pour but et pour effet de dire la vérité del’Evangile dans1’horizon

du politique et de 1'éthique. DeNis MULLER.

Grundfragen der Christologie heute. (Heinrich Fries, Alois Halder,
Peter Hiinermann, Walter Kasper, Franz Mussner, hrsg. von
Leo Scheffczyk). Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1975, 183 p.
(Quaestiones disputatae, 72.)

Sans doute s’agit-il d'un des livres les plus importants en matiére de chris-
tologie, actuellement sur le marché. Il est composé de cinq conférences pronon-
cées A l'occasion d’une session de la Deutsche Arbeitsgemeinschaft Katholischer
Dogmatiker und Fundamentaltheologen, en 1975, a Lucerne. Il faut noter cet
intérét christologique dans la théologie catholique contemporaine (voir encore



254 BIBLIOGRAPHIE

Kiing, Schillebeeckx, etc.). Tous les travaux sont d’une qualité remarquable,
mais la diversité des sujets abordés ne permet pas une recension d’ensemble.
Dans son introduction, L. Scheffczyk reléve pourtant une ligne générale : la
Bible comme fondement, la christologie classique et la conscience historique
moderne sont mises en relation l'une avec l'autre dans une tension féconde.
Compte tenu de ces composantes de la perception et de la réflexion, qui est ce
Jésus-Christ dont les évangiles prétendent qu'il dépasse Jonas et Salomon ?
Comment rendre compte de son mystére ? — Deux contributions, celle de
Harder (Wivklichkeit als Geschichte. Philosophische Vorfragen zu Vermittlung
und Bedeutung des Christuseveignisses) et celle de Hiinermann (Gottes Sohn in
der Zeit) mettent en évidence les impasses auxquelles peut conduire la tradition
christologique qui repose sur des conceptions de 'histoire aujourd’hui difficile-
ment accessibles. Il convient de signaler plus spécialement les trois autres
articles. Fries passe en revue les types principaux d’interprétations non-chré-
tiennes de Jésus (p. ex. Augstein, Jaspers, Machovec, Garaudy, Schalom Ben
Chorin, Flusser, etc.). Ce phénomeéne, qui atteste que Jésus et sa cause demeurent
vivants, mérite attention, d’autant plus qu'il apporte un air frais aux opérations
subtiles des techniciens en christologie ! Il faut ensuite mentionner Mussner
parce que son Urspriinge und Entfaltung der neutestamentlichen Sohneschristo-
logie fournit une nouvelle hypothése, trés stimulante, concernant la genése et
I'évolution de la christologie filiale. Elle proviendrait de la «christologie du
propheéte », car l'unité de Jésus avec son pére est préfigurée dans l'agir, 1’obéis-
sance et la souffrance des prophétes de I'A.T. Il s’agissait la d’une représen-
tation de Dieu encore fragmentaire ; en Jésus, I'unité d’action avec Yahvé appa-
rait pleinement et fait apparaitre également leur unité d’essence. Mussner en
arrive a réunir l'ontologique et le fonctionnel, la préexistence et l'existence,
le chemin «de haut en bas» et la direction inverse. Au centre de I'étude de
W. Kasper (lui-méme auteur d’une importante christologie) et de son débat
avec H. Kiing (ajouté en appendice) se trouve une analyse critique des christo-
logies dites « d'en bas », de Ritschl jusqu’a Rahner et Kiing. Kasper plaide lui-
méme pour ce type d'approche mais en insistant sur l'unité personnelle de
Jésus avec son pére, unité qui renvoie a une communauté d’essence (Wesens-
gemeinschaft), de méme que celle-ci n’est articulée qu’a l'aide de catégories
relationnelles. Cette relation ne s’épuise pas en elle-méme, mais crée un surplus,
I’Esprit, grace auquel Dieu se donne a la nature et a I’histoire qui tendent vers
le régne de la liberté tel qu'il est signifié dans la relation de Jésus a son pére.
Une certaine harmonisation de l'exégése critique avec le dogme trinitaire et
christologique semble étre le sujet du différend entre Kasper et Kiing. —
Questions fondamentales en christologie ? Stirement. Et pourtant on peut se
demander si a) «haut» et « bas» sont vraiment des catégories adéquates et
utilisables ; Kasper essaie d’ailleurs de les dépasser par et dans une pneumato-
logie ; b) la question académique ici traitée n’est pas relativement inintéressante
par rapport 4 une autre : ceux qui sont « en haut » ou ceux « d’en bas » font-ils

i ie ?
la christologie ?... KiAUSPETER BLASER.

RENE MARLE : Parler de Dieu aujourd’hui. La théologie herméneutique
de Gerhard Ebeling. Paris, 1975, Le Cerf, 243 p.

Est-il encore besoin de présenter la pensée de G. Ebeling ?... Telle pourrait
étre l'entrée en matiére conventionnelle d’'une recension de revue. A cette
question formelle, nous serions obligés, en la prenant tout a fait au sérieux, de



BIBLIOGRAPHIE 255

répondre par l'affirmative. Il n’est que de considérer le peu d’ardeur que mani-
festent pasteurs et théologiens francophones a I’étude de la théologie allemande
en particulier. Certes des questions linguistiques peuvent justifier une partie
de cette apathie ; mais qui prend aujourd’hui connaissance des ouvrages, méme
traduits en francgais, des grands théologiens allemands qui n’ont pas chez nous
le bonheur d’étre a la mode ? Que ce soit dans un but critique, que ce soit dans
le but de développer sa réflexion théologique en dialogue avec une pensée a
laquelle nous ne sommes pas habitués, que ce soit encore pour se mettre a
I'école de telle théologie bien formée, I'ouverture a la pensée théologique alle-
mande est indispensable a la survie et a la vivacité de la théologie francophone.
Il est donc important de présenter aujourd’hui encore la pensée de G. Ebeling
qui a été et est encore pour certains 'une des valeurs stres de la pensée germa-
nique. En ce sens l'entreprise de R. Marlé s’impose, bien qu’idéalement elle
devrait déja étre inutile | — Toutefois, si la nécessité d’un tel livre est évidente,
nous devons nous demander si sa facture correspond a ce qu’exige la situation
théologique actuelle. Marlé est parti de I'option qui consiste a présenter le plus
objectivement possible la pensée de G. Ebeling en résumant ouvrage aprés
ouvrage, ou article aprés article, le principal de sa production (distribué en
chapitres consacrés a la dimension herméneutique de la réflexion ébelingienne,
a ses études historiques et en particulier luthériennes ainsi qu’au parler de Dieu
pour I'homme des «temps modernes»). Cette méthode de présentation est
flagrante dans son résumé de '« Introduction a une doctrine théologique du
langage » ol les titres de tous les paragraphes et sous-paragraphes sont textuel-
lement retranscrits. Méme si Marlé regroupe par themes les articles parfois dis-
persés d’Ebeling, le lecteur de son livre ne peut refouler le sentiment de rester
sur sa faim. La méthode «ciseaux-colle» n’est, en effet, que partiellement
satisfaisante dans la mesure ot elle reproduit une pensée et ainsi ne s'ouvre pas
a une authentique réinterprétation congue dans le cadre d'un vrai débat doctri-
nal. Ce ne sont pas les 7 pages de postface ou ce débat est esquissé qui vont
suppléer a ce manque, ce d’autant que, si Marlé critique 1'étroitesse du goulot
de la réflexion ébelingienne (a savoir la reprise des grands principes réformateurs),
sa critique a le gotit de bouchon, de ce bouchon objectivant, métaphysique et
« traditionnaliste » qui ferme tout véritable accés au « Wortgeschehen » fonda-
mental qu’est Jésus-Christ. On aurait attendu une beaucoup plus large expli-
citation de ses réserves et critiques, en discutant, par exemple, de fagon appro-
fondie chaque point essentiel des travaux d’Ebeling qu’il présente. — Cette
critique nous ameéne a en formuler une autre au sujet de quelques oublis assez
importants. Certes il n’est pas possible de tout redire et il n'était pas nécessaire de
résumer dans le détail les deux ouvrages d'Ebeling accessibles en frangais
(« L’essence de la foi chrétienne » et « Théologie et proclamation »). I1 n’aurait
pourtant pas été inintéressant de les situer dans la globalité de sa réflexion.
Plus grave est, a notre avis, ’absence manifeste de compte-rendu et de discus-
sion du recueil d’articles consacrés i la mise en évidence d’'une « herméneutique
des confessions » : « Wort Gottes und Tradition ». On peut également regretter
que l'on ne parle pas des articles indépendants parus ces derniéres années dans
diverses revues — en particulier ceux qu’Ebeling a consacrés 4 la théologie
fondamentale — et qui sont actuellement collationnés dans le troisiéme tome
de « Wort und Glaube » — nous le signalons sans qu’aucun reproche ne puisse
étre fait au Pére Marlé puisque ce recueil d’articles est paru apres son ouvrage. —
En conclusion, nous nous devons de recommander chaleureusement ce livre
d’introduction a la pensée de G. Ebeling a tout esprit en quéte d’'informations
au sujet d'un courant important de la théologie contemporaine. Cette recomman-



256 BIBLIOGRAPHIE

dation s’assortit pourtant d'une réserve : puisse ce livre devenir inutile pour
ceux qui l'auront lu, dans la mesure ot il doit encourager a la lecture de G. Ebe-

: b s
ling lui-méme ! JEAN-DENIS KRAEGE.

MARCEL FRrANcGOIS : Pour connaitre Diew. Approches phénoménolo-
giques. Paris, Beauchesne, 1975, 407 p. (Bibliothéque des Archives
de Philosophie, Nouvelle Série, 20.)

L’ouvrage comporte deux parties, 1'une consacrée a la théorie du concept et au
rapport entre univocité de I’ étre et connaissance de Dieu, 1'autre aux « vicissitudes »
et a la « permanence » de la preuve de Dieu. Nous ne pouvons rendre compte
de la richesse érudite et spéculative de ce travail, qui invite a de multiples
confrontations. L’auteur commence par rouvrir le dossier des Universaux,
afin de s’interroger sur l’essence du concept. L’analogie, et notamment la doc-
trine scotiste de l'univocité de 1'étre, est réinterprétée dans le sens d'une réhabi-
litation du docteur subtil, défendu contre le reproche de panthéisme : I’étre n’est
pas dans un genre et demeure un concept neutre ; 1'existence est irréductible
a l'essence. L’auteur pose alors la question du statut d’univocité des « concepts
existentiels » (K. Jaspers). Démarche décisive pour la théologie : si ce sont les
concepts d'Etre transcendant et de réalité créée qui sont univoques entre eux,
et non les entités qu’ils désignent, une nouvelle approche de la Transcendance
devient possible ; la pensée est en marche vers un mystére, au lieu de se boucler
sur une ontologie. Une « preuve réelle de Dieu » (J. Defever) ne pourra s’'établir
que par-dela les acquisitions de la phénoménologie de 1'Acte conscientiel ;
la deuxiéme partie de l'ouvrage tente d'opérer une médiation critique entre la
tentative néo-platonisante de H. Duméry et la riposte dogmatisante du P.
Malevez ; si Duméry manque la connexion de l'acte-loi conscientiel et del’Absolu
divin, «isolant Dieu dans une invincible transcendance » (p. 383) et le dépouil-
lant de toutes qualifications, Malevez régresse malheureusement en deg¢a du
stade phénoménologique atteint par son interlocuteur. Un moment capital
dans la démarche de M. Frangois est constitué par la confrontation de la théo-
logie négative duméryenne avec K. Barth et Chrysostome ; la différence appa-
rait clairement entre une évaluation des propriétés divines par voie de réduction
hénologique (Duméry) et le respect de I'incognito de Dieu : la théologie chrétienne
unit la positivité de la connaissance de Dieu et l'affirmation du Deus abscon-
ditus ; c’est que Dieu est un absolu de dialogue, et non puissance et aséité
pures. — La thése ne manque pas d’une certaine ambiguité. D’'une part, elle
cherche a dépasser la simple théodicée en prenant au sérieux le « Dieu tragique »
dont parlait Ricceur, un des maitres & penser de I’auteur. Seule une christologie
centrée sur la Passion du Peére et sur 'affirmation de l'enracinement du Mal en
Dieu (!) permettrait de le faire ; le discours théologique oblige a une inversion
des démarches philosophiques, elles-mémes fort relatives. Mais, d’autre part,
on finit par aboutir a la conclusion que la premiére partie laissait attendre :
«la preuve de l'existence de Dieu est donc acquise, d’'un Dieu qui assume la
totalité de notre expérience » (p. 392). Certes, l'auteur a écarté toute « apolo-
gétique de I'immanence » ; mais il revient du Dieu de la révélation au Dieu des
philosophes : I’acte de ma conscience ouvre sur une altérité qui, ne pouvant
étre ramenée aux objets, doit étre I’ceuvre d’une Intelligence illimitée et souve-
rainement libre. — Ce livre propose ainsi nombre de pistes et invite théologiens



BIBLIOGRAPHIE 257

et philosophes & un itinéraire audacieux. Que penser d’une telle conciliation
de la phénoménologie et de la spéculation ? Elle a le mérite de tenter une
mutuelle mise en question : qui veut faire encore aujourd’hui de la scolastique
doit passer par une élucidation phénoménologique ; mais la phénoménologie
n’est-elle pas trop courte du point de vue ontologique ? Il y a pourtant dans ce
vaste dialogue un troisi¢éme interlocuteur: la théologie. Elle a apporté intuitions
et contestations, pour finalement se voir reprise dans les filets de la syntheése.
C’est un des enseignements négatifs d’'une expérience intellectuelle par ailleurs

passionnante et trés souvent légitime. DeNts MULLER.

PAauL HUBER : Image et Message. Miniatures byzantines de I’ Ancien
et du Nouveau Testament. Zurich, Atlantis, 1975, 210 p.

Un ouvrage qui méritait bien une traduction frangaise. Paul Huber, pasteur
a Berne et docteur h.c. de I’Université de cette ville, est bien connu comme spécia-
liste de 1’art byzantin et comme photographe. Il a acquis une grande notoriété
grace a ses recherches sur le Mont Athos. — Le présent volume est une sorte de
concordance (du moins pour 1'Ancien Testament) entre le texte biblique et les
miniatures byzantines qui l'illustrent. Pour lI’Ancien Testament, l'auteur a
recours aux octateuques du Vatican, de Constantinople et de Smyrne. Les
plus belles illustrations sont tirées de I'octateuque de Vatopédi. Pour le Nouveau
Testament, nous sommes confrontés & nombre d'objets d’orfévrerie (croix aux
gouttes, etc.) et surtout a certains diptyques comme ceux de Hagiou Pavlou
et de Chilandari. Les amateurs d’art de notre pays seront heureux d’'y voir-
également le célebre diptyque appelé «autel d’or », qui vient d’André III de
Hongrie et qui est conservé au Musée historique de la Ville fédérale. La compé-
tence de P. Huber ne fait aucun doute. Son audience dépasse nos frontiéres.
En effet, l'avant-propos a été écrit par André Grabar, de Paris, et I'introduction
historique assurée par Klaus Wessel, de Munich. Le volume est admirablement
présenté, 'impression soignée et les planches, en grande partie en couleurs,
trés bien reproduites. Une image qui était i ’envers dans 1'édition allemande
(page 142/2) a heureusement été redressée dans le volume frangais (page 148). —
Un livre & recommander au théologien pour ses nombreux apergus sur l'ortho-
doxie et & I'amateur d’art pour la beauté des images.

RENE VUILLEUMIER.

CHRISTOFER FREY : Reflexion und Zeit. Ein Beitrag zum Selbst-
verstandnis der Theologie in der Auseinandersetzung vor allem mait
Hegel. Giitersloh, Gerd Mohn, 1973, 461 p.

Voila un livre essentiel dans le débat en cours sur l'utilisation — éclectique
ou systématique — de Hegel en théologie. Premier mérite : il fait le long détour
de la lecture philosophique de Hegel, en se servant comme guide de la catégorie
de véflexion. Non, la réflexion n’est pas un résidu de philosophie bourgeoise (a
I'intention des marxistes pressés) ; non, la réflexion ne se referme pas sur le
concept : et c’est 1A que commence ’empoignade avec Hegel et ses éventuels



258 BIBLIOGRAPHIE

disciples. Car la réflexion ne se laisse pas si facilement subordonner au concept:
elle a besoin de temps, elle vit d’une distance et d’'une non-identité fondamentales,
et récuse par conséquent l'illusion d'un Présent éternel. Philosophiquement,
Irey reprend donc quelques-unes des critiques les plus connues, mais aussi les
plus décisives, a I'encontre de Hegel : la finitude est englobée illégitimement
dans I'Infini, le concept bloque toute véritable eschatologie. — D’ou le passage
a l'affirmation théologique : la réflexion sur la foi chrétienne a affaire avec le
temps et ne saurait égaler son propre rythme a celui de Dieu. Certes, Hegel a eu
I'immense mérite d’articuler Sujet et Substance (cf. les admirables analyses
sur la quadruple mort de Dieu qui effectue le passage du Sujet dans le prédicat),
Etre et Réflexion ; mais on pourrait, tout en demeurant sur le sol d’'une critique
interne, voir dans l'esprit fini, non pas un moment de 1’Absolu, mais bien une
révolte contre lui, un approfondissement de 1’aliénation, une multiplication
de la scission ; I’Esprit ne serait-il pas alors aussi, loin de réconcilier le passé,
l’anticipation, les arrhes du Royaume, fondant l’espérance et l'envoi ? Et la
christologie, au lieu de chiffrer les impasses de la réflexion, n’ouvrirait-elle pas
a4 une expérience spécifiquement chrétienne du temps ? A l'aide de (trop)
nombreux exemples et excursus, l'auteur raméne le débat a cette question :
le Saint-Esprit est-il le mouvement propre de l’esprit humain vers Dieu (Hegel),
et donc le lieu d’une Identité spéculative, ou n'ouvre-t-il pas plutét a une expé-
rience eschatologique du temps, respectant la situation finie de '’homme et la

; ; o
seigneurie de Dieu - DeNIS MULLER.

Hans KUNG : Incarnation de Dien. Introduction a la pensée de Hegel
comme prolégoménes a une christologie future. (trad. de Mensch-
werdung Gottes, par E. Galichet et C. Haas-Smets). Paris, Desclée
De Brouwer, 1973, 722 p.

« Hegel a nié l'avenir, mais aucun avenir reniera Hegel » (Bloch). Et pour-
tant Karl Barth a pu se demander : « Pourquoi Hegel n’est-il pas devenu pour
le monde protestant I’'équivalent de ce qu'un Thomas d’Aquin a représenté
pour le monde catholique ? » On serait presque tenté de dire que le grand ouvrage
de Hans Kiing confirme la prophétie de Bloch et apprend a la théologie la legon
qu’elle avait mal apprise selon Barth. « Aujourd’hui, pour la premiére fois depuis
un demi-siécle, l'objet principal de la théologie est redevenu cette question qui
est I’objet pur et simple de la théologie, 4 savoir le probléme de Dieu » (p. 13).
Que ce soit la pensée sécularisée de 1'Occident ou la philosophie marxiste de
I’Est, que I'on discute du Dieu mort ou du Dieu vivant, présent ou a venir —
partout on se rattache d'une maniére ou d’une autre a l’idéalisme allemand et
notamment a son grand penseur, Hegel. — La premiére partie du livre de Kiing
(que celui-ci a rédigé a l'occasion du 200 anniversaire de Hegel, en 1970)
est consacrée a l'ceuvre du philosophe. L’auteur l'analyse avec l'intention
constante d’en dégager les orientations christologiques (p. 13-516). Chaque
chapitre contient cinq couches entremélées : la vie et l'ccuvre de Hegel, le
développement général de sa pensée, le contexte historico-politique et philo-
sophique, le déploiement de la christologie hégélienne et la discussion théolo-
gique. C’est cette méthode en spirale, pénétrant toujours plus a l'intérieur des
textes, surtout le lien entre la biographie et le développement spirituel de Hegel,
qui font aimer ce livre. — La deuxiéme partie est plus courte (p. 519-688) et
parait, a certains égards, moins extraordinaire. Ici, Kiing tire les conséquences



BIBLIOGRAPHIE 259

au niveau christologique, en se référant a I’évolution depuis Hegel, aux pro-
blémes quasi insolubles provenant d'un concept statique de Dieu dans la
philosophie et théologie occidentales, et aux tentatives de christologies nou-
velles. Pour ne pas alourdir les sections de ces « Prolégoménes a une christologie
de l'avenir », Kiing y ajoute cinq excursus hautement intéressants qui portent
sur la christologie classique, la passibilité de Dieu et la christologie récente. —
Au fond, une double question anime l’entreprise de Kiing, vivement critiquée
dans divers milieux philosophiques. Il cherche d’une part & rouvrir le dossier
sur la foi, le christianisme de Hegel, et d’autre part a élucider le r6éle du Christ
dans sa philosophie. « Peut-étre le dernier mot n'a-t-il pas été dit sur Hegel
et sur le caractére chrétien de sa philosophie» (p. 516). On pergoit un effort
considérable pour montrer que le moteur secret de la philosophie hégélienne est
la christologie. En ce sens, 1'étude de Kiing lance un véritable défi aux inter-
pretes de Hegel, qu'ils se situent & droite ou a gauche. Certes, il s’agit toujours
du Christ hégélien, mais qui pose le probléme de l'incarnation de Dieu, celui
de Dieu et de I'homme et de leur réconciliation. « Pour les uns, c¢’est l'incarnation
de Dieu qui, dans l'incarnation de ’homme, manifeste la vie de Dieu ; pour
les autres, c’est la mort de Dieu. Mais, ce disant, les uns comme les autres se
référaient a Hegel » (p. 20). Hegel lui-méme les dépasse tous par sa christologie
spéculative ou le Christ se trouve d’abord « a I’ombre » pour ensuite revenir i la
surface et prendre du relief jusqu’au point o, dans la Philosophie de la Religion,
le philosophe peut affirmer : « Il faut que, dans la religion, I'’homme lui appa-
raisse comme Dieu, et Dieu comme homme » (vit. p. 465). La mort de Dieu
signifiera alors la mort de la mort, la négation sursumée dans la réconciliation
et 'achévement de I'Esprit (p. 470 ss). Malgré les distances a prendre et les
ambiguités a signaler, Kiing ne réduit pas Hegel a I'histoire. Il entrevoit chez ce
mafitre une possibilité de résoudre enfin le « Grundproblem » de la théologie
et de la philosophie, a savoir comment Dieu peut étre dans le monde tout
en restant vis-a-vis (cf. p. 574). Le signe de la vraie divinité, méme selon la
tradition chrétienne, est la « coincidentia oppositorum ». Parce que Dieu n’est
pas n'importe quel absolu mais 1'absolutissimus, il peut se permettre de se
révéler dans cette misérable humanité (p. 562). C’est ensuite parce que Kiing
découvre dans la dialectique de Hegel la possibilité de sortir du statisme des
conceptions traditionnelles de Dieu et de retrouver le devenir du Dieu biblique.
Voila donc ce que Kiing entrevoit : une direction, celle « de la sursomption a
la fois positive et négative du Dieu des philosophes par le Dieu de ]Jésus-Christ »
(p. 348, passim). — Dans la deuxiéme partie du livre, Kiing, fidéle a Hegel,
définit d’abord l'historicité de Dieu en tant que condition de l'incarnation ;
il plaide pour une révision des attributs qui rendent Dieu apathique. Réfléchis-
sant ensuite sur l'historicité de Jésus, l'auteur trace le chemin qui méne de
Hegel jusqu’a la christologie « d’en bas » et a la recherche historique concernant
Jésus. Si la christologie ne peut jamais étre trop historique, trop concrete, elle
ne permet pas non plus, face a la prédication, a la conduite et au destin de Jésus,
d’éluder la question de Dieu, car « c’est précisément en Jésus, en tant que Verbe
de Dieu, que Dieu est véritablement devenu homme pour que I'’homme devienne
homme a son tour» (p. 627). — Il se peut que ce livre ne soit pas exactement
conforme aux recherches hégéliennes. Plusieurs questions fondamentales peu-
vent se poser : ce retour a Hegel sert-il a quelque chose, est-ce effectivement
le Dieu chrétien dont Kiing et Hegel parlent, Hegel ne pose-t-il pas a la théologie
un probléme d'ordre pneumatologique plut6ét que christologique ? Mais devant
un travail aussi lucide et stimulant, je préfére dire simplement ma reconnais-

sance. KLAUSPETER BLASER.



HisToIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

260 BIBLIOGRAPHIE

HEGEL : Legons sur Platon. Texte inédit, 1825-1826, présenté en
bilingue. Introduction, traduction et notes par Jean-Louis Vieillard-
Baron. Paris, Aubier-Montaigne, 1976, 167 p. (Bibliothéque
philosophique bilingue.)

Ce texte, qui s’ouvre sur ces mots : « La conservation des ceuvres de Platon
est un des plus beaux cadeaux du destin », reproduit les legons que le philosophe
tint & Berlin durant le semestre d’hiver 1825-1826. Comme Aristote, auquel
il s’apparente a bien des égards, Hegel ne sépare pas ses théses personnelles
d’une référence préalable aux grandes théories du passé, et, comme Aristote
encore, il tend a voir en ces derniéres une ébauche de ce qu'achévera son propre
systéme. — L’éditeur, traducteur et annotateur de ce cours, signale en une
excellente et riche introduction le caractére d’« hégélianisation » que subit le
texte antique a travers l'interprétation qui en est donnée. On sait que Hegel,
bon helléniste, s’était appliqué dés sa jeunesse, avec son ami Schelling et sous
I'influence de Holderlin, a la lecture des Dialogues. 11 s’attache ici & quelques
ceuvres maitresses — Parménide, Sophiste, Philébe, Timée — qu'’il repense en
introduisant dans le courant de la dialectique 1’exigence du devenir historique.
Le monde des Idées n’est pas un monde a part, doublant celui des choses, mais
I'effort dynamique de la raison, qui se cherche et se trouve a la faveur d'un
mouvement qui lui appartient en propre (aufokinoun). — Quant aux mythes,
ils se réduisent a un procédé inférieur, « impuissant », de présentation péda-
gogique. Le Timée, en particulier, développe, sur le mode pythagoricien, une
« philosophie de la nature » avant la lettre. — Dans le Sophiste, Platon aurait
pressenti le réle de la négativité — négation de la négation — sous la forme
de I'Autre. — Enfin, des deux mouvements de la dialectique platonicienne —
montante et descendante — Hegel ne retient que le premier, congu comme une
ascension graduelle et irréversible vers 1’Absolu. — On ne peut que féliciter
M. Vieillard-Baron de cette présentation en tous points réussie.

RENE SCHAERER.

W. K. C. GUTHRIE : A History of Greek Philosophy. Volume three :
The Fifth-Century Enlightenment. Cambridge, University Press,
1969, 544 p.; Volume Four : Plato, the Man and his Dialogues,
Earlier Period. Cambridge, University Press, 1975, 604 p.

Poursuivant son ceuvre, Guthrie traite dans le volume III de son Hisfoire
de la philosophie grecque la question des sophistes et celle de Socrate, et, dans
le volume IV, étudie Platon et les Dialogues, de 1I'dpologie a la République, le
Phédre y compris. On observe, dans ces deux volumes, les mémes qualités que
dans les précédents : la fidélité aux faits, le sérieux de l'information — ce qui
n’est pas une mince affaire dans le cas de sujets immenses comme ceux-la —,
la discussion des interprétations les plus récentes, la modération dans les juge-
ments, la simplicité et la clarté apportées dans des questions complexes et
compliquées encore a l'envi par les critiques. Guthrie s’efforce a la fois de
restituer en elle-méme la pensée des philosophes qu’il étudie et de suggérer
le caractére actuel de plusieurs questions qu’elle soulé¢ve. Une problématique
trés vaste et une bibliographie trés étendue sont rassemblées et dominées dans
ces livres de fagon remarquable. Avec le premier volume, Guthrie est confronté
a des questions historiques dont on sait la difficulté. Il n'y en a guére de telles
dans l'histoire de la philosophie. L’auteur replace les idées et les hommes dans



BIBLIOGRAPHIE 261

leur temps et ne dépasse pas ce que la rigueur des textes permet d’affirmer.
Au sujet des sophistes, auxquels est consacrée la plus grande partie du volume I11,
traitant d’abord des problemes, puis des hommes, il ne cherche pas a présenter
des theses inédites ou extrémes ; il ne craint pas de dire ce qu'on a déja dit,
mais s’efforce de le dire mieux et de fagon mieux fondée. 11 préfére I’exactitude
a l'originalité. C’est peut-étre en cela que réside la plus grande originalité. On
peut dire la méme chose des chapitres consacrés a Socrate : ’honnéteté scienti-
fique est la norme a laquelle I'auteur se soumet. Il reconnait cependant avec
une parfaite lucidité qu’« en dépit de I’application des méthodes les plus scienti-
fiques, a la fin nous devons tous avoir, dans une certaine mesure, notre propre
Socrate qui ne sera pas exactement comme celui des autres» (p. 324). «Il
y a et il y aura toujours un probleme de Socrate » (p. 326). Pour ne relever
qu'un point, mais essentiel, disons que, pour Guthrie, la théorie des Idées
n'appartient pas a Socrate, comme on a pu le dire, et n’est pas davantage
I'invention pure de Platon : la théorie des Idées « peut se concevoir comme le
point culminant d’un processus graduel plutét que comme une doctrine radi-
calement nouvelle et révolutionnaire » (p. 441). Quant au volume IV consacré
au Platon de la premiére période, aprés avoir traité de la vie et de la délicate
question de la chronologie, il suit pas a pas les Dialogues dans ce qu’on pourrait
appeler une paraphrase, si ce mot ne suggérait pas une performance tres infé-
rieure a celle de Guthrie. Car cette reformulation de la pensée de Platon, qui
suit 'ordre du texte, indique en méme temps les divisions de celui-ci et les
points d'intelligence difficile ou discutée. C’est 1a que 1'érudition et la sireté
de jugement de Guthrie font merveille. L'auteur prend position face aux inter-
prétations classiques et incorpore a sa réflexion d’historien de Platon la discus-
sion philosophique contemporaine. Ne reculant devant aucune subtilité de
Platon ou de ses interpreétes, il réussit a ne pas se départir de la sobriété, de la
simplicité tranquille et parfois a peine ironique, auxquelles il a décidé de se
tenir. Et tout cela s’exprime dans un style de beauté classique. Voila donc des
ouvrages ou l'historien, le philologue et le philosophe trouvent leur compte,
et la philosophie antique, un monument digne d’elle.

FErRNAND BRUNNER.

MARr1A LuAaLpt : 1] problema della philia e il Liside platonico. Milano,
CELUC, 1974, 156 p.

Cette monographie témoigne d’une connaissance approfondie de toute la
littérature consacrée au Lysts depuis 1900. Elle recense quatre-vingts travaux,
dont un bon nombre sont résumés d'une maniere trés consciencieuse. —
Mme Jualdi cherche tout d’abord 4 dater le Lysis. Elle admet, avec L. Robin,
que cette ceuvre est postérieure au Charmide, mais passablement antérieure
au Banquet. Elle combat la thése proposée en 1960 par A. W. Begemann, qui
plagait le Lysis dans la méme période que le Parménide, en raison de la présence
de schémes logiques semblables dans ces deux dialogues. — Elle s’interroge
ensuite sur le terme philia et s’oppose aux interpretes qui estiment que, dans le
Lysis, Platon tend a confondre érds et philia : la philia présente un caractére
rationnel dont 1'érds est dépourvu et recouvre un ensemble de rapports humains
beaucoup plus vaste que ce dernier. — Par une analyse minutieuse du dialogue,
elle cherche enfin & en dégager la signification. Les apories successives qui en
marquent le développement ont leur principe dans l'erreur méthodologique
consistant a rechercher qui posséde la philia ou quels sont certains de ses



262 BIBLIOGRAPHIE

aspects en partant de conceptions populaires ou de théories philosophiques
antérieures, au lieu de déterminer tout d’abord quelle est son essence. Mais ce
caractére aporétique ne doit pas masquer l'importance des résultats obtenus
en cours de route. Dans les passages montrant que l'amitié vise un terme
premier (prdton philon) identifié au bien et qu’elle suppose une affinité de
nature, une « convenance » (oikeiotés) distincte de la simple ressemblance, Platon
réalise des « gains spéculatifs d’'une vaste portée» (p. 135). Et, dans l'aporie
finale, il fait un pas de plus en se demandant si le bien est « ce qui convient »
a toute chose. Quoique l'identification des deux termes souléve des difficultés
que le dialogue ne résout pas, elle a été admise par de nombreux interpreétes,
et Mme Lualdi la juge « possible » (p. 139). Cette étude aboutit donc a la conclu-
sion que le Lysts a un contenu beaucoup plus riche que ne 'ont pensé les inter-
prétes quil’'ont abordé comme une ceuvre mineure, et n’est pas une simple prépa-

ration au Banguet ou au Phédre. —— T

JEAN-CLAUDE FRAISSE : Philia. La notion d’amitié dans la philosophie
antique. Paris, Vrin, 1974, 504 p.

On admet souvent que la découverte du probiéme d’autrui est 1I'ceuvre de la
philosophie moderne, voire contemporaine, et qu’elle ne pouvait s’opérer que
sous 1’action conjuguée de Hegel, de la phénoménologie et de l'existentialisme.
M. Fraisse pense au contraire que ce probléme a été présent chez les Grecs,
«sous I'aspect d’'une réflexion sur la nature et les conditions de la philia », mais
qu’il a connu ensuite une «longue occultation » (p. 12). Son ouvrage obéit donc
au souci fondamental de retrouver dans la philosophie antique un « probléme
perdu », en analysant les diverses conceptions de l'amitié qui se sont dévelop-
pées au cours d’'une période fort longue, allant d’Homeére jusqu’a Plutarque.
M. Fraisse n’a pas seulement le sens des problémes philosophiques, il a aussi
une connaissance ample et précise des textes, les interpréte d’une maniére
slire et sait les replacer dans des perspectives générales. Ces qualités lui per-
mettent de répondre a la fois aux exigences des historiens et a l'attente des
philosophes. — Dans une premiére partie assez bréve il dégage les principaux
thémes abordés depuis Homére jusqu'a Xénophon et montre comment s'est
constituée peu a peu une tradition riche de significations, de préceptes et de
débats qui assignent certaines directions bien précises a la réflexion des grands
philosophes de l'époque classique et hellénistique. — La partie centrale est
consacrée aux trois auteurs qui ont poussé le plus loin 1'étude de I’amitié et lui
ont donné toute sa dimension philosophique : PLATON, ARISTOTE, EPICURE. —
C’est surtout dans le Lysis que PLATON s’est attaché au théme de la philia.
I1 a substitué aux essais d’explication immanente, par l'affinité des semblables
ou la complémentarité des contraires, la recherche d'un « fondement moral,
transcendant & toutes les relations de fait» (p. 130). C’est a ce préton philon
que tend toute amitié¢, comme a un bien supréme visé a travers tous les biens
particuliers. Pour M. Fraisse, la signification du Lysis réside plus particuliére-
ment dans l'idée d’une convenance (oiketotés) du bien a toutes choses. Il assigne
a cette convenance un double sens : « D’'une part, I’amitié doit se fonder dans une
proximité de nature, correspondre a un besoin réciproque qui tient a 1'essence
des partenaires... D’autre part, cette proximité est elle-méme engendrée par
la parenté de chacun avec le bien... » (p. 145). Bien que le Lysis place la philia



BIBLIOGRAPHIE 263

«au cceur méme du platonisme» (p. 146), les ceuvres ultérieures I'exposent
néanmoins a une double confusion : avec I'érds d'une part, avec la bonne entente
politique de l'autre. De la sorte son statut demeure finalement incertain. Tel est
du moins la conclusion implicite qui me parait ressortir du chapitre consacré a
Platon. — Avec ARISTOTE bon nombre des équivoques entourant précédem-
ment la notion de philia se dissipent. Les Ethiques reprennent toutes sortes de
débats traditionnels pour aboutir a une double classification des diverses formes
d’amitié : selon leur fondement possible (utilité, plaisir, vertu), selon 1’égalité
ou l'inégalité des partenaires. M. Fraisse montre clairement comment les pro-
blémes s’articulent au cours d'une démarche sinueuse. Il voit bien que 1’aspect
le plus original et le plus profond de la théorie aristotélicienne de l'amitié
est I'idée d'une amitié « parfaite» fondée sur la conscience partagée d’'une
existence et d'une activité communes. Cette activité culmine dans la contem-
plation en commun ou s'unifient I’amitié et la vertu. L’analyse des conditions
de cette forme achevée de rapport avec autrui aboutit & une «définition inter-
subjective de la conscience de I’existence » (p. 276) a laquelle on peut préter une
signification ontologique (cf. p. 244). Si les autres formes d’amitié apparaissent
comme des moyens au service de fins qui leur sont données du dehors, dans
I'amitié parfaite la fin est immanente a la pratique méme de I’amitié. L'unité
du nous qui se constitue a ce niveau est-elle affranchie de toute relation avec
la vie politique ? M. Fraisse parait enclin a le penser, mais d’'un autre coté il
déclare que l'organisation politique est « nécessaire a son éclosion » (p. 317). —
Avec EPICURE une telle hésitation n’est plus possible, car I'amitié épicurienne
se développe au sein de communautés complétement indépendantes de 1'Etat.
Le probléme majeur que pose cette amitié semble étre celui de concilier I’origine
utilitaire qui lui est assignée et la destination de fin qu’elle est appelée a remplir.
Mais c’est 1a, aux yeux de M. Fraisse, un faux probléme, que les anciens ne se
posaient pas, car pour eux l'amitié et 'amour de soi ne se contredisaient nulle-
ment. La base utilitaire sur laquelle s’éléve I’amitié épicurienne est une « assise
objective » (p. 297) a laquelle elle retourne constamment et qui la distingue de la
bienveillance inopérante. Mais le plaisir de l'utilité est plutét celui d’étre
utile que de recevoir des bienfaits, et 1’échange des bienfaits révéle aux amis
le plaisir d'un commerce amical qui connait son achévement, comme chez
Aristote, dans l'activité philosophique en commun. — La derniére partie de
l'ouvrage, consacrée au sToicisME, s’intitule « oubli et survivances de l'amitié
antique ». Au cours d’une longue analyse M. Fraisse montre que dans I’ancien
stoicisme le probléme de l'amitié se résorbe dans le probléme plus large des
rapports de 'homme comme étre rationnel avec le logos, sans que la présence
d’autrui soit reconnue dans sa spécificité. Quant au moyen stoicisme, il apporte
a la doctrine primitive des aménagements qui permettent de retrouver l'idée
d’une relation de personne a personne. Mais, si I'on en juge par Cicéron, puis
Sénéque et Plutarque, la réflexion philosophique ne s’interroge plus guére
sur la nature ou les fondements de cette relation, et tend a I'envisager unique-
ment au niveau de la pratique quotidienne. C'est donc une image appauvrie
de I’amitié que la fin de I’antiquité transmettra a la pensée chrétienne. Quant
au probléme philosophique d’autrui, il sera occulté pour longtemps. — Telles
sont, brievement résumées, les grandes lignes de cet ouvrage remarquable, qui
répond bien a la double fin que son auteur assigne a 1'histoire de la philosophie :
« amener l'intérét... sur ce dont l'oubli ne dénote pas nécessairement 1’insigni-
fiance ; donner une plus juste conscience de ce qui est vraiment neuf malgré
tous les pressentiments qui en ont pu exister auparavant» (p. 13).

ANDRE VOELKE.



264 BIBLIOGRAPHIE

FERNAND VAN STEENBERGHEN : La bibliotheque du philosophe médié-
viste. Complément au tome XVIII : Introduction a l'etude de la
philosophie médiévale. Louvain-Paris, Publications Universitaires,
Béatrice-Nauwelaerts, 1974, 539 pages. (Philosophes médiévaux,
tome XIX.)

Ce volume contient un choix des comptes rendus rédigés par le grand
médiéviste belge au cours de sa carriére féconde. L’auteur lui-méme a réuni
ceux « dont la lecture paraissait utile au jeune chercheur qui veut s'initier aux
études de philosophie médiévale ». I1 donne ainsi un complément d'importance
a son Introduction a U'étude de la philosophie médiévale, parue dans la méme
collection en 1974 également. Fernand van Steenberghen a classé les livres,
dont il a retenu la recension, en cing groupes : les instruments de travail, les
éditions et traductions, les monographies, les travaux de synthése, les recueils.
Des sous-divisions systématiques ou chronologiques complétent cette classi-
fication. Plusieurs tables (dont une table idéologique) sont encore au service
des lecteurs. De 1928 a 1973, l'auteur a recensé avec attention et sympathie
une vaste production relative a une époque dont ’étude était et demeure en
plein développement. Il nous donne avec sa clarté coutumiére le spectacle
d’un labeur immense, celui des chercheurs de tous les pays. Le spectacle de
cette recension continue et lucide, paralléle & une ceuvre personnelle considé-

rable, n’est pas moins exemplaire. Ay a—

ARrDIS B. CoiLiNs : The Secular is Sacred. Platonism and Thomism
in Marsilio Ficino’s Platonic Theology. The Hague, Martinus
Nijhoff, 1964, 224 p. (Archives internationales d’histoire des
idées, 69).

On se fait souvent une idée fausse de la doctrine de Marsile Ficin : on voit,
dans ce traducteur de Platon et de Plotin, un pur platonicien, alors qu’il s’agit
d'un prétre fidéle qui s’est efforcé de combiner dans son ceuvre les influences
platoniciennes et les influences chrétiennes. Gilson, Fabro, avaient reconnu
chez lui des passages issus du Conira Gentes de Thomas d’Aquin. A. B. Collins
s’attache a relever tous les textes de la Théologie platonicienne qui remontent
au Contra Gentes : il en trouve d'un bout a l'autre du grand ouvrage de Ficin
et donne ainsi sur une centaine de pages, en regard, le texte de Ficin et celui
de Thomas d’Aquin. Le plus souvent, l’accord des textes n’est pas littéral :
Ficin a repensé sa source, mais sans la trahir. La premiére moitié du livre de
Collins est une étude de la pensée de Ficin en six chapitres concernant essen-
tiellement 1’aspiration de I’homme a Dieu. L’auteur s’efforce de dégager chaque
fois la dette de Ficin & I’égard de la théologie chrétienne. Une lumiére en est
jetée sur I'importance de Thomas d’Aquin a la Renaissance. Ficin pense que
platonisme et théologie chrétienne s'accordent fondamentalement ; il est donc
libre d’emprunter & 1'un et a l'autre, non sans faire preuve cependant d’origi-
nalité propre. Collins suit bien ce mouvement de la pensée de Ficin et, a cet
égard, son livre est fort utile, mais il ne nous parait pas apercevoir la condition
de possibilité de cet irénisme intelligent : elle réside & nos yeux dans le fait
que le thomisme lui-méme est imprégné de platonisme. C’est sur ce point,
nous semble-t-il, que I'enquéte de Collins mériterait d’étre complétée.

FERNAND BRUNNER.



BIBLIOGRAPHIE 265

GILBERT DURAND : Science de I’homme et Tradition. Le « nouvel esprit
anthropologique ». Paris, Editions Téte de Feuilles et du Sirac,

1975, 243 Pp-

Explosif, cet ouvrage de Gilbert Durand. Il annonce qu'un «nouveau
domaine épistémique s'est creusé dans 1'horizon épistémologique : éthologie,
symbologie et mythologie, psychologie des profondeurs se substituent lentement
aux réductions psychanalytiques, au facteur dominant de la sociologie classique,
a Dl'historicisme, fat-il dialectique... » Bien str, notre auteur reconnait que ce
sont la Considérations inactuelles, surtout pour cette masse intellectuelle,
progressiste, « mass-médiatisée » qui s’accroche désespérément a toutes les
simplifications idéologiques. C’est pourquoi, précise-t-il, « nous nous en féli-
citons en pensant que notre livre vient a un siécle de distance commémorer
la Seconde Considération de 1874 et dénoncer inlassablement : « Ce qu’il y a de
dangereux, ce qui ronge et empoisonne la vie dans notre facon de faire la
science » (Nietzsche). — Au départ, il faut comprendre qu’a l'instar de Mircea
Eliade, le célébre auteur des Structures anthropologiques de I’ Imaginaire voit une
véritable révolution dans 1’étude de la pensée traditionnelle et que, par la
seulement, se dessine un renouvellement de cette problématique de la philo-
sophie contemporaine ot ’homme s’enorgueillit de sa propre condamnation.
Soulignons ici la rencontre décisive qu'’il eut avec l'ceuvre d'Henry Corbin,
« toute vouée en apparence a ces lointaines traditions de l'Islam spirituel ».
Ayant décidé d’entreprendre le bilan de l'anthropologie moderne, Gilbert
Durand découvre avec étonnement, et c’est ce qui caractérise la présente étude,
que «les découvertes timides de la psychologie (...) occidentale étaient magis-
tralement et audacieusement établies dés le XIIIe® siécle au moins » par le grand
philosophe andalou Muhyi-d-din Ibn Arabi. Ainsi une relation s’établit. N'ou-
blions pas que, pour toute pensée traditionnelle, la situation de ’homme exprime
un mélange o l’abstraction conceptuelle, issue d’une volonté subjective d’unifi-
cation formelle, céde le pas a la démarche symbolique de la pensée et de I'univers
pensé. Comme le signale notre auteur, «la Weltanschauung traditionnelle
fonctionne au régime des structures « mystiques » de I’'image ». Et nous savons
désormais qu'une telle perspective n’a rien d’arbitraire ou de gratuit. « Car
non seulement l'anthropologie scientifique a bien montré la permanence et la
validité de cette « pensée sauvage » sous-jacente avec ténacité — comme la
carcasse du Primate homo sapiens demeure sous la combinaison de l’astronaute
— aux mentalités civilisées, mais encore que cette pensée sauvage est plus
universalisable, est plus universalisée dans l'espéce humaine que ne l'est le
perpétuel bouleversement des théories » et des méthodologies. La figure tradi-
tionnelle de I’homme surgit a tous les carrefours de l'aventure et c’est précisé-
ment par 1’existence de ces « lieux » dont parlait déja Aristote que nous sommes
autorisés de ne plus craindre — « comme les coquettes scientistes de la Belle
Epoque — d’étre « démodé », pas plus que ne sont « démodées » 1'urographie
ou la spleenectomie parce qu’elles auraient une origine paracelsienne ». Il est
entendu que Gilbert Durand ne tente pas d’établir une sorte de concordisme
entre la Science et la Tradition. Cependant, ajoute-t-il, si la Science permet
d’ouvrir des barriéres, tant mieux. Il est question avant tout de montrer que
« la Tradition préexiste a toute « formation de 1’esprit scientifique » et que notre
monde a tort, suivant le mot d’Alexis Klimov, de considérer « ce qui est tradi-
tionnel comme résolument dépassé » car ’authenticité sur ce plan «est carac-
térisée par le fait de véhiculer des valeurs et une sagesse éternelles, c’est-a-dire
échappant a I’emprise du temps et restant toujours universellement actuelles ».
— Au fond, 'ouvrage s’adresse a tous les chercheurs qui refusent de troquer

PHILOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE



266 BIBLIOGRAPHIE

’homme « contre les épures vides des formalismes ou contre le non-sens de
I'explication causale ». L’ importance d’une telle mythocritique se fait de plus
en plus sentir dans un monde laissé a lui-méme. D’ailleurs, I'Occident moderne
n’a guére le choix : toutes les recettes qu'il s’est données fondent comme la
neige au soleil. Les « Sciences Sociales » sont dans une impasse mortelle et les
multiples remédes de la psychologie a prétention scientifique n'aboutissent
qu’a enchainer un peu plus '’homme aux fruits de son action.

ANDRE DESILETS.

ANTONIO ROSMINT : Anthropologie morale. Précédée d'une introduction
a l'ontologie personnaliste d’A. Rosmini, par Frangois Evain, et
d’une préface de J. Chaix-Ruy. Paris. Beauchesne, 1973, 297 p.
(Bibliothéque des Archives de philosophie, 13.)

Inspiré par Platon et saint Augustin, structurant sa pensée a la fagon
scolastique, critique averti de Kant et de Hegel (dont la dialectique est discutée
avec une pénétration qu’on ne retrouve nulle part en Italie durant le XIXe®
siécle), Rosmini est l’auteur d'une ceuvre monumentale qui compte des dizaines
de volumes et qui a suscité les commentaires de nombreux philosophes italiens.
En France, en revanche, et comme a ’habitude, on a peu lu Rosmini, on a peu
compris son originalité et la signification de sa doctrine. A l'exception de
R. Jolivet, de F. Evain, de J. Chaix-Ruy (cet inlassable diffuseur de la pensée
italienne) et de références ou articles dus a M.-L. Roure, M. Segond, J. Wahl.
Charles Secrétan admet, dans la Legon XI de sa Philosophie de la Liberté, le
point de départ rosminien de la philosophie : ’étre indéterminé. Et Rosmini
cite souvent Secrétan dans sa Theosophia. Aprés une bonne introduction de
Chaix-Ruy, Evain explique le contexte historique, la genése de 1'Anthropologie
morale et sa structure métaphysique. Cette anthropologie, affirme 1'éditeur, se
présente, quoique en un sens tout différent de celui de Sartre, comme une véri-

table «ontologie phénoménologique ». Erie MERLOTTL

MANOEL JoAQUIM CARVALHO JR : La dynamique ontologique de [’esprit.
Genése de la pensée. La formation de la pensée humaine. Traduit du
portugais par Marcel Salats. Neuchatel, La Baconniére, 1974,

193 P-

Ce n’est pas sans curiosité que nous avons ouvert ce quatriéme livre traduit
en frangais d'un philosophe de Salvador de Bahia. Il faut en effet étre un auteur
brésilien bien remarquable pour que les éditeurs publient plus de 1000 pages,
alors qu’il y a tant d’'ceuvres brésiliennes exceptionnelles qui ne seront jamais
diffusées. Cette curiosité est d’autant plus justifiée que M. J. de Carvalho
prétend dans ce nouveau travail « étendre I'idée maitresse de A la recherche
de I'Etre (traduit par H. S. Castello Branco et publié a Paris par La Colombe
en 1961) aux différentes branches de la philosophie... » a savoir : «... le théeme
de la dynamique des forces qui intégre 1'ultime réalité de ’homme et du monde,
des cieux et de la terre» (p. 15). A travers cet exposé systématique d'une
métaphysique théologique, le lecteur sera surpris, comme l'espére l'auteur
(p. 18) lorsqu’il découvrira l'unification de I’Etre. On retrouve donc le méme
souci que dans Dieu et liberté (traduit par P. Chevalier et publié par Téqui a
Paris en 1967) de susciter chez autrui un cheminement vers Dieu grace a la
participation & une pensée philosophique qui transcende la raison sans 1'abolir



BIBLIOGRAPHIE 267

et qui débouche dans la foi tranquille et béate que 'auteur évoquait 4 propos
de la mort de sa mére dans Lettres a une mére disparue (traduit par M. Salats
et publié a Genéve par La Palatine en 1970). Mais qu’est-ce qui motive cette
ceuvre ambitieuse de salut ? La foi chrétienne ? Peut-étre. Mais bien plutdt
I'impérieux désir de l'auteur de libérer ses contemporains des « aigreurs et des
hasards de la vie » qui s’appellent « la technique » ; «l’existentialisme athée et
ses exceés » ; « le matérialisme et ses immoralités » ; et surtout et sans cesse «la
menace rouge » «le cancer de l'esprit qu’est le communisme » et ce suppdt de
I'enfer que fut Karl Marx. Bref, tous ces maux qui nous perturbent, qui ont
causé la décadence de 1’'Occident et qu'il suffirait de supprimer (sic) pour qu'appa-
raisse de nouveau la face sublime de I'homme. Nous voulons bien, encore que
les situations ol 'on a justement pratiqué systématiquement cette suppression-
la aient surtout révélé la face hideuse de l'intolérance anticommuniste et de
ses tortures brésiliennes ou chiliennes. Le chemin vers Dieu passe parfois, et

pour certains, par de bien étranges méandres. PIERRE FURTER.

Aucusto Ponzio: Linguaggio e relaziomi sociali. Bari, Adriatica,

1970, 203 P.

L’auteur a, a son actif, une thése sur le probléme de 1'Intersubjectivité, un
essai sur la relation interpersonnelle et une collaboration aux revues italiennes
bien connues : Filosofia, Aut-Aut, Giornale critico della filosofia italiana ; 1'objet
central de ses recherches est donc constitué par la mise en évidence des contri-
butions de la linguistique a la solution des problémes posés par les rapports
sociaux. C'est non seulement la communication interhumaine que le langage
permet, mais également I'approche rigoureuse des divers modes de relation et de
stratification sociales. Cet essai est un projet de socio-linguistique entendue
comme théorie critique de la société. Il est bien étayé par les références aux
ceuvres les plus importantes de la linguistique et de la philosophie contem-

poraines. Eric MERLOTTI.

AjpukiEwicz KAzIMIERZ : Pragmatic Logic. Dordrecht (Hollande),
Boston (USA), Reidel, 1974, 458 p. (Synthese Library, 62.)

Objet d’une publication posthume (I'auteur est mort en 1963) et inachevé,
ce livre important par sa rigueur et sa richesse approfondit et développe, sous
la forme d’'un manuel destiné aux étudiants et enseignants de philosophie, un
article de 1939 paru en polonais dans 1'« Encyclopédie de 1'Education ». Dans
sa présentation nouvelle, il devait pallier une lacune : si, en Pologne, nombreuses
sont les monographies de logique formelle, on ne disposait d’aucun « text-book »
exposant de maniére synthétique I’ensemble des concepts de la sémantique et
de la méthodologie scientifique. Le titre de 'ouvrage résume, dans le contexte
du positivisme, un projet de codification des procédures de recherche mises a
I'ceuvre en science en liaison avec les fins visées par le savoir, dans une optique
normative : la tiche essentielle de la méthodologie est d’assurer, par 1'enseigne-
ment, un usage correct des opérations cognitives. L’'analyse des « moments »
de cette tiche rend compte de la structure de I'ouvrage. Il est composé de trois
parties — une quatriéme, inachevée, est introduite en appendice. I. « Words,
Thoughts and Objects » (p. 7-95). Les procédures du savoir concernent d’abord,
au niveau le plus élémentaire, les concepts (leurs « types», « propriétés» et
« éléments ») qu’a élaborés « that branch of Logic which is termed Methodo-
logy », — ainsi que les conditions d’'un usage correct de ces concepts ; usage



268 BIBLIOGRAPHIE

1ié, de plus, 4 la logique du langage, objet de la «semiotic Logic» traitant des
modes selon lesquels se formulent ces concepts, « the mapping of facts in
speech ». I1. « Inference» (p. 97-181). Si la «logique élémentaire » (logique au
sens strict), qui systématise les schémas d’'inférence valides, parait moins
importante didactiquement a cause de son caractére mécanique, elle sert
toutefois, par contraste, a faire saisir la variété des sens revétus par les conjonc-
tions dans le langage naturel et a évaluer la moindre valeur conclusive d’autres
schémas. L’auteur introduit ici une conception de la validité, congue comme
adhésion subjective, qui lui donne le moyen d’analyser et de classer les différents
types d’inférence en termes de certitude ou d’incertitude quant a la nécessité
de I'enchainement, et de poser de fagon originale le probleme de la distinction
entre inférences déductives, réductives et inductives. 111. « Méthodological types
of sciences» (p. 185-439). Partant de la distinction positiviste entre sciences
déductives et inductives, 'auteur décrit les procédures spécifiques de chacune
— définition et propriétés d’'un systéme axiomatique formalisé d’une part,
fondement empirique des démarches expérimentales, procédures de classement
et de dénombrement, théorie des relations, concept de loi, raisonnement sta-
tistique d’'autre part. La derniére partie «Proving and Explaining» devait
aborder, de maniére systématique, les concepts d’explication et de construction
théorique dans les sciences empiriques. Comme le remarque K. Szaniawski dans
sa Préface, sile livre d"Ajdukiewicz se voulait un manuel, il en dépasse éminem-
ment la portée et porte la marque de la personnalité de son auteur, la plupart
de ses pages apportant une contribution originale a la science.

MARIE- JEANNE BOREL.

S. Haak: Deviant Logic. Some philosophical Issues. Cambridge,
University Press, 1974, 192 p. et une bibliographie.

Les critiques faites a la logique classique sont nombreuses et ont abouti,
dans la premiére moitié du siécle déja, a la construction de systémes logiques
«non standards ». Mais rares sont les reprises synthétiques des motivations ou
des conditions déterminant ces critiques: attitudes épistémologiques, ques-
tions soulevées au niveau des champs d’application. La thése de S. Haak a
pour propos une systématisation de cette problématique en posant, en parti-
culier, la question intéressant la philosophie de la connaissance, du changement
théorique en logique, et de la valeur cognitive des différents types de systémes,
les uns relativement aux autres. Dans une premiére partie, il s’agit d’abord
de préciser en quoi la logique classique constitue une sorte de norme par rapport
a laquelle les autres élaborations systématiques se sont définies (extension
ou rivalité), et qui permet de catégoriser trois types de « deviance » : variante
notationnelle, complément et solution alterne. Il s’agit ensuite de découvrir
des raisons historiques a I’existence de ces déviances, contre la thése kantienne de
I'achévement de la logique, ou la thése affirmant le caractére «en soi» des
vérités logiques. La logique, d'un point de vue pragmatique, obéit aux conditions
de son applicabilité et de sa convenance a des univers de discours divers, ol
surgissent des problémes nouveaux. Ce qui a, alors, des conséquences au niveau
de la théorie de la vérité et conduit & imposer un point de vue nominaliste
(logique des énoncés). — Dans une seconde partie est développée une des-
cription de cinq types de problémes dont 1'élaboration a conduit, a travers une
critique de la logique classique, a des situations formelles déviantes. Certaines
solutions sont elles-mémes discutées et des développements suggérés. Ces
problémes sont les suivants: futurs contingents (logiques modales et pluri-



BIBLIOGRAPHIE 269

valentes), exigences de constructibilité intuitioniste (logique de 1’assertable),
ambiguités du langage ordinaire, en particulier termes singuliers et existence
(référence et présupposition), enfin, mécanique quantique (logique du temps) et
généralement, « logique » des relations empiriques.

MARIE- JEANNE BOREL.

J. M. BocHENSKI : Was ist Autoritdt ? Einfiihrung in die Logik der
Autoritdt. Freiburg, Herder, 1974, 127 p. (Herderbiicherei, 439.)

Le probléeme de l'autorité ne cesse de susciter la réflexion des diverses
sciences humaines. Le P. Bochensky entend 1'aborder par le biais de l'analyse
linguistique et logique. Mais la petite collection ol parait cette Infroduction
a la logique de I'autorité n’est pas destinée & de grandes monographies de style
académique ; elle doit rester accessible a un large public. Aussi l'auteur avertit-il
d’emblée son lecteur : son analyse ne porte que sur « quelques aspects» de
I'autorité, elle n’envisage que «les plus simples » d’entre eux, elle opére avec
des « trivialités ». C’est toutefois le propre de la logique d’aboutir a des consi-
dérations « qui ne sont plus triviales du tout », méme si le point de vue adopté
laisse de coté les « méditations philosophiques ou existentielles». En fait,
I’approche choisie s’avere vite pertinente et cette bréve étude peut étre une bonne
référence entre les mains de quiconque s’interroge sur l'autorité. Des analyses
trés simples, illustrées d’exemples généralement bien choisis (mais pas tous!),
mettent en évidence la complexité des relations dont est fait tout phénoméne
d’autorité ; elles permettent de dénoncer au passage tous les mésusages dus a
une compréhension insuffisante de ces relations et de leurs contingences. Mais
cette analyse est-elle aussi innocente que l'auteur le donne 4 entendre ? Réso-
lument caustique quand il s’en prend par exemple aux «savants professeurs
qui publient des prises de position politique », alors qu’ils sont incompétents
dans ce domaine, l'auteur se montre trés réservé, voire trop prudent dans son
dernier chapitre sur « autorité et foi». L’homme d’'Eglise prévaudrait-il subi-
tement en lui sur le logicien ? On constate en tout cas que sa description ana-
lytique s’interrompt précisément au moment ou il efit logiquement da s’interro-
ger sur le phénomeéne d’autorité le plus complexe et le plus caractérisé:
celui des relations entre 1'autorité de Dieu et celle du magistére ecclésiastique.
Ses quelques considérations sur l'aspect pragmatique de l'autorité déontique
(distincte de l'autorité épistémique) brouillent les cartes beaucoup plus qu’elles
n'éclairent le jeu des parties. Deés lors, on est fondé & se demander, en une
lecture récurrente, si toute cette analyse n’est pas commandée obscurément
par le souci méritoire, mais suspect, de sauver l'autorité. On constatera alors
que l'auteur laisse résolument de coté un aspect décisif du phénomeéne en ques-
tion : la logique inavouée au nom de laquelle on crée ou on impose l'autorité
parce qu’on en a besoin. Mais nous voici au seuil des jugements de valeur et
l'auteur n'a pas voulu les prendre en considération. Dans ce domaine, méme s’il
s’agit d'une bréve mise au point a l'usage d’un public élargi, on voit mal com-
ment éviter une vérification de la logique par la métaphysique ou l'ontologie.

BERNARD REYMOND.

Francis J. KovacHu : Philosophy of Beauty. Norman, University of
Oklahoma Press, 1974, 350 p.

Affirmer aujourd’hui l’existence objective de la Beauté demande un certain
courage intellectuel, remarque 'auteur lui-méme (p. 55). Il n’en faut pas moins



270 BIBLIOGRAPHIE

pour construire une esthétique systématique fondée sur un réalisme méta-
physique et refuser toute forme de relativisme. Mais ce courage ne va pas sans
quelque anachronisme. Non pas parce que Kovach se référe constamment a la
pensée thomiste, dont ses travaux l'ont consacré comme 1'un des spécialistes,
mais parce que sa réflexion apparait comme doublement anhistorique : coupée
de toute expérience contemporaine en matiére d’expression créatrice, elle n’est
pas effleurée par le moindre doute quant a la permanence des concepts au cours
de l'évolution des théories artistiques. L’absence de cette dimension historique
frappe d’autant plus que chaque développement doctrinal est précédé d’un
examen des positions défendues au cours des siécles, mais ot 'ordre systématique
élimine toujours le chronologique, et sans que soit jamais pris en considération
le contexte socio-culturel. Certes, la démonstration est toujours impeccable,
mais on a peine a croire qu’elle ne passe pas a c6té du sujet, et toute la question
est de savoir si le phénoméne esthétique reléve du seul raisonnement et peut
étre élucidé a coup de syllogismes et de définitions. Rigoureux jusqu’'a en étre
procédurier, l'appareil logique est ici formellement trop parfait pour étre
convaincant, et si l’auteur a remarquablement mis en évidence les difficultés du
subjectivisme, il n’en aura pas moins contribué a renforcer les opposants a
I'esthétique spéculative dans leur conviction que le probléme de la définition du
Beau n’est qu'un faux probléme. Preuve en soit la minceur des résultats : prix
d’'une volonté déclarée de généralisation, l'inconsistance de notions comme
I'intégrité, I'ordre, la proportion, la symétrie, I'’harmonie ou l'unité en fait des
catégories rigoureusement inutilisables pour le critique ou l'historien. — Congu
aussi comme ¢ textbook », cet ouvrage offre cependant, grace a sa clarté et a la
richesse érudite de ses nombreuses références, une excellente introduction a la
problématique de l’esthétique ancienne. Deux index et une abondante biblio-
graphie contribuent a en faire un instrument de travail précieux.

PHiLIPPE JUNOD.

Miscellanea Albert Dondeyne, Godsdienstfilosofie, Philosophie de la
religion. Gembloux, Duculot, Leuven, University Press, 1974,
456 p. (Blbhotheca ephemerldum theologlcarum lovamensmrn
XXXV)

E. de Keyser, W. de Pater, A. de Waelhens, U. Dhondt, H. Duméry,
L. Dupré, ]J. Etienne, A. Gesché, J. Grootaers, J. Ladriére, O. Laffoucrieére,
P. Masterson, M. Nédoncelle, G. Philips, J. Plat, C. Troisfontaines, J. van der
Veken, J. van de Wiele, G. van Riet, A. Vergote, J. Walgrave, A. Wylleman
rendent hommage a Mgr Dondeyne, professeur a 1'Institut supérieur de philo-
sophie et a la Faculté de théologie de Louvain, animateur du mouvement
Universitas, responsable de 1'Action catholique universitaire dés les années
trente, préoccupé de donner place aux laics dans I'Eglise et soucieux de faire
droit, dans une théologie catholique, a nombre de thémes valorisés par la
culture contemporaine. On a regroupé les textes présentés ici selon cinq rubri-
ques : philosophie du phénomeéne religieux, langage religieux, la religion dans
la culture, médiations anthropologiques de la religion, affirmation de Dieu et
ontologie, & quoi s’ajoutent une présentation de la personne et de l'ceuvre du
jubilaire ainsi qu'un texte de sa main, typique de son attitude délibérément
conciliatrice : un discours philosophique sur Dieu est-il encore possible ? Les
contributions paraissent, pour l'essentiel, soit en frangais, soit en flamand.

PIERRE GISEL.



	Bibliographie

