
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 4

Artikel: Gloire de Dieu, gloire de l'homme : essai sur les termes kauchasthai,
kauchèma, kauchèsis dans la Septante

Autor: Fuchs, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GLOIRE DE DIEU, GLOIRE DE L'HOMME

Essai sur les termes kauchasthai, kauchèma, kauchèsis
dans la Septante

Les termes Kcwxäadat, KauxVßa-, koùxvok jouent, on le sait, un rôle

important dans le langage paulinien. Il nous a paru intéressant de chercher
à voir comment ces mêmes termes étaient utilisés dans la traduction
grecque de l'Ancien Testament, dite la Septante (LXX)1. Et ceci pour
deux raisons. D'abord parce qu'une telle étude fera mieux apparaître
l'originalité de l'usage paulinien, et la liberté d'invention théologique de

l'apôtre qui tout en s'inspirant manifestement de la LXX approfondit de

façon décisive le sens théologique de cet ensemble de termes. Ensuite,
parce qu'indépendamment de cet intérêt relatif à l'étude du langage
paulinien, une analyse de l'ensemble navx- dans la LXX fait apparaître, sur un
point de détail certes mais très significatif tout de même, comment le

judaïsme hellénistique a essayé de penser le rapport entre la théologie et
l'anthropologie.

La rareté de l'ensemble kcwx- dans la LXX — 32 fois Kcwxàadai, 23 fois
Kauxrçua, 9 fois kclvxvox ~ montre à l'évidence que nous ne sommes pas
en présence d'un ensemble clé du vocabulaire de la LXX2; mais cette
rareté même rend à nos yeux l'usage qui est fait de ces trois termes
d'autant plus significatif, puisqu'il sert, comme nous allons le voir, à indiquer

une nuance très intéressante. Par ailleurs, l'abondance des mots

' Nous parlerons au cours de cet article, pai commodité, de "la" Septante,
comme s'il s'agissait d'une œuvre homogène. En réalité, la LXX est le résultat d'un
travail de nombreux auteurs et s'échelonnant de 250 à 150 av. J.-C. environ.

Pour la LXX, on consultera l'édition de ZIEGLER-HANHART, Septuaginta
Vetus Testamentum Graecum Auctoritate Societatis Litterarum Gottingensis (en
cours de parution) et celle de RALHFS, Septuaginta. Id est Vetus Testamentum
Graece juxta LXX interprètes, Stuttgart 19658. Nous nous sommes servi d'autre
part des concordances de HATCH-REDPATH, Concordance to the LXX and other
Greek versions of the OT, Oxford 1845, et de X. JACQUES, Index des mots
apparentés dans la Septante: complément des concordances et dictionnaires. Subsidia
biblica l,Rome 1972.

Autres ouvrages consultés: Origenis Hexaplorum, quae supersunt sive Veterum
Interpretum graecorum in totum Vetus Testamentum. Fragments; édité par
F. FIELD, Oxford 1875 ; S(uzanne). DANIEL, Recherches sur le vocabulaire du culte
dans la Septante, Paris 1966; J. SANCHEZ BOSCH, "Gloriarse" segûn san Pablo.
Sentido y teologia de "kauchaomai". Analecta biblica, 40. Rome 1970, p. 39-101;
S. P. BROCK, Ch. T. FRITSCH, S. JELLICOE, A Classified Bibliography of the
Septuaginta, Arbeiten zur Lit. und Gesch. des Hell. Judentums VI, Leiden 1973.

2 Ce qui fait mieux apparaître encore l'importance que Paul lui attribue en l'utilisant

55 fois.



322 ERIC FUCHS

hébreux qui sont traduits par l'ensemble koux- est un autre indice d'une

volonté des traducteurs de marquer par le choix d'un de ces trois termes

un sens particulier.
Ce ne sont pas en effet moins de 15 mots hébreux que l'ensemble

Kavx- traduit:

Kouxàodcu traduit halal (hithp.) 9 fois; pa'ar; 'alaz; 'alaç; 'amar;
ravah ; ranan ; shavah, chacun une fois3.

Kavxnßa traduit tehillah 7 fois; tiphcérèt 5 fois ; ga^avah ; hédevah ;

tohélèt; shèm chacun une fois.
Kaûxnaiç traduit tiphe'érèt 7 fois.

La différence entre les deux totaux, celui de l'ensemble des emplois
dans la LXX 64) et celui des mots hébreux traduits 39) est due pour
une part aux textes grecs des Deutérocanoniques (p. ex. le Siracide qui
utilise 18 fois notre ensemble) et pour une part à des adjonctions des

traducteurs de la LXX (p. ex. en 1 R 2,10 où l'on retrouve la citation de

Jr9,22s.).
Reprenons les trois termes grecs pour analyser plus en détail les nuances

que la LXX veut indiquer en les utilisant.

A. Kavxäadai

a) Kavxäadai traduisant halal (hithpaël)

On trouve 22 fois halal (hithpaël) dans FAT4; la LXX le traduit 9 fois

par Kcwxâadai et 2 fois par èyKavxaadai. Lorsque halal signifie "participer

à la gloire de Dieu" (Es 41,16 ; 45,25 ; Jr 4,2 ; Ps 34,3 ; 63,12 ; 6441 ;

105,3; 106,5; 1 Ch 16,10), la LXX préfère traduire par âyaXXiàadai,
èPÔoÇâÇeai, àiveiv, ou èitaweiv.

Mais chaque fois que le contexte suggère une signification sapientiale
(positive ou négative), c'est (ey) navxàadat qui est utilisé5: 1 R 20,11;
Jr 9,22-23 (5 fois); Ps 49,7; 52,3; 97,7; Pr 25,14; 27,1 (auxquels Ü

convient d'ajouter Pr 20,14)6.
Reprenons ces textes pour préciser ce que nous entendons par signification

sapientiale.
En 1 R 20,11 (LXX: III R 21,11), on reconnaît7 la citation d'un

proverbe populaire: "Que celui qui boucle son ceinturon ne se vante pas

3 èyicavxaodai une fois poui sha'ag (Ps 74,4).
4 G. LISOWSKY, Konkordanz zum hebräischen A.T., Stuttgart 1958, p. 425 s.
5 Une seule exception; Jr 49,4 (LXX, 30,20), où on trouve àyakXiàodai., bien

que le contexte soit sapiential.
6 Manque dans la LXX ; d'après Théodotion.
7 R. BULTMANN, art. Kavxao/iai, ktX., TWNT III, 1938,p. 646; H. DUESBERG-

I. FRANSEN, Les scribes inspirés, Maredsous 1966, p. 127.



GLOIRE DE DIEU, GLOIRE DE L'HOMME 323

comme celui qui le défait." Il n'y a aucun doute sur le sens, sur la moralité
de ce proverbe: "Il ne faut pas vendre la peau de l'ours...". Cependant le

contexte nous invite à aller plus loin: au moment où le roi Achab, assiégé
dans Samarie, fait cette réponse à Ben-Hadad, la situation est humainement

désespérée. C'est alors qu'un prophète annonce à Achab que le

Seigneur va lui livrer l'immense armée des Syriens, car Ben-Hadad ne s'est

pas seulement vanté de sa force, il a oublié qu'il combattait contre le Dieu
d'Israël. Bien plus qu'un fanfaron, le roi de Syrie représente l'homme qui
oublie Dieu dans ses calculs, qui outrepasse ses droits. Il est insensé plus
qu'orgueilleux (cf. Ps 14,1 s.).

Nous trouvons la même idée dans le Ps 49,7 (LXX: 48,7) où il est question

de "ceux qui se confient — oi TrenotdOTeç — dans leur richesse", de

"ceux qui se glorifient — Kavxußevoi — de l'abondance de leur fortune".
Contre eux la bouche du psalmiste "dira la sagesse" (Xahjaei ooyiav).
Cette sagesse, c'est que la richesse n'est d'aucun secours devant Dieu (v. 8),
ni devant la mort (v. 18). D est clair que le riche n'est pas seulement
coupable de se vanter de ses biens, ou d'y mettre son orgueil, mais d'être un
insensé qui ne sait pas que seul Dieu peut "racheter l'âme des griffes du
sheôl" (v. 16). Il s'agit moins d'orgueil que d'incrédulité, moins de vantardise

que de confiance illusoire. Dans ce psaume si manifestement d'allure
sapientiale, la LXX traduit halal par ncwxàadai pour rendre cette tonalité
d'attachement existentiel à une valeur, dans laquelle l'homme investit le

sens de toute savie.
Le texte de Pr 25,14 est plus difficile à comprendre. Littéralement le

texte dit : "nuages et vent, et de pluie point, un homme qui se glorifie de

cadeaux mensongers"8. La LXX a compris tout différemment: "...oi
KauxwuewH è7rt oooei i//eu5ei". C'est-à-dire: ceux qui se vantent d'un
cadeau illusoire (et qu'ils ne recevront jamais) sont comme un homme qui
croit qu'il a plu parce qu'il y a du vent et des nuages. Pour la LXX, l'homme

trompé est bien celui qui se vante, et non, comme dans les traductions
citées plus haut (la TOB laisse une ambiguïté), un tiers supposé victime de

fallacieuses promesses de celui qui se vante. L'enseignement est clair: il ne
faut pas (en présence des grands?) se faire des illusions sur les promesses
de cadeaux9. Là encore Kauxàadais. le sens de "s'attacher fortement à

quelque chose, y placer son espoir".
Pr 27,1 - "Ne te glorifie pas du lendemain, car tu ne sais pas ce qu'un

jour peut enfanter" - reprend un thème traditionnel de la sagesse des

8 Ce que Segond traduit: "...ainsi un homme se glorifiant à tort de ses libéralités":

la Bible de Jérusalem: "...tel est l'homme qui promet royalement, mais ne
tient pas"; et la TOB: "...tel celui qui se taigue d'un cadeau illusoire".

9 Pr 25,27: "Il n'est pas bon... de se laisser prendre aux paroles flatteuses"; cf.
Pr 25,16.



324 ERIC FUCHS

nations10. L'existence humaine est précaire; se vanter, c'est oublier cette

précarité, dont Jésus rappelera qu'elle est signifiée par la mort (Le 12,16-

21). C'est s'installer dans la permanence, comme si l'homme pouvait abolir
tout risque. KavxäoOai exprime ici le mouvement d'une conscience qui se

projette en avant à partir du présent, et qui pense pouvoir fonder son

avenir sur sa capacité de l'anticiper!
Dans cette ligne le texte le plus important, parce que le plus explicite,

est sans doute Jr 9,23-24 (LXX: 9,22-23). "Ainsi parle le Seigneur: Que le

sage ne se glorifie pas de sa sagesse, que le fort ne se glorifie pas de sa

force, que le riche ne se glorifie pas de sa richesse. Mais que celui qui veut
se glorifier se glorifie de savoir et de connaître que moi je suis le Seigneur

qui fait miséricorde, jugement et justice sur la terre." Ce texte est important

non seulement parce que Paul le cite, dans une version abrégée (1 Co

1,21 ; 2 Co 10,17), mais encore parce que sa structure même éclaire nettement

la signification de Kavxäadai.
Le verbe apparaît dans son ambivalence : en fonction de ce qu'il vise, il

peut exprimer soit une attitude négative (en l'occurrence ici s'il vise la

sagesse, la force ou la richesse) ou positive (s'il vise la connaissance de

Dieu). L'aspect négatif est rendu ici par trois courtes phrases de structure
parallèle :

ò aoy»ç rd aapia
ut? Kavxdodco ö ioxvpoç èv ru iaxùt avrov

ö 7tXo!Ìct«3c rep irXovTU)

Dans chacune de ces trois phrases sujet et complément se correspondent,
étant de même racine: acx/w/acxpta; iaxupóc/taxùc ; TrAoïiaux/TrAoùroc.

Celui qui "se glorifie" correspond, s'identifie en quelque sorte, à l'objet
qu'il vise et dont il fait sa "glorification". Le verbe exprime fortement le

lien qui unit l'homme à la chose qu'il possède, et souligne donc le risque

que l'homme court d'identifier son être à la "chose" possédée, s'il détermine

son identité par cette circularité qui va de ce qu'il possède à ce qu'il
est possédant. Enfermement du sujet!

Or cette construction est rompue dans la phrase positive qui suit,
puisque cette fois c'est le verbe et le sujet qui se correspondent: Kav

xäodco ò KODxcJuew. C'est donc le complément qui est isolé et mis en

évidence, dégagé du sujet, comme ne lui appartenant pas. Dans ce cas, le

verbe exprime l'intentionnalité de la conscience du sujet (identité entre le

verbe et le sujet) vers une réalité autre à laquelle elle puisse se référer pour
se définir. Or ici cette réalité n'est pas quelque chose, désigné comme dans

les phrases précédantes par un substantif, mais un mouvement, une tension

10 Déjà dans la sagesse égyptienne: Amen-em-ope 21. Plus tard dans Je 4,13-16.



GLOIRE DE DIEU, GLOIRE DE L'HOMME 325

vers, marqué par deux verbes : awiew Kai ywù>0Kew. On ne peut mieux
montrer que le véritable objet du Kavxäadai de l'homme lui échappe
finalement, qu'il est un mouvement vers une altérité et non la prise d'une
chose à quoi s'identifier. C'est ce qu'exprime la phrase suivante, structurée
en plans successifs: "...connaître... que moi je suis le Seigneur... qui fait
miséricorde... qu'en cela je mets mon plaisir..." Il y a donc un sujet qui ne

peut se trouver qu'en renonçant à se saisir de lui-même comme d'une
chose, qu'en acceptant de se mettre en mouvement vers une réalité autre
qui ne peut le définir qu'en lui échappant. Car le véritable sujet de la

phrase, c'est celui qui fait miséricorde, qu'on ne peut connaître que dans

l'acte même de sa miséricorde et de sa justice envers celui qui le cherche.
Nul ne trouve qui n'est d'abord trouvé

L'homme tente constamment de se définir à partir de réalités, choses ou
valeurs, qu'il croit posséder. D s'enferme ainsi dans un cercle (ffcxpoç evrfi
compia), en pensant se justifier par ce dont il est en définitive la norme. A
cette conscience fermée sur elle-même, le texte de Jérémie oppose une
conscience ouverte où la légitime recherche par l'homme d'une justification,

d'un Kavxrißa, débouche sur la connaissance personnelle du Dieu

juste et miséricordieux, du Dieu sur lequel personne ne peut mettre la

main, au contraire des réalités de ce monde-ci dont la conscience humaine

"prend conscience" comme on dit, c'est-à-dire s'empare pour se l'incorporer.

Par là le caractère eschatologique de la justification est mis en évidence.
On peut voir dans ce texte une pointe polémique contre une sagesse qui
prétendrait se fermer sur elle-même. C'est en tout cas dans ce sens

polémique que Paul utilisera ce texte contre les prétentions de la sagesse de

certains Corinthiens (1 Co 1,18-3,23)".
Concluons: la LXX utilise Kavxäadai pour traduire halal (hithpaël),

chaque fois que le contexte évoque ce mouvement de l'homme vers une

justification, c'est-à-dire vers ce qui pourrait donner sens et raison à sa

vie. L'ambivalence du verbe met en évidence du même coup l'ambivalence
de cette quête12. C'est ce que nous avons appelé plus haut la signification
sapientiale du verbe Kavxäadai.

11 La traduction grecque du Siracide semble suivre les mêmes principes, cf. 11,4.
Là-dessus voir R. H. CHARLES, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the O.T.,
Oxford 1913,1, p. 353.

" Notons pour être complet le double emploi de èjKavxâa6ai dans Ps 52,3
(LXX: 51,3) et 97,7 (LXX: 96,7) pour traduire halal. Ce verbe est préféré à mvxàa-
9cu, car il s'agit dans les deux cas d'une forme extrême de l'orgueil qui a dépassé le

seuil d'un choix possible. (Cf. également Ps 74,4 (LXX: 73,4) traduisant sha'ag,
rugir.) D'autre part en Za 10,12 la LXX, qui a lu halal (héb: halak), en a rendu la

signification eschatologique, qui est sans équivoque, par KaraKavxäoßai.



326 ERIC FUCHS

b) Kavxäadai traduisant d'autres verbes

Kavxäadai est librement employé par la LXX pour traduire, dans la

même perspective, d'autres verbes hébreux qui se verront ainsi subtilement

interprétés; en effet, leur sens originellement liturgique se colore d'une

nuance sapientiale. En voici quelques exemples:

1. En Jg 7,2, Kavxäadai traduit pa^ar (hithpaël). Quand ce verbe hébreu

a le sens positif de "rendre manifeste la gloire de" (par exemple Es 44,23 ;

49,3), la LXX traduit par 5o£âj"eu\ Il s'agit ici d'autres chose. "Le Seigneur

dit à Gédéon: Le peuple que tu as avec toi est trop nombreux...; il pourrait

en tirer gloire contre moi..." (trad. Segond). Non seulement le peuple

pourrait s'attribuer une victoire qui ne revient qu'à Dieu, mais encore, ce

faisant, oublier qu'il dépend totalement de Dieu. Parce que le texte sous-

entend ce risque d'incrédulité de la part du peuple, la LXX traduit:
pTjTTore KavxvoeTai 'lopa-qX. Ainsi la traduction lève une difficulté: Dieu
n'est pas jaloux des succès éventuels de son peuple qui pourraient ternir sa

gloire, mais soucieux d'apprendre au peuple le vrai sens de la confiance13.

2. Le plus bel exemple d'interprétation se trouve sans doute dans la

traduction de Pr 20,9: (héb.) "Que dira ('amar): J'ai purifié mon cœur, je
suis net de tout péché?" Le texte hébreu mi iomar (version latine: quis
dicet?; Symmaque: rîç èpei;) devient dans la LXX: ne KavxvoeTai;. Par

cette interprétation le traducteur veut souligner la démesure de l'homme
qui ose se prétendre sans péché. On voit bien qu'il y a là bien plus que de

la vantardise: l'homme ici dénoncé se met tout simplement à la place
de Dieu. Une fois encore, le verbe Kavxäadai est associé, dans la ligne de

Jr 9, au thème de la propre justice.

3. C'est encore la même argumentation que nous trouvons en 1 S 2,3
(LXX: 1 R 2,3), où Kavxäadai traduit ravah (multiplier). Ce texte tardif,
de l'époque maccabéenne selon E. Dhorme, de style sapiential selon
H. Duesberg-I. Fransen14, est un hymne à la sagesse de Dieu (ôeoç. yvcb-

aecov KÙpioç comme dit la LXX). Celui qui a posé le monde sur de solides

13 En revanche, en Es 10,15, le veibe pa'ar est traduit pai: 6o£aa0TJaeTcu, alors
que le contexte semble le même (cf. v. 8-14). A cette différence près cependant, qu'il
s'agit d'une situation dont l'absurde doit être souligné avec une ironie mordante : " La
hache l'Assyrien) se glorifie-t-elle envers celui qui s'en sert?" C'est peut-être parce
que cette ironie ne laisse place à aucune nuance que Kavxäadai n'est pas ici utilisé. Il
faut cependant remarquer que les traducteurs d'Esaïe dans la LXX semblent
systématiquement ignorer l'ensemble «aux-; ce qui n'est pas le cas pour Aquila (41,16: halal ;

60,19: tiphe'érèt; 63,14), Théodotion (41,16: halal; 60,18; 62,7: tehillah), ou
Symmaque (55,5 ; 60,7 : pa'ar).

14 Cf. H. DUESBERG-1. FRANSEN, Les scribes inspirés, p. 363.



GLOIRE DE DIEU, GLOIRE DE L'HOMME 327

colonnes (v. 8) est aussi celui qui prend soin des pauvres (v. 5, 6, 8). Aussi
les intelligents (v. 3), les puissants (v. 4), les riches (v. 5) doivent-ils prendre
garde: seul Dieu est sage (v. 4), puissant (v. 6), riche (v. 7). C'est pourquoi
le premier avertissement de cet hymne est ut? Kavxäade (v. 3)15. C'est

pourquoi encore la LXX introduit, entre les v. 10a et 10b du texte hébreu,
le texte de Jr 9,22-2316. Ainsi le "cantique d'Anne" change de signification:

d'un chant exaltant l'espérance messianique des pauvres, la LXX fait
une méditation sur la sagesse. Le caractère quelque peu provocateur de ce

texte eschatologique s'atténue au profit d'une réflexion sur les conditions
d'une vraie connaissance de Dieu, et donc de soi-même. L'œuvre créatrice
de Dieu comme l'histoire sainte d'Israël doivent servir d'exemples et
d'avertissements: la véritable sagesse est d'accepter la condition de créature

que Dieu a fixée à l'homme.
Là où l'eschatologie fait un pari sur l'avenir, la sagesse préfère donner

des conseils pour le présent. Est-il possible d'aller plus loin et de voir dans

cette interprétation de la LXX une mise en garde contre la peyaXoppripo-
avvn (y. 3) de certains discours eschatologiques? Cela n'est pas exclu.

4. Kavxäadai garde quelque chose de sa tonalité sapientiale, même

lorsqu'il est utilisé dans des contextes nettement liturgiques. Ainsi en
1 Ch 16,35, où il traduit shavah (louer)17, on peut penser que la LXX l'utilise

à cause de la place qu'il occupe dans ce psaume de louanges. Ce dernier
culmine en effet dans cette invocation: "Sauve-nous, Dieu de notre salut,
rassemble-nous, retire-nous du milieu des peuples, afin que nous louions
ton saint nom et nous nous glorifiions (Kavxäadai) dans tes louanges." Le

sens même de l'existence du peuple et sa justification culminent dans cette
louange18.

En même temps qu'il ajoute à des verbes liturgiques une nuance sapientiale,

Kavxäadai, du fait même qu'il traduit le plus souvent des termes
hébreux originellement liturgiques et centrés sur le thème de la louange, se

trouve à son tour coloré d'une façon spécifique dans la LXX. Alors que
dans le grec profane, où il est d'ailleurs fort peu employé, il a le sens précis

15 Là où l'hébreu dit: "Ne multipliez pas..." (TOB: "Ne répétez pas tant de

paroles hautaines"), la LXX interprète: "Ne vous glorifiez pas" (cad. "ne vous
enorgueillissez pas").

16 Dans une version un peu différente: tapóvi^oq - yjpojnjonç pour aov>tk - ootpia et
Svvaró<; - SvvaßK pour loxvpos. - ioxvi.

17 Traduit d'ordinaire dans la LXX par (èir)a.weù>: Qo 8,15; Ps 63,4; 117,1...
18 Texte parallèle: Ps 106,47 (LXX: 105,47), où èyKavxâadai souligne mieux

le caractère eschatologique de cette louange. Dans le même contexte liturgique:
Ps 149,5 (Kavxäadai pour -alaz); Ps 5,12 (pour -alaç) ; Ps 32,11 (LXX: 31,11) (pour
ranan). Ps 94,3 (LXX: 93,3) (pour -alaz), où Kavxäadai traduit l'orgueil impie des

méchants qui triomphent bruyamment.



328 ERIC FUCHS

mais mineur de "se vanter, faire le jobard, le vaniteux"19, l'utilisation de la

LXX lui donne une coloration nouvelle où se mêlent deux apports: celui
d'une réflexion sapientiale sur la justification, et celui d'une sensibilité

liturgique, presque pietiste, concernant la louange que l'homme peut
adresser à Dieu.

Etroitement lié, nous semble-t-il, aux réflexions sur la sagesse, le verbe

Kavxaodat. exprime dans la LXX le mouvement de la conscience humaine

vers ce qui peut la justifier. C'est pourquoi il peut tout aussi bien évoquer
la démesure de celui qui prononce sur lui-même un jugement d'autojustifi-
cation, que la sagesse de celui qui attend sans outrepasser ses limites de

créature que Dieu le justifie. Or la piété et le culte sont des lieux
privilégiés où l'homme purifie son besoin de justification. La méditation surla
sagesse de l'œuvre créatrice de Dieu, sur l'histoire d'Israël et sur les

épreuves, petites ou grandes, que l'existence propose à chacun doit également

permettre à l'homme de comprendre que sa vie est ouverte sur un
sens à la fois quotidien et eschatologique, sans qu'il tombe pour autant
dans l'orgueil de celui qui se justifie par ce qu'il est ou par ce qu'il a.

On le voit: sans être un terme technique, ce verbe a reçu dans la LXX
un sens précis et subtil. Il est lié à un ensemble de réflexions significatives
du judaïsme post-exilique, sur le rapport entre la gloire de Dieu et la

"gloire" de l'homme; sur la vérité de l'homme qui est dans le décentrement

de lui-même vers cet Autre qui tout à la fois le fonde et lui échappe,
et qu'il ne peut connaître que sous le mode de la louange.

B. Kaùxvpa-

a) Kavxvpa traduisant tehillah

Tehlllah est traduit 7 fois par kovxvpo-- Dans 4 cas (So 3,19; 3,30;
Jr 13,11; Si 45,12) il conserve la nuance liturgique eschatologique de

l'original hébreu ("gloire", "louange"). Il faut noter cependant que dans
les trois premiers textes Kaoxwpa est associé à òvopaaTÓc qu'il renforce et
redouble20.

Le texte de Dt 10,21 est plus significatif: "Il (Dieu) est ta "gloire"
(Koùxnpa), et il est ton Dieu..." Pourquoi la LXX n'a-t-elle pas traduit ici
tehlllah par ùuirjaiç comme le fait Aquila, ou par ôoÇa? Parce que le

contexte (10,12-22) est ici plus éthique que liturgique (cf. v. 12 s.); "Ce

que le Seigneur demande de toi, ô Israël, c'est que tu craignes le Seigneur...
que tu observes ses commandements..." Dans ce contexte, la LXX veut

" Voir les textes cités par R. BULTMANN, TWNT III, p. 646.
20 D'ordinaire tehillah dans son sens originel n'est pas traduit par Kavxnßa-'- cf.par

ex. Es 42,8 et 12:6ô£a; Ps 9,15; 48,11 : aïveaiq ; Ps 35,28 : eVawoc ; Ps 40.4 : vßvoq:
etc.



GLOIRE DE DIEU, GLOIRE DE L'HOMME 329

indiquer la nuance que nous avons appelée plus haut sapientiale : la "gloire"
du peuple, c'est qu'il serve Dieu, lui obéisse et l'aime ; c'est qu'il consente
à comprendre son existence comme signifiée et justifiée par ce dialogue
avec Dieu.

Jr 17,14 — "Guéris-moi, Seigneur,... car ma tehillah, c'est toi" - fait
apparaître la même interprétation. Même si, comme certains le proposent,
il faut corriger le texte hébreu et lire à la place de tehillati: tôhaleti ("mon
espoir" ; cf. Pr 11,7), cela ne change rien, au contraire, à l'intérêt de l'utilisation

que la LXX fait ici de Kavxvpo- Là où Aquila traduit littéralement
comme à son habitude (au>eaiç, ce qui montre que lui au moins lisait
tehillah), la LXX interprète : accusé de mensonges et de fausses prophéties,
le prophète en appelle à la justice de Dieu. Pour quelle raison peut-il
légitimement le faire? Parce que Dieu est son KavxVPa, c'est-à-dire, comme
veut justement le souligner la LXX, celui en qui Jérémie a placé sa

confiance, celui qui est le sens dernier de son existence.
Jr 51,41 (LXX: 28,41), où Babylone est qualifiée de Kavxnpa de la

terre entière, est également un indice intéressant du sens que la LXX veut
mettre en évidence. Aquila et Symmaque traduisent tehillah par ënawoc;,

traduction traditionnelle, nous l'avons vu. Dans ce cas, le texte de Jérémie

signifie que Babylone est l'objet des louanges du monde entier. La version de

la LXX est beaucoup plus intéressante puisqu'elle interprète le texte, en
laissant entendre que Babylone est tombée, victime de son orgueil démesuré.

"Kavxvßa de toute la terre" signifie, pensons-nous : celle qui se prend pour
le sens, l'axe de la terre entière, le signe même de la prétention du monde.

b) KavxVPO- traduisant d'autres substantifs

Nous devons considérer cinq autres termes hébreux, totalisant 9

emplois dans la LXX. Tiphe'érèt: 1 Ch 29,11; Ps 89,18; Pr 17,7; 19,11;
Za 12,7; ga'avah: Dt 33,29; hédevah: 1 Ch 16,27; tohélèt: Pr 11,7;
schèm: Dt 26,19. Dans tous ces cas, sauf Pr 11,17, koùxwo- a un sens

positif: il peut désigner d'abord une qualité qui appartient à Dieu lui-
même, ainsi 1 Ch 16,27* ou 1 Ch 29,1122; cette qualité, Dieu peut en

quelque sorte la faire reposer sur ses élus, ainsi Jr 13,1123. Kaiixrçua est

donc un des attributs qui marque l'appartenance du peuple à Dieu.

21 Kavxnßa, hédevah, se tient dans "le lieu" de Dieu en compagnie d'loxvi (la
force), de 6oÇa (la gloire) et A'e-nawoç (la louange).

" Les serviteurs qui appartiennent à Dieu et forment sa cour sont t^ ßeya\o
avv-q (la grandeur), t^ buvants (la puissance), tò Kaùx-niia tiphe-érèt), r) Wktj (la
victoire), r) Lcrxw (la force). Presque personnalisé, Ka&xnßa est utilisé sans complément

(cf. Rm4,2; 1 Co 9,16 ; Ga 6,4).
23 Où le prophète rappelle la promesse de Dieu de faire de la maison d'Israël et de

Juda le peuple qui porte son nom, son KavxVßo- (tehillah) et sa gloire.



330 ERIC FUCHS

Cet aspect "démonstratif" du Kavxvpo. est souligné dans So 3,19 et 20,
où il est une fois de plus lié à ovopaoTo\ (héb.: shèm): devant tous les

peuples de la terre, Sion sera à nouveau remplie du nom et du kovxVP-O.
de Dieu; ainsi personne ne pourra plus ignorer qu'Israél est redevenu le

peuple de Dieu24.

Le peuple ainsi mis à part doit en conséquence reconnaître qu'il n'a pas

par lui-même de Kavxvpa. Dt 10,21 ; Ps 89,18 (LXX; 88,18)25, Jr 17,14

(dans ce dernier texte le prophète représente le peuple fidèle) le soulignent :

seul Dieu est le KavxVßO- du peuple. Le texte de Jr 17,14 le montre bien:
ce Kavxnpo. est l'unique sens possible de l'existence d'Israel et son
espérance. En vertu de l'élection d'Israël, le KavxQpo. de Dieu ne saurait être

considéré comme un bien appartenant à Israël. D'ailleurs l'exemple de

Babylone est là pour rappeler où peut conduire une telle méconnaissance

(Jr 51,41 (LXX: 28,41))26.
Le sens de Kavxvpo- est dès lors très proche de celui que les textes

proprement sapientiaux ont donné à notre mot. Dans le sens positif il signifie
l'honneur qui revient à celui qui se conduit avec sagesse (Pr 19,11 ; 17,6);
dans le sens négatif, l'orgueil des méchants (Pr 11,17). Mais ce sens moral

ne doit pas faire oublier qu'il n'est pas premier: dans la LXX, Kax>xVPa

désigne d'abord l'honneur que Dieu possède en propre et qu'il fait reposer
sur ceux qu'il a choisis27.

C. Kavxvox

Nous pourrons être plus bref pour Kauxr/aic.
C'est toujours le substantif tiphcérèt qu'il traduit. Employé au génitif,

kovxvok; renforce le substantif qu'il qualifie : 1 Ch 29,13, tò òvopa rrjq k ;

Pr 16,31 ; Ez 16,12; 23,42, arèyavoc, k.\Ez 16,17et 39, rà OKeérq rrjç k.;
Ez 24,25, ttiv ëtrapow rrjç k. Dans tous les cas le sens est clair: kovxvok
souligne l'aspect glorieux de l'objet qu'il qualifie, il a une valeur adjectivale28.

24 Dt 26,19 a la même signification : afin d'être un peuple saint pour Dieu, Israël
reçoit les attributs de la tehillah, du shèm et de la tiphe-érèt.

25 Héb: tiphe-érèt.
26 Dans le même sens, à propos de luda: Za 1 2,7.
27 C'est parce que ce mot a gardé cette ambivalence que Paul peut en jouer

subtilement, pai exemple en Rm 4,2 : si Abraham est justifié pai les oeuvres, il a un
Kauxnua (sens moral), mais pas devant Dieu (sens eschatologique).

28 Le seul texte où KavxnoK; n'a pas cette fonction qualificative est Jr 12,13.
Malheureusement le texte grec corrige l'hébreu sans parvenir pour autant à un sens
satisfaisant: là où l'hébreu lit "ayez honte de vos récoltes", la LXX traduit "ayez
honte de votre xauxnatcr", c'est-à-dire vraisemblablement "de votre vantardise".



GLOIRE DE DIEU, GLOIRE DE L'HOMME 331

Par rapport à kcwxvpo-, dont la valeur est plus riche, KaiixT?aiç a dans la
LXX un sens mineur.

Il est temps de conclure. Par l'emploi de l'ensemble kovx-, les traducteurs

alexandrins ont voulu en quelque sorte attirer l'attention sur ce que
sous-entendaient à leurs yeux un certain nombre de verbes ou substantifs
hébreux. Lorsque ces mots sont placés dans un contexte tel que leur
signification originellement liturgique peut être interprétée comme évoquant le

mouvement de la conscience vers ce qui la justifie, ou l'objet visé par cette
conscience en quête de justification, c'est kovx qui est utilisé. En insistant
sur le rapport entre mouvement de la conscience et tentation de refermer
ce mouvement sur soi (en faisant le cas échéant de Dieu un objet inclu
dans ce cercle), les traducteurs de la LXX ont amorcé une réflexion très
riche sur la justification, en faisant apparaître en particulier l'ambiguïté du
désir qui pousse l'homme à la chercher.

Au niveau de l'emploi du verbe, on doit noter une double et subtile
distinction. Pour distinguer entre l'attitude insensée du méchant, de l'impie

qui pense pouvoir s'exalter contre Dieu, et celle du croyant, la LXX
utilise èyKavxaodai pour la première et Kavxaodai pour la seconde. Le
méchant est domine par son orgueil; sa démesure sera sa perte. Mais le

croyant qui sait qu'il ne peut outrepasser ses limites, que toute glorification

humaine doit disparaître devant Dieu, peut-il néanmoins espérer

participer d'une manière ou d'une autre à la gloire de Dieu? Quel est le

Kavxvpa- de celui qui sait qu'il n'en a aucun? Il faut donc distinguer, cette
fois à l'intérieur de la conscience croyante, entre un authentique et un
fallacieux besoin de Kavxäadai (par ex. Jr 9,22-23). Car on peut pécher

par manque d'espérance et par oubli des enseignements de l'histoire
d'Israël, lesquels montrent bien que Dieu finit par exercer sa justice. Mais

on peut aussi pécher par manque d'humilité et par oubli des enseignements

de la sagesse. Le juste doit avoir confiance dans la justice de Dieu

qui récompensera sa fidélité, tout en se gardant de prétendre, comme
l'orgueilleux, avoir des droits sur Dieu.

Ainsi s'amorce une réflexion sur le rapport entre la justice du croyant
et la justice de Dieu, et plus précisément encore entre la gloire de l'homme
et celle de Dieu. C'est pourquoi Kavxäadai signifie à la fois se glorifier29
et s'enorgueillir, selon la motivation du sujet et selon l'objet visé. Seul

le contexte permet de trancher. Le verbe est ambivalent, à l'image du

29 Dans le sens positif de "mettre le sens de sa vie dans", "exprimer ce qui fait le

sens de sa vie".



332 ERIC FUCHS

mouvement même de la conscience qu'il exprime: même devant Dieu

l'homme peut se chercher une autojustification en s'annexant Dieu, désormais

à son image. C'est ce risque et cette ambiguïté que le verbe Kavxäadai

exprime, semble-t-il, dans la LXX.
Beaucoup moins ambigu par contre est le substantif Kavxvpo- Il a

presque toujours un sens positif, désignant l'honneur même de Dieu, ou
l'honneur d'Israël ou du croyant en tant qu'ils participent à l'honneur de

Dieu. On peut noter une certaine tension dans l'usage du mot entre une
signification eschatologique — le Kavx-qpa n'appartient qu'à Dieu qui ne le

partagera avec Israël qu'aux derniers jours — et une signification morale —

dès ici-bas il est la récompense d'une vie fidèle à la loi.
Il semble donc que l'emploi de l'ensemble kovx- dans la LXX soit en

rapport avec l'intérêt de certains cercles du judaïsme — alexandrin en
particulier — pour la sagesse, comprise ici comme une approche théologique
de la réalité, c'est-à-dire une attention à la manière dont, dans la réalité et
dans la réalité humaine d'abord, Dieu est reconnu ou méconnu. Etudier
comment en l'homme, Dieu s'atteste à la fois comme l'Autre eschatologique

et le sens de son existence présente, tel nous paraît être, sans extrapoler

à partir d'un usage limité mais significatif, le sens de cette subtile
mise en relation de la gloire de Dieu avec la gloire de l'homme que permet
dans la LXX l'utilisation de l'ensemble kovx-.

ERIC FUCHS


	Gloire de Dieu, gloire de l'homme : essai sur les termes kauchasthai, kauchèma, kauchèsis dans la Septante

