Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 4

Artikel: Un concept de la dialectique : d'aprés un récent ouvrage sur Marx
Autor: Dufour-Kowalska, Gabrielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381098

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381098
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN CONCEPT DE LA DIALECTIQUE

d’apres un récent ouvrage sur Marx

Lorsque parut en 1963 L ’Essence de la Manifestation de M. Henry,
nombreux furent les lecteurs qui surent reconnaitre dans cette ceuvre, non
seulement une pensée originale, mais une philosophie, un savoir rationnel
visant a rejoindre ce qui domine toute raison: I’essence et le fondement de
la réalité. Dans le sillage de Heidegger — menant a terme cependant, jus-
qu’au concept, I’effort de ce dernier pour saisir le sens ultime de I’étre —les
premiers ouvrages de M. Henry! étaient le résultat d’une recherche philo-
sophique pure. Il y fallait déja quelque audace. Aujourd’hui, et de surcroit
dans un ouvrage qui se donne comme un commentaire de I’ceuvre de Marx,
“il y faut, comme on I’a dit, de ’aplomb” — on a méme écrit “un certain
aveuglement” 2. En fait la seule audace dont témoigne le récent ouvrage de
M. Henry — “Marx. I. Une philosophie de la réalité. II. Une philosophie de
’économie”® — consiste, non pas seulement a interpréter Marx “loin de la
rue” — bien plus loin encore d’une certaine université —, battant en bréche
la tradition des interprétations marxistes, mais surtout a persévérer dans
une réflexion philosophique sans concession, a poursuivre, sur le terrain de
la pensée marxienne et a travers les chemins tortueux des idéologies qu’elle
a engendrées, le processus rigoureux de la méme raison critique et ontolo-
gique qui €tait a I’ceuvre dans L Essence de la Manifestation. Pour une telle
raison ce qui importe c’est moins d’interpréter que de mesurer la portée
véritable et ultime des significations qu’elle met au jour. Il s’agit de savoir
ou conduit le discours philosophique, parfois pseudo-philosophique, de
Marx et de ceux qui s’en réclament. Il s’agit de savoir quelle est la référence
d’un langage qui, plus ou moins inspiré par la pensée de Marx, charriant
une série de notions, de thémes, de problémes qui furent solidaires d’une
ou de plusieurs philosophies, a finalement envahi la sphére de ’opinion et
fait partie désormais de la doxa contemporaine. Traversant le champ de

! L’Essence de la Manifestation, P.U.F., Paris, 1963, 2 vol. ; Philosophie et Phéno-
ménologie du Corps, P.U.F ., Paris 1965. R

? Cf. le compte rendu de J. BORREIL et J. RANCIERE in La Quinzaine littéraire,
qui débute ainsi: “Michel Henry est sans doute le dernier phénoménologue... Il y faut
aujourd’hui un certain aveuglement universitaire, loin de la rue. Ou un certain aplomb,
loin des modes.” (16T au 15 juin 1976, p. 21.)

* Ed. Gallimard, Paris, 1976, 2 vol.



UN CONCEPT DE LA DIALECTIQUE 297

’herméneutique proprement dit, le travail de M. Henry propose ainsi,
appliqué a des concepts clés — comme la dialectique précisément, ou I’idéo-
logie, ou la praxis, etc. —, une réflexion autonome, valable en elle-méme,
relative seulement a I’objet propre de toute élucidation conceptuelle: le
corrélat effectif des concepts dans la réalité. Et c’est pourquoi nous ne
serons pas, semble-t-il, infidéle a I’auteur si nous isolons, dans cette genése
de la pensée de Marx qu’il s’efforce de reproduire, un théme parmi d’autres
avec sa genéalogie rigoureuse, si caractéristique de la méthode de M. Henry
et de sa philosophie elle-méme. Ce théme, il est nécessaire cependant de le
situer dans I’horizon qui est celui de la pensée du jeune Marx.

On sait que cette pensée développe une anthropologie qui apparait
dontinée par le concept feuerbachien d’essence générique (Gattungswesen).
Le concept feuerbachien de ”I’Homme” régne en maitre sur les Manuscrits
économico-politiques de 44, il inspire déja le manuscrit politique de 4243,
il nourrit dans ’Introduction de 43 le concept de prolétariat. La concep-
tion marxienne du prolétariat n’est qu’une maniére de cristallisation de la
réalité essentiellement sociale, transindividuelle, universelle, qui forme le
contenu du concept d’homme, elle est une expression de cette métaphysique
des totalités — Etat, société, classes... — que le marxisme développera et
qui obnubile la pensée du jeune Marx dans les années mémes ou il la com-
bat sur son terrain propre: celui de la métaphysique de 'universel, c’est-
a-dire de I’idéalisme hégélien®. Une chaine logique de présupposés relie
dans la pensée du jeune Marx le concept d’homme a la métaphysique
hégélienne, & travers les concepts du prolétariat, de 'homme social et du
genre. Cette méme chaine de raisons relie le contenu propre du concept de
prolétariat — a savoir précisément son essence dialectique — a la méta-
physique de I’'universel. L’interprétation de M. Henry consiste a dévoiler
cet enchainement rationnel pour remonter, par-delda Marx et Hegel, jusqu’a
la signification originelle de la dialectique, menant ainsi a terme la clarifi-
cation de son concept®.

Dans 'Introduction de 43, Marx écrit: “L’homme, ce n’est pas une
essence abstraite blottie quelque part hors du monde. L’homme, c’est le
monde de I’homme, I’Etat, la société””’. La société qui doit accomplir
’homme réel,’homme qui manifeste son essence générique dans son travail

* Introduction de la Contribution a la Critique de la Philosophie du Droit de Hegel.

* Le rejet de cette métaphysique, pour laquelle toute réalité trouve son fondement
dans une essence universelle (et par la méme idéale), motive, selon M. Henry, toute la
critique marxienne des §§ 261 a 313 de la Philosophie du Droit de Hegel. Cf. in
Marx, t. 1, le chap. 1, tout entier consacré a cette critique.

® Le texte qui suit est tiré d’une étude a paraitre sur la philosophie de M. Henry.

" ES, 197 (= Editions sociales, Paris, 1975, p. 197). (Nous avons préféré ici, a la
traduction de J. Molitor (Ed. Costes), suivie pour ce texte par M. Henry, celle des
Editions sociales.)



298 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

et I'objet de son travail, cette société cependant nexiste pas. La soci€té civile
existante est justement le contraire de la““soci€té”, elle n’est pas “‘le monde de
I’homme™, de sa réalisation dans le travail, mais celui de sa perte, le monde
du “travail aliéné”. Le travail aliéné, diront les Manuscrits de 44, fait de
“I’étre générique de 'homme” le “moyen de son existence individuelle™,
“de la vie générique de ’homme, le moyen de son existence physique”.
“Il rend étranger a ’homme son propre corps, comme la nature en dehors
de lui, comme son essence spirituelle, son essence humaine”®. Si les condi-
tions réelles du “‘socialisme”, tel qu’il est concu par le jeune Marx, n’exis-
tent pas, ses conditions idéelles, théoriques, existent bien, elles sont soli-
daires d’une société déterminée, davantage, elles la définissent en tant que
cette soci€té n’est réelle. n’est présente dans le présent historique réel,
que par sa théorie. La société allemande — car c’est d’elle qu’il s’agit —, la
“réalité allemande”, c’est sa philosophie. ‘“Nous autres Allemands... nous
sommes sur le plan philosophique les contemporains de I'actualité, sans en
étre historiquement les contemporains...” “Ce qui, chez les peuples avancés,
est conflit pratique avec la situation politique moderne est, en Allemagne,
ou une telle situation n’existe méme pas encore, en premier lieu, conflit
critique avec le reflet philosophique d’une telle situation™®. “En politique,
dit encore Marx, les Allemands ont pensé ce que les autres peuples ont
fait” .

Comment la philosophie allemande fournit-elle les conditions théoriques
de la société nouvelle, les conditions théoriques de I’émancipation de
I’homme? En tant qu’elle trouve son expression achevée dans la théorie de
cette €mancipation, la théorie qui déclare ‘“que I'hnomme est I’essence
supréme de I’homme” ", c’est-a-dire dans la critique de la religion. “La cri-
tique de la religion aboutit a cette doctrine que ’homme est pour I’homme
I’étre supréme. Elle aboutit donc a I'impératif catégorique de renverser
toutes les conditions sociales o I’homme est un étre abaissé, asservi, aban-
donné, méprisable...” 2. Cependant, pas plus que la société qui doit les abo-
lir, ces conditions sociales extrémes n’existent. La revendication théorique
d’un affranchissement absolu de ’homme requiert la position théorique
corrélative, I'hypotheése d’un état d’aliénation radicale. C’est la philosophie
allemande qui définit la question allemande, la théorie de I’homme éman-
cipé. C’est elle aussi qui contient la réponse, qui définit la pratique. Elle
définit /’idéal pratique d’une “‘révolution allemande radicale” ™, sur la base

8 ES, 64, souligné par Marx.

® Contribution a la Critique de la Philosophie du Droit de Hegel, Introduction,
ES, 203, souligné par Marx.

9 1d., 205, souligné par Marx.

"Id. ES, 212, cité I, 135 (= cité par M. Henry in Marx, t. I, p. 135).

2 Id.,ES, 205, cité 1, 136.

B Id.,ES, 206.



UN CONCEPT DE LA DIALECTIQUE 299

d’un état de choses social lui-méme idéal. La révolution est d’abord la reven-
dication d’un état de choses conforme a sa définition théorique. Il s’agit
pour I’Allemagne “‘de parvenir a une pratique a la hauteur des principes” .

Parce que les conditions qui font de 'homme un étre asservi, abandonné,
meéprisable, n’existent pas, parce qu’a I’état d’extréme aliénation qui appelle
sa propre négation et par ce processus radical engendre I’émancipation de
’homme, aucune réalité sociale ne correspond, cette réalité doit étre cons-
truite. “‘La réalité construite a priori conformément aux exigences de la
théorie allemande..., c’est le prolétariat” BOIs <Oy réside donc la possibilité
positive de I’émancipation allemande?, demande Marx. Réponse: dans la
formation d’une classe aux chaines radicales,... d’un état social qui soit la
dissolution de tous les états sociaux, d’une sphére qui posséde un caractére
d’universalité par I'universalité de ses souffrances..., d’'une sphére... qui ne
puisse plusse targuer d’un titre historique, mais seulement du titre humain,...
une sphére enfin qui soit... la perte totale de ’homme et ne puisse donc se
reconquérir elle-méme sans une reconquéte totale de ’homme™ ®. La posi-
tion du prolétariat, la “‘formation d’une classe aux chaines radicales” n’est
rien d’autre que la position du négatif nécessaire a ’accomplissement de
I"'universel, le négatif radical qui améne sa propre négation, I’auto-négation
constitutive de I’avénement de I'universel. La réalité sociale construite par
le concept a priori de prolétariat est une réalité dialectique. La classe révo-
lutionnaire qui doit réaliser “la dissolution de la société” et la “‘reconquéte
de 'homme™, qui concentre en elle dans I'universalité d’une essence en
devenir cette décomposition et cette régénération, le négatif et son auto-
négation, cette classe emprunte au processus dialectique qui est celui de
P'universel et de son avénement sa signification et sa portée libératrices.
Le pouvoir d’émancipation totale reconnu au prolétariat repose sur la
structure oppositionnelle qui détermine chez Hegel la manifestation de
I’étre dans I'universalité objective, il procéde du pouvoir ontologique de sa
forme dialectique.“La thése d’un affranchissement radical comme trouvant
sa condition dans une aliénation radicale, écrit M. Henry, s’enracine dans
la structure de la dialectique comprise comme la structure de la conscience,
de I’expérience et de ’étre” 6.

Que signifie cependant la puissance du prolétariat si ce dernier n’est
qu’un concept, ce concept fut-il renvoyé 4 sa signification ontologique ori-
ginelle? Aussi bien est-ce cette signification ontologique qui doit étre mise
en question, en tant qu’elle forme le contenu véritable du concept de

“ Id., ES, 205, cité I, 130.
“biS M, 1, 136 (= Marx, tome 1, p. 136).
_ ' Contribution a la Critique de la Philosophie du Droit de Hegel, Introduction,
ES, 211, souligné par Marx.
M, 1,141,



300 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

prolétariat. Si la puissance libératrice de la classe prolétarienne repose sur
le pouvoir ontologique de la dialectique, sur quoi repose ce dernier? Ce
n’est plus Marx, c’est Hegel maintenant qu’il faut interroger pour lui
demander raison de ses concepts. Cette raison cependant ne réside pas dans
la philosophie hégélienne, pas plus que dans la pensée du jeune Marx, et
pas davantage dans la théorie marxiste du matérialisme dialectique. Elle
réside dans I’objet du concept, obscurément visé par les uns et les autres,
elle réside dans la réalité du mouvement dialectique lui-méme. Aussi bien
le procés intenté a la dialectique hégélienne, marxienne et marxiste, pren-
dra-t-elle la forme — caractéristique de la méthode d’interprétation de
M. Henry — d’une réflexion critique sur la portée ontologique rigoureuse
du concept de dialectique, dont il s’agit de mettre au jour le référent réel.
Quel est ’étre dont le devenir interne obéit au mouvement dialectique?
Telle est la question fondamentale qui inspire I'interprétation, ou mieux
I’élaboration du concept de dialectique chez M. Henry. Elle lui permettra
de remettre en cause la valeur ontologique de la dialectique hégélienne,
plus précisément la thése métaphysique qu’elle présuppose, celle qui affirme
I'identité du processus générateur de 'universalité objective avec le proces-
sus constitutif de ’avénement de I’étre.

Avant de constituer le processus intellectuel de développement de I’ldée,
revétant sous cette forme spéculative une valeur ontologique, la dialectique
appartient a ’horizon religieux et mystique de la métaphysique allemande.
On sait I'influence qu’a pu exercer un Luther ou un Boehme sur la philo-
sophie postkantienne, singuliérement en fonction du schéma tragique — le
théologien dira “kénotique” ' — qui détermine chez 'un et I’autre la mani-
festation de I’absolu. Cependant c’est jusqu’aux théories des alchimistes
médiévaux qu’il faut remonter pour saisir I’origine historique d’un théme
dont la présupposition fondamentale est le changement comme pouvoir de
transformation, comme devenir autre inscrit dans la nature des choses,
comme transmutation de I’étre méme.

L’¢lucidation de I’horizon idéologique, qu’il soit préscientifique, ou reli-
gieux ou philosophique, auquel participe a son insu le concept dialectique
de prolétariat, ne fournit pas cependant la raison derniére de son pouvoir,
elle nous renvoie encore a des concepts et ne fait que relancer la question
proprement philosophique de 1’origine réelle de la dialectique. Que demande
cependant cette question? Elle réclame 1’adéquation du concept de dialec-
tique, elle demande: a quelle essence correspond-il? Or ce n’est ni dans la

'7 Du grec kevow qui signifie vider, d’ou se vider, se dépouiller de soi, s’anéantir.
Sur la théologie de la kénose comme forme exemplaire de la théologie hégélienne,
cf. G. COTTIER: L’Athéisme du Jeune Marx et ses origines hégéliennes (Paris, 1959,

p- 29 ss.), dont M. Henry s’inspire largement sur ce point. Sur J. BOEHME, cf.
L Essence de la Manifestation, Paris, 1963, p. 138 ss.



UN CONCEPT DE LA DIALECTIQUE 301

nature et son cycle permanent et fixe, ni dans la pensée et son procés
intemporel et stérile, que la métamorphose des contraires peut manifester
une fécondité ontologique. Un devenir autre effectif, qui soit constitutif
de I’étre et de sa réalisation interne, ne saurait appartenir ni a la sphére
ontique des étants, ni a la sphére “‘ontologique” (en réalité spéculative) de
I’Esprit®®. Quel est donc le lieu ontologique propre du processus dialec-
tique? La réponse de M. Henry est une application rigoureuse du principe
fondamental de son herméneutique. L’interprétation philosophique ne se
contente pas de remonter le cours de I'histoire des idées pour saisir le
contenu primitif du concept de dialectique. Ce contenu est insuffisant
parce que les concepts ne se réduisent pas a des significations et ne trou-
vent pas leur raison derniére dans leur contenu idéal — fut-il historiquement
le plus ancien ; ils constituent des signifiants et plus précisément ce type de
signifiant déterminé qui renvoie 4 une essence comme 4 son principe origi-
naire d’intelligibilité. L’interprétation de la notion de dialectique est philo-
sophique, elle procéde a une élucidation exhaustive de ce concept, parce
qu’elle vise la chose méme qu’il congoit et qui seule éclaire le travail de
Pinterpréte. “La philosophie ne pense pas des concepts, dit M. Henry lui-
méme, elle ne pense pas a partir d’eux. Elle est I'intelligence de 1’étre et les
concepts philosophiques sont des déterminations catégoriales”'. Cette
philosophie, c’est celle de L Essence de la Manifestation. Elle est a ’ceuvre
ici, attestant de facon éminente ’homogénéité profonde du philosophique
et de ’herméneutique chez M. Henry.

De quoi la dialectique est-elle la détermination catégoriale? Comment
peut-elle prétendre constituer le concept d’un procés ontologique ? Elle le
peut parce qu’elle s’enracine en lui et en désigne le mouvement interne,
celui-la méme qui fait de I’étre un étre effectif, une vie. La vie est originai-
rement devenir, passage, flux incessant, non pas cependant, comme le pen-
saient les romantiques®®, dans I'indétermination d’un milieu homogéne,
mais, comme 1’a montré L Essence de la Manifestation™ **, selon une suc-
cession contrastée de tonalités affectives définies a travers lesquelles elle

*® On sait que I’extension de la loi des contraires a ’'univers naturel appartient au
marxisme post-marxien, celui d’Engels et de Lénine. Comme le dit une fameuse pro-
Position de Lénine, reprise par les disciples, de Mao a Althusser: “la dialectique est
I’étude des contradictions dans I’essence méme des choses”.

¥ M, 1,221.

#bis Rappelons que le concept de vie chez M. Henry renvoie i une essence imma-
nente, subjective, constitutive d’un soi, et comme telle singuliére. M. Henry dit:
“individuelle”. *11 s’agit d’une vie monadique... La vie n’est (pas), comme pour Her-
der, Goethe, Schelling, Holderlin, Novalis et le jeune Hegel, la totalité, 'dme du monde,
I’essence fluide qui traverse tous les vivants, présente en chacun, mais comme ce qui
les dépasse infiniment. C’est I'individu lui-méme qui est la totalité, cette vie est la
Sienne, non la puissance universelle ou il s’abolit.” (M, II, 41.)

eI Cf. en particulier le § 70, t. I, p. 823 ss.



302 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

s’éprouve, se sent et dans cette passion intérieure, dans ce souffrir, devient
elle-méme, devient sa propre joie, la jouissance de son vivre. C’est au sein
de la vie et de son essence affective, parce que la vie est originairement ce
passage et cette transformation de la souffrance dans la joie, que la dialec-
tique existe, que son concept signifie quelque chose. En vérité, c’est seule-
ment la qu’elle constitue un processus réel. “L’essence originelle de la dia-
lectique réside dans la vie pour autant qu’elle enferme en elle la possibilité
apriorique et pure des tonalités fondamentales et conjointement de leur
commune transformation” %°.

Qu’elle soit transférée sur un plan mystique ou spéculatif, ou encore
socio-politique et historique, I’essence libératrice du négatif avec son auto-
négation renvoie a I’essence originelle de la vie, a son souffrir et son devenir-
joie intérieurs, elle trouve dans la vérité propre a la souffrance, seule capable
de libérer en elle ’étre de la vie, la source ou elle puise son pouvoir presti-
gieux. “C’est a la vie... que le schéma dialectique exposé dans le concept
de prolétariat, résumé dans celui de révolution, est secrétement emprunté,
c’est la dichotomie de I’affectivité qui fonde sa structure oppositionnelle et
son pathos”?!. Que signifie cependant cet emprunt? Si la dialectique est
une structure originelle, si elle appartient a I’essence de la réalité, elle ne
saurait déterminer autre chose que la vie, et la dialectique de I’étant, de la
conscience ou d’une quelconque entité sociale ne peut étre qu’une mystifi-
cation. En fait la duperie ne consiste pas seulement a appliquer le schéma
dialectique a un contenu externe, a une sphére de réalité qui lui est indif-
férente, ou, comme le dit M. Henry, ““d un domaine totalement étranger a
son lieu de naissance”?%, mais dans le motif méme qui inspire un tel pro-
cédé: dérober a ce schéma formel le pouvoir ontologique qu’il dissimule et
qui appartient a son fondement réel.

La genése historique et plus encore la généalogie transcendantale du
concept de dialectique ont permis a M. Henry de dénoncer les significations
ontique, spéculative et socio-politique de la dialectique, leur inadéquation
fonciére, I'illusion qu’elles enveloppent. C’est 1 un des résultats les plus
remarquables de I’analyse, dont il nous faut encore saisir toute la portée.

L’origine du schéma dialectique ne réside pas en lui. Le prestige de cette
forme n’est que I’éclat d’une lumiére réfléchie qui, loin d’éclairer ce qui
brille en elle,n’en projette qu’une image trompeuse. Séparée de son contenu
propre qui est aussi son fondement, la dialectique n’est plus qu’une forme
vide, une raison indifférente et comme telle inefficiente, applicable partout
mais qui n’explique rien, vouée a I’arbitraire et au non-sens. “Le schéma

2 1d., 142.
1 Id., 152.
2 1d., 149.



UN CONCEPT DE LA DIALECTIQUE 303

dialectique..., abstrait des conditions qui lui conférent sa validité origi-
nelle..., devient une structure formelle sous laquelle on prétend subsumer
tout et n’importe quoi”?. Réduite a sa pure idéalité, la forme dialectique
ne cesse cependant de puiser a sa source secréte et bientot se substitue a
son contenu originel pour devenir elle-méme principe d’étre et d’intelligibi-
lité. “C’est le schéma lui-méme, la structure formelle de la dialectique qui
justifie la subsomption en vertu de son pouvoir propre et en quelque sorte
magique. La forme est devenue le contenu”?*,

L’interprétation du concept de dialectique chez M. Henry est la déter-
mination rigoureuse de son statut. Ce statut apparait double conformé-
ment au double usage, authentique et inauthentique, légitime et illégitime,
de ce concept, et I'interprétation se divise elle-méme. Elle se divise selon la
tendance naturelle a la pensée de Iinterpréte, elle est a la fois réflexion
critique et détermination positive, c’est-a-dire, comme toujours chez
M. Henry, démystification d’une essence idéale et mise au jour de la réalité
originelle qu’elle dissimule.

L’analyse positive dégage un concept authentique de la dialectique, le
concept d’une essence réelle, I’essence qui légitime son contenu signifiant
et détermine son statut formel. Cette méthode, seule rationnelle parce
quelle prend pour point de départ la réalité et sa raison interne, M. Henry
I’évoque lui-méme lorsqu’il décrit la méthode inverse, tout abstraite, inspi-
rée par un principe théorique et prisonniére de son formalisme: “On ne
part plus d’une réalité déterminée pour lire en elle la structure du change-
ment auquel elle conduit et qui ne peut étre que sa 1égalité interne, on part
au contraire de cette structure préétablie et prédéterminée d’un change-
ment radical, pour chercher quelle réalité pourrait bien s’y soumettre et
’accomplir”?. Le concept de dialectique ne signifie rien d’autre, on I’a vu,
que l’essence originaire de la réalité, il “‘désigne la vie”, dit M. Henry,
conformément a “sa signification affective originelle”, a savoir “la dicho-
tomie des tonalités en elle, leur mutation brusque, le lien paradoxal de la
souffrance et de la joie, de I’'amour et de la haine” ?°. Désignant I’essence
originaire de la vie et son devenir interne — ce que L Essence de la Manifes-
lation appelait “I’historial de la subjectivité” — la forme dialectique se
trouve strictement ordonnée a la réalité et recoit d’elle son statut ontolo-
gique. Le premier moment, positif, de I’analyse consiste a valider le statut
ontologique du schéma dialectique a partir de son principe ou de son
contenu adéquat. Ce faisant, le philosophe ne procéde a rien d’autre qu’a
la définition rigoureuse du concept de dialectique, a la détermination de

2 Id.. 147
" 1d..197.
*Id., 161.
% 1d., 148.



304 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

son adéquation formelle a son objet réel, et par 1a a I’élucidation de sa
portée ontologique exacte.

Le second moment de ’analyse, d’ordre critique, consistera dés lors dans
la démystification d’un concept ontologique inauthentique, nous dirons:
d’un concept ontologique mais vide. En effet, qu’on abstraie de la forme
dialectique le contenu qui fonde son statut ontologique, qui détermine
I’efficience ontologique du processus qu’elle représente, son pouvoir géné-
rateur d’étre, elle se réduira alors a une structure vide et comme telle sans
effet. Ainsi, par exemple, I’essence dialectique du prolétariat, simple forme
du processus d’autonégation du négatif, ne suffira jamais a réaliser ’éman-
cipation de I’homme. Que cette forme, cette structure, cette idéalité cepen-
dant dérobe secrétement au principe qui la hante le pouvoir ontologique
dont elle a besoin, elle retrouvera alors un statut ontologique, elle rede-
viendra une forme, une structure ontologique, mais seulement une forme,
seulement une structure, séparée de son contenu propre et qu’aucun autre
contenu ne saurait remplir. Forme ontologique mais vide, toujours inadé-
quate et stérile, tel est le statut propre du concept inauthentique de dialec-
tique, qui est celui de la métaphysique allemande, de J. Boehme au jeune
Marx en passant par Hegel. Que signifie ce concept, quel est son contenu
signifiant? Son contenu se réduit a sa forme, telle qu’elle vient d’étre
décrite (comme une forme ontologique mais vide). Que désigne ce concept,
quel est son objet? Trés exactement une “‘essence’” idéale. Si la notion
d’essence cependant ne convient qu’a I’étre originaire, I’essence idéale n’est
qu’une pseudo-essence, un étre dérivé qui prend le masque de I’originaire,
qui joue le role du fondement. Ainsi, le processus de la décomposition et
de la régénération, de I’anéantissement et de la plénitude, la pathétique
aventure du négatif n’est qu’une tragédie abstraite. Qu’elle soit appliquée a
’étant, a la matiére, ou a la pensée, a I’esprit, qu’on I’appelle matérialiste
ou idéaliste, la dialectique est un jeu dramatique et gratuit, en vérité le
plus mystificateur qui soit, puisqu’il s’arroge les priviléges qui reviennent
au “jeu” de I’étre, qui lui n’a rien de gratuit, parce qu’il est I’exercice effec-
tif et fécond de la vie immanente.

L’interprétation du concept de dialectique chez M. Henry obéit au
principe épistémologique de la détermination des formes idéales par leur
contenu spécifique. Ce principe repose lui-méme sur la thése centrale de
'ontologie réaliste de M. Henry, qui inspire encore son herméneutique
philosophique dans Marx : la thése de la rationalité immanente de I’étre.
“Le réel... est rationnel en lui-méme dans I'immanence de son étre propre
et le lieu de la raison est trouvé dans et par son identité au réel” % bis (est
la méconnaissance de ce principe, ¢’est-a-dire la transposition d’une forme

6 bis /4. 4041.



UN CONCEPT DE LA DIALECTIQUE 305

liée a un contenu défini dans une sphére de réalité étrangére, qui est a
Iorigine de ce qu’il faut entendre par idéologie, au sens négatif ou péjoratif
de cette notion®’. Ce transfert, cette uerdfacis eic @A\\o yévos que les
philosophes connaissent depuis toujours, c’est 1d ce qui fait du concept
illégitime de dialectique un concept proprement idéologique. L’'usage idéo-
logique de la dialectique n’est rien d’autre, écrit M. Henry, que “I’extension
indue et précritique d tout ce qui “est”, de I’historial originel de 1’étre
dans la vie de la subjectivité radicale”?®. Un tel usage est déja le fait de
Hegel, dans la mesure ol le processus dialectique hégélien détermine 1’ave-
nement de cette essence seconde et dérivée qu’est I'idéalité objective,
’horizon universel de la manifestation. Il demeure cependant encore valide
ici, dans la mesure ou cet horizon définit un champ ontologique, le champ
originaire des phénoménes, le domaine de I’étre-dans-le-monde. Purement
idéologique en revanche apparait la métaphysique allemande lorsqu’elle
envahit la sphére socio-politique et historique et devient théorie du prolé-
tariat et de la révolution. La dialectique n’a plus alors aucune portée onto-
logique et son pouvoir, comme disait M. Henry, est celui d’un concept
magique. “La révolution n’est rien d’autre que le négatif dans sa prétention
a accomplir lui-méme ’ceuvre de I’étre, la négation qui entend définir, pro-
duire toute positivité. Le concept de révolution réfléchit 'identité méta-
physique de I’étre et du néant, mais en le transposant de fagon absurde sur
un plan ou elle perd toute espéce de sens possible, sur le plan ontique™ %,
Privée de toute référence signifiante, la dialectique ici ne reléve plus de la
pensée mais de l'idéologie pure et son concept est détruit. C’est a juste
titre donc, comme le remarque M. Henry, que le marxisme en annongant
la révolution célébre la fin de la philosophie. “Quand les concepts fonda-
mentaux de la métaphysique perdent leur sens référentiel, toute relation
principielle a la réalité, c’est-a-dire justement dans le marxisme, ils ne dési-
gnent plus que le squelette d’une pensée vide” *.

Le concept de dialectique, ainsi vidé de tout contenu, qu’en résulte-t-il
pour la forme elle-méme? Elle ne représente plus cette essence idéale en
devenir que réfléchit le processus hégélien, mais la seule idéalité formelle
qui la constitue, réduite a elle-méme et parée des prestiges de I’essence. Ce
qu’elle représente est une pure représentation, une image, une essence
non seulement idéale mais illusoire. Voild pourquoi M. Henry évoque a
propos du concept de révolution “la vertu magique”>' du négatif, car c’est
celle qui appartient aux images. Pour M. Henry cependant ce pouvoir de

*7 Sur I'idéologie, cf. M, I, chap. V.
¥ M, 1, 148.

* 1d., 150.

% 71d., 151.

3 1d., 150.



306 GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA

fascination est lui-méme emprunté et renvoie a son fondement. “La révo-
lution est la représentation imaginaire de ce qui se produit et ne peut se
produire qu’en nous. La révolution est un phantasme de la vie”*2, Tel est
le statut du concept de révolution, un concept “destiné a offrir encore
longtemps la possibilité d’un assouvissement imaginaire” >, puisant dans
Iillusion et dans la nostalgie de la vraie vie, qui hante toute illusion, sa puis-
sance de séduction. On comprend dés lors la raison qui fait a la fois la force
et le néant d’une notion comme celle de praxis révolutionnaire. Dans la
mesure ou elle rassemble dans une formule batarde un prédicat illusoire et
ce qui, selon M. Henry, représente la détermination propre de ’étre chez
Marx, la notion idéologique de praxis révolutionnaire n’est qu’une contra-
diction dans les termes, et I'idéologie ici se détruit elle-méme **.

Lorsque I’idéalisme sombre dans la fiction, lorsque les concepts qui en
dérivent deviennent des concepts falsifi€s, la doctrine qui s’en nourrit ne
saurait méme plus étre qualifiée d’idéologie, c’est un systéme fantastique
qui consomme la dissolution de tout logos rationnel et lui substitue le
simple langage du mythe. “En tant qu’il maintient les théses de la méta-
physique allemande en prétendant les appliquer 4 un domaine positif parti-
culier auquel elles demeurent fonciérement étrangéres, et cela en dépit de
tout ce que le monde moderne allait apporter de nouveau dans ce domaine,
le marxisme doit étre considéré non seulement comme une idéologie, mais
comme la plus extravagante mythologie que I’esprit ait jamais produite”*.
Cette mythologie, il ne suffisait pas a M. Henry de la dénoncer, ni méme
de la décrypter au niveau des significations, il fallait encore remonter a la
source de ses symboles et, par le mouvement de la généalogie, dévoiler en
eux,dans cette forme supréme d’idéalité qu’ils revétent, celle de ’imaginaire,
I’épuisement d’une pensée confusément hantée — car c’est I’essence de
toute pensée — par son origine, par la réalité.

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA.

32 Id., 153. Que le concept de révolution renvoie a la vie, c’est ce qui devient
transparent avec la notion de “révolution culturelle”, qui signifie non seulement le
devenir d’une société nouvelle, mais un processus de transformation radicale qui vise
la vie elle-méme dans tous ses aspects.

BM, I, 152.

3 Sur la notion de praxis en général, cf. M, I, chap. IV, NO 2; sur celle de praxis
révolutionnaire, cf., dans le méme chapitre, p. 356 ss.

3% M, 1, 160.



	Un concept de la dialectique : d'après un récent ouvrage sur Marx

