Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: Pastorale et psychothérapie

Autor: Leuenberger, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE*

On peut distinguer trois étapes dans I’évolution des relations entre la
théologie et la psychologie telle qu’elle a été établie notamment par Freud
et Jung. La premiére étape est caractérisée par I’indifférence sinon le mépris
de la psychologie a I’égard de la théologie et, du coté de la théologie, par le
refus d’une recherche scientifique qui, selon le jugement de Karl Barth, ne
rend compte que de “la fange horrible du genre humain™!. Certes, il y a des
exceptions, comme le pasteur zurichois bien connu, Oscar Pfister, un ami
de Freud — de cette amitié subsiste le beau témoignage d’une correspon-
dance étendue — auteur d’une étude psychologique sur “le christianisme et
la peur”?. Mais, dans ’ensemble, la théologie des années vingt, trente et
méme quarante, €tait trop attachée, soit a la tradition de ’exégése biblique,
soit a la tradition de la pensée dogmatique et philosophique, bref, trop
attachée a la tradition en général, pour avoir eu la possibilité d’apprécier
une science expérimentale de ’homme.

Cependant, le succés de la nouvelle science fut tel que I’on ne pouvait
'ignorer plus longtemps. La discussion se révéla indispensable. Les vingt
années qui suivent la deuxiéme guerre mondiale sont caractérisées par une
certaine ouverture théologique. Face a un concurrent qui a définitivement
pris place dans la société, I’église doit se défendre — et cela d’autant plus
que la pensée incontestablement athée et irréligieuse de la psychologie,
celle de Freud notamment, se répand dans les milieux de la bourgeoisie
intellectuelle. Le témoin le plus marquant de cette €tape est E. Thurneysen.
Dans son traité sur la cure d’dme, publié en 1948, il fait preuve d’une
connaissance approfondie de la psychologie contemporaine®. Il adopte
méme quelques résultats de la recherche psychanalytique qu’il estime indis-
pensables a la connaissance du fonctionnement psychique de ’homme.
Néanmoins, la distance entre la tache spirituelle du pasteur et la tache thé-
rapeutique du psychologue reste infranchissable. Tandis que le pasteur est
au service du salut éternel de ’homme, le psychothérapeute n’est respon-
sable que de la guérison d’une maladie temporelle. Le salut considére
I’homme dans sa totalité, la guérison thérapeutique ne porte que sur un

* Legon d’ouverture des cours de la Faculté de théologie de I'Université de
Lausanne, le 18I novembre 1976.
' K. BARTH: “Sechzehn Antworten an Herrn Prof. von Harnack™, Christliche

Welt, 37 (1923), 91.

2 0. PFISTER : Das Christentum und die Angst, 1944 ; 2¢ éd., Olten, 1975. —
S. FREUD und O. PFISTER : Briefe 1909-1939, Francfort, 1963.

3 E. THURNEYSEN: Die Lehre von der Seelsorge, Zurich, 1948 (1957).



236 ROBERT LEUENBERGER

aspect particulier de ’homme. Certes,la découverte du domaine de I’incons-
cient et de la puissance incalculable des pulsions refoulées signifie, selon
Thurneysen, le rejet d’une anthropologie purement rationaliste. Que le
théologien s’en félicite ! Thurneysen est parfaitement conscient de la portée
théologique des découvertes spectaculaires de la psychologie moderne.
Il sait que cette science touche au mystére de ’existence humaine. Et, dans
cette optique, Thurneysen préfére de beaucoup la psychologie de Jung a
celle de Freud. Selon lui, Freud est attaché a une philosophie matérialiste
et mécaniste, qui est dépassée, tandis que Jung a compris que I’homme est
un mystére inaccessible pour une science matérialiste et, par conséquent,
aveugle ®. Mais — et c’est ce qui le rend plus dangereux — Jung céde a la
tentation d’interpréter des faits psychologiques non en psychologue mais
en philosophe attaché a une doctrine quasi panthéiste. En transformant la
psychologie en une philosophie panthéiste et mystique, Jung transgresse les
limites de son métier de médecin. La philosophie mystique de Jung, bien
qu’elle ne soit pas irréligieuse, s’oppose strictement a la foi chrétienne, qui
place ’homme non pas en face du mystére de I'inconscient mais en face de
la parole de Dieu®.

Certes, a cette €poque, il y a d’autres théologiens qui, a c6té de Thur-
neysen, font face a la psychologie moderne. Otto Haendler, par exemple,
professeur de théologie pratique a Berlin-Est, a accepté sans réserve la pen-
sée de Freud et I’a transformée en une homilétique, plus individuelle, il est
vrai, que convaincante. Il y a, d’autre part, le psychologue balois, Gaétano
Benedetti, auteur d’un excellent livre: Der psychisch Leidende und seine
Welt". Dans ce livre, Benedetti (d’origine sicilienne, immigré en Suisse et
devenu protestant) ne cache pas qu’il est chrétien et donne une interpréta-
tion tant analytique que religieuse de la maladie psychique.

Mais au total, jusqu’a la fin des années soixante, le dialogue entre la
théologie et la psychologie reste figé sur des positions dogmatiques. Une
orthodoxie théologique fait face a une orthodoxie psychologique, inspirée
soit de Freud soit de Jung. Quant a la psychologie, sire d’elle et victorieuse
sur tous les plans, elle ne tient guére compte de la théologie ou de la pra-
tique pastorale de I’Eglise. Pour Freud, toute pratique religieuse représente
un processus régressif qu’il faut surmonter. Pour sa part, Jung se déclare
partisan d’une pensée chrétienne extrémement libérale, mais il se méfie
beaucoup de la pratique pastorale, de celle des pasteurs protestants notam-
ment, manifestant ainsi le ressentiment typique d’un fils de pasteur®.

* Op. cit.,p. 190.

5 Op. cit., p. 190.

¢ Op. cit., p. 191. Cf. W. BERNET: “C. G. Jung in der Theologie seiner Zeit.
Bemerkungen zu einer Mésalliance”, dans Neue Ztircher Zeitung, 195, 1976, p. 46.

" G. BENEDETTI: Der psychisch Leidende und seine Welt, Stuttgart, 1964.
® C. G. JUNG: Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge, Zurich, 1932.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 237

I

Telle est la situation jusqu’au milieu des années soixante. Intervient alors
un changement inopiné et, a certains égards, bouleversant. En 1962, deux
Hollandais, Heie Faber et Ebel van de Schoot, publient un ouvrage sur la
psychologie pastorale®. En 1968, ’ouvrage est traduit en allemand : Prakti-
kum des seelsorgerlichen Gespréichs™. L’année suivante, deux publications
du théologien allemand Dietrich Stollberg paraissent sur le méme sujet ™*.
C’est 1a le début de la troisiéme étape qui dure jusqu’a nos jours. Qu’y a-t-il
de révolutionnaire dans ces livres? Faber et Stollberg, lors d’un séjour aux
Etats-Unis, ont fait connaissance de la pratique pastorale de nombreux
pasteurs ameéricains. Aux Etats-Unis, la relation entre la théologie pratique
et la psychologie moderne a toujours été différente de celle existant en
Europe. Sans trop de scrupules dogmatiques, les théologiens, les pasteurs,
et méme les prétres catholiques, ont ’habitude d’adopter les résultats de
toutes les sciences empiriques: au lieu d’une attitude de défense, le désir
d’apprendre.

Heie Faber, lui, se fonde sur la méthode dite non directive du dialogue,
mise au point par le psychologue américain Carl R. Rogers 2. Nous ne pou-
vons ici exposer dans le détail cette méthode non directive ; disons qu’elle
a pour but d’accepter le partenaire tel qu’il est, sans a priori religieux ou
moral et sans lui imposer la confession du péché. Pour I’essentiel, il s’agit
d’une méthode et non d’une doctrine dogmatique. Quelle que soit I’arriére-
pensée théologique du pasteur, il lui faut connaitre les lois du fonctionne-
ment psychique qui régissent toute interaction humaine. Le pasteur a
besoin de connaitre non pas tant la psychologie en général que lui-méme,
ses préjugés dogmatiques, ses réactions irréfléchies, tout ce qui en lui fait
inconsciemment obstacle au contact avec l’autre. Bref, il lui faut une
méthode de réflexion sur lui-méme. Car dans un dialogue non réglé par
cette méthode, ce n’est pas I'amour de I’Evangile qui domine mais bien
I’amour aveugle ou plutét le régne de I’arbitraire qui, méme évangélique,
fait violence a I’autre.

La question de la culpabilité en offre un bon exemple. Pour nombre de
théologiens, en effet, cette question représente la piéce de résistance contre
toutes les tendances psychologiques qui transforment le probléme du mal
en un probléme de maladie psychique, ce qui équivaut a renoncer a la res-
ponsabilité éthique de I’homme. De ce fait, le pasteur ou le prétre pense

® Het pastorale gesprek, een pastoraal- psychologische Studie, Utrecht, 1962.

1% Gottingen, 1968.

1 D. STOLLBERG : Therapeutische Seelsorge, Munich, 1969 ; Seelsorge prak tisch,
Gottingen, 1969.

12 Carl R. ROGERS: Counselling and Psychotherapy, Boston, 1942,



238 ROBERT LEUENBERGER

qu’il est obligé d’accorder I’absolution au fidéle tout en I’exhortant, a
condition que celui-ci confesse ses erreurs et s’en repente. Voila la pasto-
rale classique. Il est indéniable que, sur le plan théologique, la question de
la culpabilité est d’'une portée primordiale pour la discussion entre théolo-
gie et psychologie. Relevons I'importante contribution au débat apportée
par G. Ebeling®. Distinguons toutefois le probléme théologique propre-
ment dit du probléme psychologique de I'interaction entre le pasteur et le
fidéle. Ni la pensée théologique ni la sincérité religieuse ne peuvent com-
penser la méconnaissance de la vraie nature d’une erreur. Une confession
sincére mais essentiellement émotionnelle n’est trés souvent qu’un acte
prématuré, et par conséquent ’absolution elle aussi risque de n’étre qu’un
acte prématuré. Pour libérer le fidéle, il faut rechercher le lien de causalité
ou s’enracine ’erreur. Sinon, on risque de bloquer et d’empécher un travail
psychique indispensable. L’objectif théologique, a savoir la rémission des
péchés, provoque alors le refoulement d’un conflit intérieur et cache ainsi
la vraie nature de I’erreur.

Mais revenons a la pastorale non directive. Quels sont les résultats de la
théologie pastorale américaine et hollandaise ? Tout d’abord, la pastorale a
acquis une méthode de dialogue, ou mieux, elle a acquis le gott de la
méthode. Ceci dit, il faut tout de méme admettre que la pastorale clas-
sique relevant du confessionnal n’est pas dépourvue de méthode.

La confession traditionnelle est conduite de facon méthodique. Le
déroulement en est réglementé et il obéit non seulement a la logique d’une
certaine théologie, mais aussi a la logique d’une certaine psychologie. A
titre de rappel, voici quelles sont les phases de la confession : Interrogatio
— Confessio — Contritio/Attritio — Absolutio — Satisfactio. Ou, sous une
forme simplifiée : Analysis — Katharsis — Paradosis. Le schéma de base du
dialogue de la confession présente donc une analogie profonde avec le dia-
logue psychothérapeutique, qui comporte les trois mémes phases: analyse,
katharsis, réparation. Mais la différence est la suivante: un tout autre laps
de temps est prévu pour le déroulement de I’entretien; de plus, sur un point
important la relation du médecin et du patient est différente de celle du
prétre et du pénitent: le prétre se présente en effet au pénitent comme un
médecin mais aussi comme un juge. Le Rituale Romanum de 1614 précise
que “le directeur de conscience doit savoir qu’il réunit en lui le juge et le
médecin”®. La maniére d’agir du prétre se fonde sur une méthode qu’il a

3 G. EBELING: “Lebensangst und Glaubenserfahrung. Erwigungen zum Ver-
haltnis von Psychotherapie und Theologie”, dans Wort und Glaube, t. 3, p. 362 ss.,
notamment p. 377 ss.

" “In primis meminerit Confessarius, se judicis pariter et medici personam susti-
nere, ac divinae justitiae simul et misericordiae ministrum a Deo constitutum esse...”,
in Rituale Romanum, etc., Ratisbonae, 1929, p. 67.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 239

apprise et qui s’apprend. La question est de savoir si la tache thérapeutique
du prétre-médecin a pénétré méthodiquement la méthode de I'interroga-
toire du prétre-juge.

Il est bien connu que la Réforme de Luther a pris son point de départ
dans cette question précisément. Luther a développé sa doctrine de la justi-
fication face aux théses théologiques qui sont a la base du sacrement de
pénitence. En principe, Luther a inversé le schéma traditionnel de la confes-
sion: interrogation — aveu — punition — réhabilitation. Connaitre son
péché, 'avouer et faire pénitence ne sont pas les conditions du don de la
grace, mais au contraire il faut d’abord avoir regu la grace pour pouvoir
reconnaitre son péch€ et se repentir.

Manifestement, les églises de la Réforme n’ont pas tiré les conséquences
de ce qu’elles savaient ou auraient di savoir au point de vue théologique,
et surtout n’en ont pas tenu compte dans la pastorale. Ni les réformateurs
ni les théologiens protestants jusqu’a Thurneysen n’ont réfléchi sur les
conséquences méthodologiques, dans la pastorale, de la primauté de la
grace. Pour eux, la question de la méthode est devenue a peu prés quantité
négligeable. C’est la la vraie raison pour laquelle la pastorale de Faber a
écarté en peu de temps et de facon déconcertante celle de Thurneysen.

Accepter le partenaire sans préjugé moral ou dogmatique, comme le
veut la méthode non directive du dialogue, équivaut, sur le plan de la
méthode psychologique, & la primauté de la griace. Par la méthode de
Faber, un principe de la théologie des réformateurs s’est concrétisé dans la
pratique pastorale. Alors que, dans la psychanalyse, I’'acceptation de I'autre
sert a révéler méthodiquement son inconscient, selon Faber, I’acceptation
de I'autre est comme telle une valeur religieuse. C’est en renong¢ant a pour-
suivre un but strictement religieux que le pasteur accomplit la loi de Jésus.
Car Jésus, lui, n’a fait rien d’autre qu’accueillir tous les hommes tels qu’ils
sont, sans autre condition qu’ils acceptent eux-mémes d’étre accueillis.
Dans le dialogue pastoral, I’amour doit systématiquement prévaloir sur la
loi. C’est ainsi que Faber, comme la pastorale catholique, a doté le pasteur
d’un appui ‘‘artisanal” grace a une méthode qui s’apprend, tandis que
Thurneysen lui a donné un appui doctrinal.

L’influence américaine et hollandaise s’est fait encore sentir dans la
décrispation du dialogue entre la théologie et la psychologie. Une coopéra-
tion de fait a écarté les querelles apologétiques d’autrefois. Aujourd’hui, de
nombreux cercles de pasteurs et méme de prétres catholiques, “supervisés”
par un psychologue, discutent selon la “méthode Balint™ leurs expériences
pastorales. De plus des cours de formation au dialogue pastoral ont été
organisés dans toutes les églises régionales (“‘Clinical Pastoral Training’).

En bref, la situation est donc favorable au partage pragmatique entre la
pastorale et la psychothérapie. Il va sans dire que la premiére est limitée



240 ROBERT LEUENBERGER

par la tiche médicale psychiatrique proprement dite. On a toujours consi-
déré comme acquis que la maladie mentale appartenait a la stricte compé-
tence du psychiatre. Mais, abstraction faite d’une psychose manifeste telle
que la schizophrénie, la limite entre une maladie psychique proprement
dite et la simple souffrance psychique d’un homme, considéré par ailleurs
comme sain, n’est pas claire. Le théologien aussi bien que le psychologue
savent que ’homme absolument sain n’existe pas. Au fond, tout homme
est souffrant, tout homme, sans exception, a une hérédité chargée, est vic-
time d’une situation familiale ou sociale qu’il ne sait pas maitriser.

Mais s’il en est bien ainsi, jamais le service psychothérapeutique ne sera
en mesure de guérir les souffrances d’une soci€té entiére. Jusqu’a nos
jours, la psychothérapie n’a été accessible qu’a une €lite bourgeoise et plus
ou moins intellectuelle. Comment secourir alors la multitude des hommes
menacés de tant de pressions familiales, professionnelles, sociales? Il y a
incontestablement des tiches qui incombent a I’Eglise, dont les services
restent irremplacables. Quant a la possibilité d’agir auprés des hommes de
toutes les couches sociales, le pasteur — ou le prétre — est encore un privi-
1égié par rapport au psychologue. Dans sa paroisse, il peut s’approcher de
chaque homme qui souffre. La visite des malades, les funérailles, tout acte
accompli dans I’exercice de ses fonctions le met face aux souffrances et
aux conflits dont le petit monde de sa paroisse est rempli. Son réle, mar-
qué par une disponibilité presque illimitée, est donc fort différent du réle
du psychothérapeute, rivé a son cabinet de consultation.

Décelons encore une différence non plus seulement pragmatique mais
de principe entre la psychothérapie et la pastorale de I’Eglise : tandis que
la psychothérapie se limite, en principe, au dialogue entre deux individus,
la pastorale est fondée sur la vie communautaire de 1’église. Le fait que le
Nouveau Testament ne connaisse pas de terme correspondant 4 “pasto-
rale” ou Seelsorge est révélateur ™. Ce qui fait la Seelsorge du temps des
auteurs du Nouveau Testament, c¢’est la vie de la communauté dans sa tota-
lité. Par la communauté, I’homme indigent ou isolé est intégré dans la vie
commune des fréres et des sceurs. Voila ce qu’est la pastorale de I’Eglise
primitive. Cette expérience n’est pas propre a I’église primitive, c’est
une expérience véritablement fondamentale. La guérison de I’homme qui
souffre par suite de son isolement — et c’est la raison de toute souffrance
psychique — ne se fait que par I’intégration dans une société constituée par
la loi de I’'amour. C’est pourquoi I’Eglise, dans son histoire, a fait tant
d’expériences fécondes de la vie communautaire, expériences redécouvertes

5 Quant a I’étymologie des termes “‘cure pastorale” et “Seelsorge”, cf. R. LEUEN-
BERGER: “Seelsorge und Erziehung”, dans Worterbuch zum Religionsunterricht,
Fribourg (Brisgau), 1976.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 241

aujourd’hui par la psychothérapie de groupe’®. La sainte céne en est le
paradigme constitutif. Elle est le levain qui s’est répandu dans les multiples
formes de la vie monastique, dans les assemblées des piétistes et partout ou
il y a une vie communautaire au nom de Jésus-Christ. La pastorale indivi-
duelle, originellement li€e au confessionnal, cesserait d’étre une pastorale
chrétienne dés le moment ou elle ne ferait plus partie de la vie communau-
taire universelle de I’Eglise.

111

Notre sujet, il est vrai, nous oblige a envisager la pastorale d’abord
comme un dialogue entre le pasteur et un individu. Comme nous I’avons dit
plus haut, il y a aujourd’hui, sur le plan de ce dialogue, une coopération de
fait, méme si c’est involontaire, entre le pasteur et le psychothérapeute.
Une telle coopération est-elle 1égitime?

Pour répondre, il faut en revenir au probléme de la méthode ou, plutét,
au probléme de la connexion entre la méthode et la théologie. Pour mieux
nous faire comprendre, reprenons le probléme de la culpabilité. Nous
avons constaté plus haut qu’en maintenant ’absolution du péché le pasteur
court le risque de bloquer un processus psychique chez son interlocuteur
par suite d’un préjugé théologique. Mais en vérité, le psychologue court un
danger analogue; comme le pasteur, il a sa foi, ou plutdt son préjugé
superstitieux : la foi en une méthode de caractére scientifique. Cette foi se
transmet nécessairement au patient. Le patient croit que tous les événe-
ments de sa vie se sont développés d’une maniére conséquente et quasi
objective. L’anamnése psychothérapeutique lui en donne la preuve. Ainsi il
se sent personnellement déchargé de toute responsabilité éthique. L’objec-
tivité de la méthode lui fait comprendre les causes de ses difficultés mais
elle le dispense de la catharsis personnelle. Cela signifie que la méthode de
la psychothérapie s’enracine dans une anthropologie, autrement dit qu’elle
est étroitement liée a des prémisses philosophiques, que celles-ci soient
conscientes ou non.

C’est 1a qu’il faut poser une question qui concerne la pastorale moderne,
telle qu’elle se fonde sur I’expérience américaine. La théorie de Rogers se
base sur la méthode freudienne de I’anamnése, et Faber, a ’exemple des
théologiens américains, a donné a la théorie de Rogers une interprétation
théologique. Mais la question est de savoir si la méthode non directive de
Rogers ne fonctionne pas tout aussi bien sans cette charpente théologique

6 Pour la pastorale de la psychothérapie en groupe, cf. D. STOLLBERG: Seel-
sorge durch die Gruppe, Gottingen, 1971.



242 ROBERT LEUENBERGER

sous-jacente. En tout état de cause, on doit poser a nouveau la question
théologique. Et la poser, c’est poser la question de la recherche de la vérité.
C’est vrai que la question de la vérité peut étre refoulée momentanément,
mais elle risque alors de ressurgir avec d’autant plus de force. Preuve en est
la perte de I'identité théologique dont viennent d’étre victimes tant de
jeunes théologiens, admirateurs de telle ou telle méthode psychologique.

N’oublions pas que la psychothérapie freudienne est indissolublement
liée a la théorie de I'inconscient, théorie qui, dans 'optique de Freud, est
obligatoirement un athéisme. L’agressivité de Freud a I’égard de la religion
judaique et chrétienne est partie constitutive de la pensée psychanalytique
telle que Freud I’a congue. Il ne suffit pas au théologien, qui veut échapper
a la logique étroite de Freud, d’user d’une pragmatique irréfléchie — et c’est
Freud et non pas Jung qui domine incontestablement la psychothérapie
contemporaine.

Peu de théologiens, en effet, ont interprété, en tant que théologiens, la
pensée et I'expérience de Freud d’une fagon aussi radicale que Freud, en
tant que psychologue, I’a fait dans sa critique du monothéisme biblique.
A coté de J. Scharfenberg, auteur d’une ceuvre trés remarquable sur la
critique freudienne de la religion, mentionnons, d’abord, Paul Ricceur.
Dans Herméneutique et Psychanalyse'’, Ricceur a relevé non seulement la
contradiction profonde sinon absolue qu’il y a entre la pensée biblique et
la pensée freudienne, mais aussi leur analogie étonnante. C’est Paul Ricceur
qui a mis en évidence le paralléle entre la loi biblique, telle qu’elle a été
interprétée par Paul, Augustin et Luther, et la conscience collective telle
qu’elle a été révélée par Freud. La loi, dit Paul, fait naitre le péché, puisque
I’homme n’a pas compris ce qu’est véritablement la loi. L’homme doit étre
libéré de la puissance incompréhensible d’une loi qui tue. Selon Freud,
d’autre part, le “‘complexe d’(Edipe’” engendre une morale aveugle et auto-
ritaire, incarnée dans la conscience collective; elle provoque un constant
refoulement des pulsions humaines et, par conséquent, fait naitre la mala-
die psychique. La maladie, au sens de Freud, et le péché, au sens biblique,
sont tous deux des tares héréditaires et il est indispensable que I’individu
soit libéré de I'une et de I’autre, a 1’aide d’une tierce personne qui repré-
sente la force libératrice. Etre compris, c’est accepter d’étre pardonné.
Voila pourquoi on peut aussi établir un paralléle entre le processus de la
pénitence chrétienne et le processus psychanalytique de I’anamnése. Dans
les deux cas, 'homme doit recevoir une force libératrice pour pouvoir
avouer enfin tout ce qui le rend malade, malheureux, coupable. Se recon-
naitre soi-méme en acceptant la libération — ou la grace — c’est étre trans-
formé dans les fondements mémes de son existence. La psychanalyse,

7 Dans Le Conflit des Interprétations, Paris, 1969, p. 100 ss.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 243

comme le processus de la pénitence et de la grace, signifie la mortification
du vieil homme et la naissance de ’homme nouveau.

Revenons maintenant a I'interprétation, donnée par Faber, de laméthode
non directive de Rogers. Il semble que l'interprétation théologique de
I’*“acceptation” — qui est au cceur de cette méthode — soit justifiée par
tous les éléments paralléles existant entre la pensée freudienne et la pensée
théologique. Cependant, la psychologie freudienne ne se contente pas de
I*“acceptation” du partenaire ; elle déchiffre méthodiquement ses pensées,
ses jugements, et ses sentiments. Le but de la psychothérapie n’est pas
I’*‘acceptation” — bien que celle-ci soit la condition indispensable de toute
interaction — son but c’est la révélation de tout ce qui est caché et refoulé
dans la vie du partenaire. Le dialogue a pour but la reconnaissance de la
maladie et la guérison, c’est-a-dire la libération du “mal”. C’est pourquoi le
psychothérapeute joue un réle plus actif que le psychologue non directif.
C’est toujours un véritable drame qui se déroule entre les deux partenaires
du dialogue, aussi toute libération est un acte dangereux. Dans la libération
psychothérapeutique, il y a quelque chose qui rappelle I’exorcisation des
démons. C’est 1d un aspect théologique qui, dans la psychologie non direc-
tive, n’est pas toujours suffisamment approfondi. La “‘théologie” de la
psychothérapie freudienne est plus radicale, plus profonde que celle de la
psychologie non directive ; a la différence de celle-ci, elle connait la radica-
lité du mal.

Mais si frappants que soient ces paralléles, ils ne portent que sur des
structures anthropologiques. Par contre, le centre du litige est sans aucun
doute le probléme de Dieu. Selon Freud, I'idée d’un Dieu, Seigneur de la
conscience humaine, n’est point une hypothése négligeable avec laquelle
on pourrait s’arranger a I’amiable. Selon Freud, Dieu est une construction
de ’homme qui essaie d’expliquer la vraie raison de sa souffrance. Cons-
truction inévitable, c’est vrai, puisqu’elle est le symbole du conflit insoluble,
représenté par le mythe d’CEdipe, entre l'autorité paternelle humaine et
I’individu qui ne sait pas se libérer. Pour que ’homme guérisse, il lui faut
détruire toute projection mythologique et théologique. Il faut qu’il sache
comment cette autorité paternelle archaique s’est instaurée dans son
inconscient.

La pensée de Freud a un caractére paradoxal: d’une part, elle a les qua-
lités d’une recherche expérimentale et scientifique. Comme les découvertes
de Galilée ou celles d’Einstein et de Planck, les découvertes de Freud mar-
quent les étapes de la marche irréversible de ’humanité. Toute tentative
de réfuter les résultats de la recherche freudienne serait dérisoire. Le théo-
logien y est confronté comme il a été confronté aux découvertes des
sciences naturelles qui ont mis fin a I'image médiévale du monde ou aux
découvertes de la philologie critique et a leurs conséquences quant a



244 ROBERT LEUENBERGER

I'interprétation de la Bible. D’autre part, la recherche freudienne a, comme
Paul Ricceur le disait trés justement, un caracteére essentiellement hermé-
neutique. En tant que telle, elle reste ouverte. Tout comme la théologie,
elle suppose une constante réinterprétation. Elle doit étre continuellement
transcrite en d’autres langues, en d’autres expériences humaines. L’image
de Dieu détruite par Freud a été élaborée sous I'influence de la tradition
chrétienne et platonicienne. Ce que Freud ne savait pas ou plutot ce qu’il
n’a jamais compris, c’est que la tradition chrétienne ne dépend pas seule-
ment de normes religieuses et morales, mais encore de transformations
aussi radicales et douloureuses que libératrices. Le chrétien, en tant que
chrétien, passe par l'expérience de la mort et de la résurrection. Cette
expérience manifeste aussi bien la mort d’un Dieu de la morale et de la loi,
que la vie d’un Dieu qui n’est plus qu’amour. L’attaque de Freud contre le
Dieu-projection de la crainte humaine, touche la foi chrétienne au point le
plus sensible. Freud a mis fin a un christianisme qui s’était attaché a un
Dieu de la morale, a un Dieu mort. Mais il n’a pas mis fin a la question de
Dieu en tant que telle. Tout au contraire. Par un iconoclasme nécessaire et
fécond, il force la théologie a une nouvelle interprétation de I’expérience
aussi douloureuse que novatrice que I’humanité a faite de la croyance en
Dieu. Une telle réinterprétation est nécessaire non seulement pour renou-
veler la pensée théologique, mais pour que la recherche psychologique,
elle aussi, reste ouverte: pour qu’elle reste dans I'inquiétude. Dans la mesure
ou la théologie sera ouverte a la critique de la psychologie, elle aura le
droit de critiquer tout ce qui aboutit, dans la psychologie, a une ortho-
doxie stérile. La question est donc de savoir si la théologie est en mesure,
non pas de réfuter la psychologie moderne ni de s’y soumettre, mais de la
pénétrer par une pensée libérée et, par conséquent, libératrice.

ROBERT LEUENBERGER.



	Pastorale et psychothérapie

