
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: Pastorale et psychothérapie

Autor: Leuenberger, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE*

On peut distinguer trois étapes dans l'évolution des relations entre la

théologie et la psychologie telle qu'eUe a été établie notamment par Freud
et Jung. La première étape est caractérisée par l'indifférence sinon le mépris
de la psychologie à l'égard de la théologie et, du côté de la théologie, par le

refus d'une recherche scientifique qui, selon le jugement de Karl Barth, ne
rend compte que de "la fange horrible du genre humain" '. Certes, il y a des

exceptions, comme le pasteur zurichois bien connu, Oscar Pfister, un ami
de Freud — de cette amitié subsiste le beau témoignage d'une correspondance

étendue — auteur d'une étude psychologique sur "le christianisme et
la peur"2. Mais, dans l'ensemble, la théologie des années vingt, trente et
même quarante, était trop attachée, soit à la tradition de l'exégèse biblique,
soit à la tradition de la pensée dogmatique et philosophique, bref, trop
attachée à la tradition en général, pour avoir eu la possibUité d'apprécier
une science expérimentale de l'homme.

Cependant, le succès de la nouvelle science fut tel que l'on ne pouvait
l'ignorer plus longtemps. La discussion se révéla indispensable. Les vingt
années qui suivent la deuxième guerre mondiale sont caractérisées par une
certaine ouverture théologique. Face à un concurrent qui a définitivement
pris place dans la société, l'église doit se défendre — et cela d'autant plus

que la pensée incontestablement athée et irréligieuse de la psychologie,
celle de Freud notamment, se répand dans les mUieux de la bourgeoisie
intellectuelle. Le témoin le plus marquant de cette étape est E. Thurneysen.
Dans son traité sur la cure d'âme, publié en 1948, U fait preuve d'une
connaissance approfondie de la psychologie contemporaine3. Il adopte
même quelques résultats de la recherche psychanalytique qu'il estime
indispensables à la connaissance du fonctionnement psychique de l'homme.
Néanmoins, la distance entre la tâche spirituelle du pasteur et la tâche

thérapeutique du psychologue reste infranchissable. Tandis que le pasteur est

au service du salut éternel de l'homme, le psychothérapeute n'est responsable

que de la guérison d'une maladie temporelle. Le salut considère
l'homme dans sa totalité, la guérison thérapeutique ne porte que sur un

* Leçon d'ouverture des cours de la Faculté de théologie de l'Université de
Lausanne, le 1er novembre 1976.

1 K. BARTH: "Sechzehn Antworten an Herin Prof. von Harnack", Christliche
Welt, 37 (1923), 91.

2 O. PFISTER: Das Christentum und die Angst, 1944; 2e éd., Ölten, 1975. -
S. FREUD und O. PFISTER : Briefe 1909-1939, Francfort, 1963.

3 E. THURNEYSEN: Die Lehre von der Seelsorge, Zurich, 1948 (1957).



236 ROBERT LEUENBERGER

aspect particulier de l'homme. Certes, la découverte du domaine de l'inconscient

et de la puissance incalculable des pulsions refoulées signifie, selon

Thurneysen, le rejet d'une anthropologie purement rationaliste4. Que le

théologien s'en félicite Thurneysen est parfaitement conscient de la portée
théologique des découvertes spectaculaires de la psychologie moderne.
Il sait que cette science touche au mystère de l'existence humaine. Et, dans

cette optique, Thurneysen préfère de beaucoup la psychologie de Jung à

celle de Freud. Selon lui, Freud est attaché à une philosophie matérialiste
et mécaniste, qui est dépassée, tandis que Jung a compris que l'homme est

un mystère inaccessible pour une science matérialiste et, par conséquent,
aveugle5. Mais - et c'est ce qui le rend plus dangereux — Jung cède à la

tentation d'interpréter des faits psychologiques non en psychologue mais

en phUosophe attaché à une doctrine quasi panthéiste. En transformant la

psychologie en une philosophie panthéiste et mystique, Jung transgresse les

limites de son métier de médecin. La phUosophie mystique de Jung, bien
qu'eUe ne soit pas irréligieuse, s'oppose strictement à la foi chrétienne, qui
place l'homme non pas en face du mystère de l'inconscient mais en face de

la parole de Dieu 6.

Certes, à cette époque, il y a d'autres théologiens qui, à côté de

Thurneysen, font face à la psychologie moderne. Otto Haendler, par exemple,
professeur de théologie pratique à Berlin-Est, a accepté sans réserve la pensée

de Freud et l'a transformée en une homUétique, plus individuelle, il est

vrai, que convaincante. Il y a, d'autre part, le psychologue bâlois, Gaetano

Benedetti, auteur d'un excellent livre: Der psychisch Leidende und seine
Welt1. Dans ce livre, Benedetti (d'origine sicilienne, immigré en Suisse et
devenu protestant) ne cache pas qu'il est chrétien et donne une interprétation

tant analytique que rehgieuse de la maladie psychique.
Mais au total, jusqu'à la fin des années soixante, le dialogue entre la

théologie et la psychologie reste figé sur des positions dogmatiques. Une
orthodoxie théologique fait face à une orthodoxie psychologique, inspirée
soit de Freud soit de Jung. Quant à la psychologie, sûre d'elle et victorieuse
sur tous les plans, elle ne tient guère compte de la théologie ou de la

pratique pastorale de l'Eglise. Pour Freud, toute pratique religieuse représente
un processus régressif qu'il faut surmonter. Pour sa part, Jung se déclare

partisan d'une pensée chrétienne extrêmement libérale, mais il se méfie

beaucoup de la pratique pastorale, de celle des pasteurs protestants notamment,

manifestant ainsi le ressentiment typique d'un fils de pasteur8.
4 Op. cit., p. 190.
5 Op. cit., p. 190.
6 Op. cit., p. 191. Cf. W. BERNET: "C. G. Jung in der Theologie seiner Zeit.

Bemerkungen zu einer Mésalliance", dans Neue Zürcher Zeitung, 195, 1976, p. 46.
7 G. BENEDETTI: Der psychisch Leidende und seine Welt, Stuttgart, 1964.
8 C. G. JUNG: Die Beziehungen der Psychotherapie zur Seelsorge, Zurich, 1932.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 237

II

Telle est la situation jusqu'au mUieu des années soixante. Intervient alors

un changement inopiné et, à certains égards, bouleversant. En 1962, deux

Hollandais, Heie Faber et Ebel van de Schoot, publient un ouvrage sur la

psychologie pastorale9. En 1968, l'ouvrage est traduit en allemand : Praktikum

des seelsorgerlichen Gesprächs10. L'année suivante, deux publications
du théologien allemand Dietrich StoUberg paraissent sur le même sujet11.

C'est là le début de la troisième étape qui dure jusqu'à nos jours. Qu'y a-t-U

de révolutionnaire dans ces livres? Faber et Stollberg, lors d'un séjour aux
Etats-Unis, ont fait connaissance de la pratique pastorale de nombreux
pasteurs américains. Aux Etats-Unis, la relation entre la théologie pratique
et la psychologie moderne a toujours été différente de celle existant en

Europe. Sans trop de scrupules dogmatiques, les théologiens, les pasteurs,
et même les prêtres catholiques, ont l'habitude d'adopter les résultats de

toutes les sciences empiriques: au lieu d'une attitude de défense, le désir

d'apprendre.
Heie Faber, lui, se fonde sur la méthode dite non directive du dialogue,

mise au point par le psychologue américain Cari R. Rogers12. Nous ne

pouvons ici exposer dans le détail cette méthode non directive ; disons qu'elle
a pour but d'accepter le partenaire tel qu'U est, sans a priori religieux ou
moral et sans lui imposer la confession du péché. Pour l'essentiel, U s'agit
d'une méthode et non d'une doctrine dogmatique. Quelle que soit l'arrière-
pensée théologique du pasteur, il lui faut connaître les lois du fonctionnement

psychique qui régissent toute interaction humaine. Le pasteur a

besoin de connaître non pas tant la psychologie en général que lui-même,
ses préjugés dogmatiques, ses réactions irréfléchies, tout ce qui en lui fait
inconsciemment obstacle au contact avec l'autre. Bref, U lui faut une
méthode de réflexion sur lui-même. Car dans un dialogue non réglé par
cette méthode, ce n'est pas l'amour de l'EvangUe qui domine mais bien

l'amour aveugle ou plutôt le règne de l'arbitraire qui, même évangélique,
fait violence à l'autre.

La question de la culpabUité en offre un bon exemple. Pour nombre de

théologiens, en effet, cette question représente la pièce de résistance contre
toutes les tendances psychologiques qui transforment le problème du mal

en un problème de maladie psychique, ce qui équivaut à renoncer à la res-

ponsabuité éthique de l'homme. De ce fait, le pasteur ou le prêtre pense

9 Het pastorale gesprek, een pastoraal- psychologische Studie, Utrecht, 1962.
10 Göttingen, 1968.
11 D. STOLLBERG : Therapeutische Seelsorge, Munich, 1969 ; Seelsorge praktisch,

Göttingen, 1969.
12 Carl R. ROGERS: Counselling and Psychotherapy. Boston, 1942.



238 ROBERT LEUENBERGER

qu'il est obligé d'accorder l'absolution au fidèle tout en l'exhortant, à

condition que celui-ci confesse ses erreurs et s'en repente. Voilà la pastorale

classique. Il est indéniable que, sur le plan théologique, la question de

la culpabilité est d'une portée primordiale pour la discussion entre théologie

et psychologie. Relevons l'importante contribution au débat apportée

par G. Ebeling13. Distinguons toutefois le problème théologique proprement

dit du problème psychologique de l'interaction entre le pasteur et le

fidèle. Ni la pensée théologique ni la sincérité religieuse ne peuvent
compenser la méconnaissance de la vraie nature d'une erreur. Une confession
sincère mais essentiellement émotionnelle n'est très souvent qu'un acte

prématuré, et par conséquent l'absolution elle aussi risque de n'être qu'un
acte prématuré. Pour libérer le fidèle, il faut rechercher le lien de causalité
où s'enracine l'erreur. Sinon, on risque de bloquer et d'empêcher un travaU

psychique indispensable. L'objectif théologique, à savoir la rémission des

péchés, provoque alors le refoulement d'un conflit intérieur et cache ainsi
la vraie nature de l'erreur.

Mais revenons à la pastorale non directive. Quels sont les résultats de la

théologie pastorale américaine et hollandaise? Tout d'abord, la pastorale a

acquis une méthode de dialogue, ou mieux, elle a acquis le goût de la

méthode. Ceci dit, il faut tout de même admettre que la pastorale
classique relevant du confessionnal n'est pas dépourvue de méthode.

La confession traditionnelle est conduite de façon méthodique. Le
déroulement en est réglementé et U obéit non seulement à la logique d'une
certaine théologie, mais aussi à la logique d'une certaine psychologie. A
titre de rappel, voici quelles sont les phases de la confession: Interrogatio
— Confessio — Contritio/Attritio — Absolutio — Satisfactio. Ou, sous une
forme simplifiée: Analysis — Katharsis — Paradosis. Le schéma de base du

dialogue de la confession présente donc une analogie profonde avec le
dialogue psychothérapeutique, qui comporte les trois mêmes phases: analyse,
katharsis, réparation. Mais la différence est la suivante : un tout autre laps
de temps est prévu pour le déroulement de l'entretien ; de plus, sur un point
important la relation du médecin et du patient est différente de celle du

prêtre et du pénitent : le prêtre se présente en effet au pénitent comme un
médecin mais aussi comme un juge. Ls Rituale Romanum de 1614 précise

que "le directeur de conscience doit savoir qu'U réunit en lui le juge et le

médecin" w. La manière d'agir du prêtre se fonde sur une méthode qu'il a

13 G. EBELING : "Lebensangst und Glaubenserfahrung. Eiwägungen zum
Verhältnis von Psychotheiapie und Theologie", dans Wort und Glaube, t. 3, p. 362 ss.,
notamment p. 377 ss.

14 "In primis meminerit Confessarius, se judicis pariter et medici personam susti-
nere, ac divinae justitiae simul et misericordiae ministrum a Deo constitutum esse...",
in Rituale Romanum, etc., Ratisbonae, 1929, p. 67.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 239

apprise et qui s'apprend. La question est de savoir si la tâche thérapeutique
du prêtre-médecin a pénétré méthodiquement la méthode de l'interrogatoire

du prêtre-juge.
Il est bien connu que la Réforme de Luther a pris son point de départ

dans cette question précisément. Luther a développé sa doctrine de la
justification face aux thèses théologiques qui sont à la base du sacrement de

pénitence. En principe, Luther a inversé le schéma traditionnel de la confession:

interrogation — aveu - punition — réhabUitation. Connaître son

péché, l'avouer et faire pénitence ne sont pas les conditions du don de la

grâce, mais au contraire U faut d'abord avoir reçu la grâce pour pouvoir
reconnaître son péché et se repentir.

Manifestement, les églises de la Réforme n'ont pas tiré les conséquences
de ce qu'elles savaient ou auraient dû savoir au point de vue théologique,
et surtout n'en ont pas tenu compte dans la pastorale. Ni les réformateurs
ni les théologiens protestants jusqu'à Thurneysen n'ont réfléchi sur les

conséquences méthodologiques, dans la pastorale, de la primauté de la

grâce. Pour eux, la question de la méthode est devenue à peu près quantité
négligeable. C'est là la vraie raison pour laquelle la pastorale de Faber a

écarté en peu de temps et de façon déconcertante celle de Thurneysen.
Accepter le partenaire sans préjugé moral ou dogmatique, comme le

veut la méthode non directive du dialogue, équivaut, sur le plan de la
méthode psychologique, à la primauté de la grâce. Par la méthode de

Faber, un principe de la théologie des réformateurs s'est concrétisé dans la

pratique pastorale. Alors que, dans la psychanalyse, l'acceptation de l'autre
sert à révéler méthodiquement son inconscient, selon Faber, l'acceptation
de l'autre est comme telle une valeur religieuse. C'est en renonçant à

poursuivre un but strictement religieux que le pasteur accomplit la loi de Jésus.

Car Jésus, lui, n'a fait rien d'autre qu'accueillir tous les hommes tels qu'ils
sont, sans autre condition qu'Us acceptent eux-mêmes d'être accueUlis.

Dans le dialogue pastoral, l'amour doit systématiquement prévaloir sur la

loi. C'est ainsi que Faber, comme la pastorale catholique, a doté le pasteur
d'un appui "artisanal" grâce à une méthode qui s'apprend, tandis que
Thurneysen lui a donné un appui doctrinal.

L'influence américaine et hollandaise s'est fait encore sentir dans la

décrispation du dialogue entre la théologie et la psychologie. Une coopération

de fait a écarté les querelles apologétiques d'autrefois. Aujourd'hui, de

nombreux cercles de pasteurs et même de prêtres catholiques, "supervisés"

par un psychologue, discutent selon la "méthode Balint" leurs expériences

pastorales. De plus des cours de formation au dialogue pastoral ont été

organisés dans toutes les églises régionales ("Clinical Pastoral Training").
En bref, la situation est donc favorable au partage pragmatique entre la

pastorale et la psychothérapie. Il va sans dire que la première est limitée



240 ROBERT LEUENBERGER

par la tâche médicale psychiatrique proprement dite. On a toujours considéré

comme acquis que la maladie mentale appartenait à la stricte compétence

du psychiatre. Mais, abstraction faite d'une psychose manifeste telle

que la schizophrénie, la limite entre une maladie psychique proprement
dite et la simple souffrance psychique d'un homme, considéré par ailleurs

comme sain, n'est pas claire. Le théologien aussi bien que le psychologue
savent que l'homme absolument sain n'existe pas. Au fond, tout homme
est souffrant, tout homme, sans exception, a une hérédité chargée, est
victime d'une situation famUiale ou sociale qu'il ne sait pas maîtriser.

Mais s'U en est bien ainsi, jamais le service psychothérapeutique ne sera

en mesure de guérir les souffrances d'une société entière. Jusqu'à nos

jours, la psychothérapie n'a été accessible qu'à une élite bourgeoise et plus

ou moins intellectuelle. Comment secourir alors la multitude des hommes
menacés de tant de pressions famUiales, professionnelles, sociales? Il y a

incontestablement des tâches qui incombent à l'Eglise, dont les services

restent irremplaçables. Quant à la possibUité d'agir auprès des hommes de

toutes les couches sociales, le pasteur — ou le prêtre — est encore un privilégié

par rapport au psychologue. Dans sa paroisse, U peut s'approcher de

chaque homme qui souffre. La visite des malades, les funérailles, tout acte

accompli dans l'exercice de ses fonctions le met face aux souffrances et

aux conflits dont le petit monde de sa paroisse est rempli. Son rôle, marqué

par une disponibilité presque Ulimitée, est donc fort différent du rôle
du psychothérapeute, rivé à son cabinet de consultation.

Décelons encore une différence non plus seulement pragmatique mais
de principe entre la psychothérapie et la pastorale de l'Eglise : tandis que
la psychothérapie se limite, en principe, au dialogue entre deux individus,
la pastorale est fondée sur la vie communautaire de l'église. Le fait que le

Nouveau Testament ne connaisse pas de terme correspondant à "pastorale"

ou Seelsorge est révélateur15. Ce qui fait la Seelsorge du temps des

auteurs du Nouveau Testament, c'est la vie de la communauté dans sa totalité.

Par la communauté, l'homme indigent ou isolé est intégré dans la vie

commune des frères et des sœurs. Voilà ce qu'est la pastorale de l'Eglise
primitive. Cette expérience n'est pas propre à l'église primitive, c'est

une expérience véritablement fondamentale. La guérison de l'homme qui
souffre par suite de son isolement — et c'est la raison de toute souffrance

psychique — ne se fait que par l'intégration dans une société constituée par
la loi de l'amour. C'est pourquoi l'Eglise, dans son histoire, a fait tant
d'expériences fécondes de la vie communautaire, expériences redécouvertes

15 Quant à l'étymologie des termes "cure pastorale" et "Seelsorge", cf. R.
LEUENBERGER: "Seelsorge und Erziehung", dans Wörterbuch zum Religionsunterricht,
Fribourg (Brisgau), 1976.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 241

aujourd'hui par la psychothérapie de groupe16. La sainte cène en est le

paradigme constitutif. Elle est le levain qui s'est répandu dans les multiples
formes de la vie monastique, dans les assemblées des piétistes et partout où
U y a une vie communautaire au nom de Jésus-Christ. La pastorale
individuelle, originellement liée au confessionnal, cesserait d'être une pastorale
chrétienne dès le moment où elle ne ferait plus partie de la vie communautaire

universelle de l'Eglise.

III

Notre sujet, U est vrai, nous oblige à envisager la pastorale d'abord
comme un dialogue entre le pasteur et un individu. Comme nous l'avons dit
plus haut, U y a aujourd'hui, sur le plan de ce dialogue, une coopération de

fait, même si c'est involontaire, entre le pasteur et le psychothérapeute.
Une telle coopération est-elle légitime?

Pour répondre, il faut en revenir au problème de la méthode ou, plutôt,
au problème de la connexion entre la méthode et la théologie. Pour mieux
nous faire comprendre, reprenons le problème de la culpabilité. Nous

avons constaté plus haut qu'en maintenant l'absolution du péché le pasteur
court le risque de bloquer un processus psychique chez son interlocuteur
par suite d'un préjugé théologique. Mais en vérité, le psychologue court un
danger analogue; comme le pasteur, U a sa foi, ou plutôt son préjugé

superstitieux: la foi en une méthode de caractère scientifique. Cette foi se

transmet nécessairement au patient. Le patient croit que tous les événements

de sa vie se sont développés d'une manière conséquente et quasi
objective. L'anamnèse psychothérapeutique lui en donne la preuve. Ainsi U

se sent personnellement déchargé de toute responsabilité éthique. L'objectivité

de la méthode lui fait comprendre les causes de ses difficultés mais
elle le dispense de la catharsis personnelle. Cela signifie que la méthode de

la psychothérapie s'enracine dans une anthropologie, autrement dit qu'elle
est étroitement liée à des prémisses phüosophiques, que celles-ci soient
conscientes ou non.

C'est là qu'U faut poser une question qui concerne la pastorale moderne,
telle qu'elle se fonde sur l'expérience américaine. La théorie de Rogers se

base sur la méthode freudienne de l'anamnèse, et Faber, à l'exemple des

théologiens américains, a donné à la théorie de Rogers une interprétation
théologique. Mais la question est de savoir si la méthode non directive de

Rogers ne fonctionne pas tout aussi bien sans cette charpente théologique

16 Pour la pastorale de la psychothérapie en groupe, cf. D. STOLLBERG: Seel-

sorge durch die Gruppe, Göttingen, 1971.



242 ROBERT LEUENBERGER

sous-jacente. En tout état de cause, on doit poser à nouveau la question
théologique. Et la poser, c'est poser la question de la recherche de la vérité.
C'est vrai que la question de la vérité peut être refoulée momentanément,
mais elle risque alors de ressurgir avec d'autant plus de force. Preuve en est

la perte de l'identité théologique dont viennent d'être victimes tant de

jeunes théologiens, admirateurs de telle ou telle méthode psychologique.
N'oublions pas que la psychothérapie freudienne est indissolublement

liée à la théorie de l'inconscient, théorie qui, dans l'optique de Freud, est

obligatoirement un athéisme. L'agressivité de Freud à l'égard de la religion
judaïque et chrétienne est partie constitutive de la pensée psychanalytique
telle que Freud l'a conçue. Il ne suffit pas au théologien, qui veut échapper
à la logique étroite de Freud, d'user d'une pragmatique irréfléchie —et c'est

Freud et non pas Jung qui domine incontestablement la psychothérapie
contemporaine.

Peu de théologiens, en effet, ont interprété, en tant que théologiens, la

pensée et l'expérience de Freud d'une façon aussi radicale que Freud, en

tant que psychologue, l'a fait dans sa critique du monothéisme biblique.
A côté de J. Scharfenberg, auteur d'une œuvre très remarquable sur la

critique freudienne de la religion, mentionnons, d'abord, Paul Ricœur.
Dans Herméneutique et Psychanalyse11', Ricœur a relevé non seulement la

contradiction profonde sinon absolue qu'il y a entre la pensée biblique et
la pensée freudienne, mais aussi leur analogie étonnante. C'est Paul Ricœur

qui a mis en évidence le parallèle entre la loi biblique, telle qu'elle a été

interprétée par Paul, Augustin et Luther, et la conscience collective telle

qu'elle a été révélée par Freud. La loi, dit Paul, fait naître le péché, puisque
l'homme n'a pas compris ce qu'est véritablement la loi. L'homme doit être
libéré de la puissance incompréhensible d'une loi qui tue. Selon Freud,
d'autre part, le "complexe d'Œdipe" engendre une morale aveugle et
autoritaire, incarnée dans la conscience collective; elle provoque un constant
refoulement des pulsions humaines et, par conséquent, fait naître la maladie

psychique. La maladie, au sens de Freud, et le péché, au sens biblique,
sont tous deux des tares héréditaires et il est indispensable que l'individu
soit libéré de l'une et de l'autre, à l'aide d'une tierce personne qui représente

la force libératrice. Etre compris, c'est accepter d'être pardonné.
Voilà pourquoi on peut aussi établir un parallèle entre le processus de la

pénitence chrétienne et le processus psychanalytique de l'anamnèse. Dans

les deux cas, l'homme doit recevoir une force libératrice pour pouvoir
avouer enfin tout ce qui le rend malade, malheureux, coupable. Se reconnaître

soi-même en acceptant la libération — ou la grâce — c'est être
transformé dans les fondements mêmes de son existence. La psychanalyse,

" Dans Le Conflit des Interprétations, Paris, 1969, p. 100 ss.



PASTORALE ET PSYCHOTHERAPIE 243

comme le processus de la pénitence et de la grâce, signifie la mortification
du vieU homme et la naissance de l'homme nouveau.

Revenons maintenant à l'interprétation, donnée par Faber, de la méthode
non directive de Rogers. Il semble que l'interprétation théologique de

['"acceptation" — qui est au cœur de cette méthode — soit justifiée par
tous les éléments parallèles existant entre la pensée freudienne et la pensée

théologique. Cependant, la psychologie freudienne ne se contente pas de

Inacceptation" du partenaire ; elle déchiffre méthodiquement ses pensées,
ses jugements, et ses sentiments. Le but de la psychothérapie n'est pas

P'acceptation" — bien que celle-ci soit la condition indispensable de toute
interaction - son but c'est la révélation de tout ce qui est caché et refoulé
dans la vie du partenaire. Le dialogue a pour but la reconnaissance de la
maladie et la guérison, c'est-à-dire la libération du "mal". C'est pourquoi le

psychothérapeute joue un rôle plus actif que le psychologue non directif.
C'est toujours un véritable drame qui se déroule entre les deux partenaires
du dialogue, aussi toute libération est un acte dangereux. Dans la libération
psychothérapeutique, U y a quelque chose qui rappelle l'exorcisation des

démons. C'est là un aspect théologique qui, dans la psychologie non directive,

n'est pas toujours suffisamment approfondi. La "théologie" de la

psychothérapie freudienne est plus radicale, plus profonde que celle de la

psychologie non directive ; à la différence de celle-ci, elle connaît la radicalité

du mal.
Mais si frappants que soient ces parallèles, Us ne portent que sur des

structures anthropologiques. Par contre, le centre du litige est sans aucun
doute le problème de Dieu. Selon Freud, l'idée d'un Dieu, Seigneur de la

conscience humaine, n'est point une hypothèse négligeable avec laquelle
on pourrait s'arranger à l'amiable. Selon Freud, Dieu est une construction
de l'homme qui essaie d'expliquer la vraie raison de sa souffrance.
Construction inévitable, c'est vrai, puisqu'elle est le symbole du conflit insoluble,
représenté par le mythe d'Œdipe, entre l'autorité paternelle humaine et

l'individu qui ne sait pas se libérer. Pour que l'homme guérisse, U lui faut
détruire toute projection mythologique et théologique. Il faut qu'U sache

comment cette autorité paternelle archaïque s'est instaurée dans son

inconscient.
La pensée de Freud a un caractère paradoxal : d'une part, elle a les qualités

d'une recherche expérimentale et scientifique. Comme les découvertes
de Galilée ou celles d'Einstein et de Planck, les découvertes de Freud

marquent les étapes de la marche irréversible de l'humanité. Toute tentative
de réfuter les résultats de la recherche freudienne serait dérisoire. Le

théologien y est confronté comme il a été confronté aux découvertes des

sciences naturelles qui ont mis fin à l'image médiévale du monde ou aux
découvertes de la philologie critique et à leurs conséquences quant à



244 ROBERT LEUENBERGER

l'interprétation de la Bible. D'autre part, la recherche freudienne a, comme
Paul Ricœur le disait très justement, un caractère essentiellement
herméneutique. En tant que telle, elle reste ouverte. Tout comme la théologie,
elle suppose une constante réinterprétation. Elle doit être continuellement
transcrite en d'autres langues, en d'autres expériences humaines. L'image
de Dieu détruite par Freud a été élaborée sous l'influence de la tradition
chrétienne et platonicienne. Ce que Freud ne savait pas ou plutôt ce qu'U
n'a jamais compris, c'est que la tradition chrétienne ne dépend pas seulement

de normes religieuses et morales, mais encore de transformations
aussi radicales et douloureuses que libératrices. Le chrétien, en tant que
chrétien, passe par l'expérience de la mort et de la résurrection. Cette

expérience manifeste aussi bien la mort d'un Dieu de la morale et de la loi,
que la vie d'un Dieu qui n'est plus qu'amour. L'attaque de Freud contre le

Dieu-projection de la crainte humaine, touche la foi chrétienne au point le

plus sensible. Freud a mis fin à un christianisme qui s'était attaché à un
Dieu de la morale, à un Dieu mort. Mais il n'a pas mis fin à la question de

Dieu en tant que telle. Tout au contraire. Par un iconoclasme nécessaire et
fécond, U force la théologie à une nouvelle interprétation de l'expérience
aussi douloureuse que novatrice que l'humanité a faite de la croyance en
Dieu. Une telle réinterprétation est nécessaire non seulement pour renouveler

la pensée théologique, mais pour que la recherche psychologique,
elle aussi,reste ouverte: pour qu'elle reste dans l'inquiétude. Dans la mesure
où la théologie sera ouverte à la critique de la psychologie, elle aura le

droit de critiquer tout ce qui aboutit, dans la psychologie, à une orthodoxie

stérUe. La question est donc de savoir si la théologie est en mesure,

non pas de réfuter la psychologie moderne ni de s'y soumettre, mais de la

pénétrer par une pensée libérée et, par conséquent, libératrice.

ROBERT LEUENBERGER.


	Pastorale et psychothérapie

