Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: L'Eglise, communauté ou institution? L'héritage ecclésiologique de
Calvin

Autor: Ganoczy, Alexandre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381094

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION?
L’HERITAGE ECCLESIOLOGIQUE DE CALVIN *

Quand on parle aujourd’hui d’Eglise, il est impossible de passer sous
silence le mouvement communautaire qui caractérise de plus en plus la
civilisation industrielle dans laquelle nous vivons. Nos contemporains,
sollicités a I’extréme par les collectivités dans lesquelles ils sont obligés de
jouer simultanément plusieurs roles, aspirent a étre enfin eux-mémes. Ils
cherchent a reprendre souffle a partir de leur sphére personnelle, élargie
tout juste a un groupe de gens qui partagent les mémes idées. Souvent, ce
groupe prend méme le pas sur la famille. C’est lui qui s’impose comme le
lieu de personnalisation et de repersonnalisation par excellence, comme le
milieu a I’échelle humaine ou chacun peut espérer se sentir a I’aise, connu,
accepté, soutenu, porté par les autres. La, I’échange et la communication
échappent aux schémes et aux contraintes de la collectivité omniprésente :
liberté devient réalité vécue. On a la possibilité de s’exprimer spontanément,
d’essayer sa créativité, d’entrer dans un jeu de responsabilités convergentes.
Enfin, cette communauté a I’échelle humaine permet la féte, la “féte
intime”: temps de dépassement de soi et de ses entraves. On émet et on
recoit: les libertés se communiquent et se stimulent mutuellement.

L’Eglise. ressemble-t-elle a un tel milieu de liberté? Se présente-t-elle du
moins comme une confédération de communautés a I’échelle humaine qui
consentent a s’ouvrir les unes sur les autres? Ou voyons-nous en elle plutét
une société dont la seule force consiste dans la permanence et la solidité de
ses institutions?

L’observateur impartial de notre vie sociale et ecclésiale est bien contraint
a admettre que I’aspiration communautaire n’a pas toujours et chez tous la
priorité. Nombreux sont ceux qui voient la vocation de I’Eglise pour une
bonne part dans le courage de demeurer institutionnelle, institution solide
dans une époque ou tout s’effrite, se décompose, renie son passé, perd ses
contours, son profil particulier et finalement son identité. Qui oserait affir-
mer que dans un monde institutionnalisé et organisé, du plan local, ““canto-
nal”, jusqu’au plan planétaire, c’est justement I’Eglise qui doive renoncer
a étre un systéme englobant, une société ayant un but clair et précis, se
distinguant de toute autre société et possédant une doctrine, une morale et
des méthodes d’action qu’il n’est pas bon de vouloir réviser sans cesse au
gré des besoins personnels ou des aspirations de groupe?

* Conférence prononcée a la Faculté de théologie de Genéve le 5 février 1977.



L’EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 223

A ce point bien précis de ces réflexions préliminaires, je serais tenté
d’introduire aussi le probléme confessionnel et, partant, ceccuménique. Car
les deux aspirations mentionnées, la communautaire aussi bien que ’insti-
tutionnelle-traditionnelle se heurtent I'une contre I’autre dans bien des
secteurs de nos Eglises. Qui ignorerait que dans beaucoup de communautés
de base chrétiennes les barriéres confessionnelles perdent toute signification
et qu’on y pose rarement la question de la fidélité dogmatique. La priorité
du vécu et de la praxis balaie les barriéres. On se retrouve dans I’élan de
’eecuméné anticipée. De ’autre c6té, qui ignorerait le drame des pasteurs
et des théologiens qui ne peuvent pas croire que les traditions confession-
nelles aient perdu toute leur importance, que Luther, Zwingli, Calvin, les
théologiens du Concile de Trente et de 1’école orthodoxe slavophile par
exemple soient en tout point et définitivement dépassés, que le christia-
nisme doive désormais repartir a zéro et se réinventer en déchiffrant seule-
ment ces fameux signes des temps.

Que ces quelques mots de problématisation suffisent pour esquisser
I’horizon dans lequel je voudrais tenter une relecture de I’ecclésiologie de
Calvin, en l'interrogeant sur I’héritage utile ou inutile qu’elle peut nous
présenter. Cette relecture est motivée par deux considérations. Premiére-
ment par la pensée que Calvin ne peut pas étre indifférent a des chrétiens
de Genéve. Méme ceux qui l'ignorent ou se croient obligés d’en parler le
moins possible, portent probablement en eux-mémes, a quelque niveau de
leur conscience, des vestiges de religiosité ou de culture calvinienne. Secon-
dement: si les recherches que j’ai faites sur les rapports entre Calvin et
Vatican II, plus exactement sur certains points de réforme calvinienne qui
correspondent a des aspects ecclésiologiques mis en valeur par le Concile,
il faut qu’on admette quelque chose comme une contribution posthume
du réformateur francais a une conception catholique de I’Eglise, devenue
grace au Concile en principe a la fois plus biblique et plus moderne. Au
moins ici, on peut parler d’un héritage ecclésiologique de Calvin et de son
effet stimulant; méme si les membres du Concile n’en étaient pas — sauf
exception — conscients.

Quant au contenu de mon exposé, trois points principaux y seront trai-
tés: la question de I’identité ecclésiale, celle du caractére ministériel de
I’Eglise, enfin celle de I’autorité dans I’Eglise.

1. Qu'est-ce que I’Eglise ? Quelle est son essence, son identité? En quoi se
distingue-t-elle de toute autre société ou communauté? Y a-t-il une ligne
de frontiére claire et distincte au-dela de laquelle la constatation s’impose :
ceci n’est plus Eglise, ce n’est plus I’Eglise chrétienne?



224 ALEXANDRE GANOCZY

Nous savons que de telles questions n’étaient pas pour Calvin des ques-
tions de pure théorie. Elles surgissaient d’'un double refus pratique : refus
d’un modéle d’Eglise institutionnalis€é a ’extréme auquel s’attachaient les
partisans inconditionnels de la papauté, refus aussi d’'une communauté de
purs, d’illuminés et de régénérés qui seule méritait, aux yeux de certains
anabaptistes de 1’époque, le nom “Eglise de Dieu” ou “Eglise de I’Esprit
Saint”.

C’est dans ce sens que le jeune réformateur parle dans sa réponse au
cardinal Sadolet de “deux sectes'. La “secte” des papistes s’oppose vio-
lemment a la “secte” des spirituels par le fait qu’elle voit I’identité ecclé-
siale dans ses structures hiérarchiques et nullement dans une sorte de
“génération spontanée’” de communautés d’enthousiastes. Mais elle s’accorde
avec elle (les extrémes se touchent') dans le méme vice : la séparation de la
Parole et de I’Esprit. Les inconditionnels de la papauté s’arrogent le mono-
pole de posséder et d’administrer ’Esprit par voie de juridiction. C’est au
nom de I’Esprit par exemple que des dogmes infaillibles sont décrétés, et
ce qui est décrété — voila le vice! — ne correspond pas nécessairement a ce
qui est contenu dans la Bible, témoignage pourtant unique pour connaitre
la Révélation de Dieu. L’institution ecclésiastique s’érige donc, par son
appel a I’Esprit, en juge de la Parole. Elle se comporte en maitresse souve-
raine de celle-ci au lieu de se mettre a son école.

Quant a 'autre “‘secte”, celle des spirituels, leur enthousiasme les prive
de la patience indispensable pour faire une lecture approfondie, qui soit
aussi une lecture “en Eglise” de I’Ecriture. Leur monde est celui des révé-
lations privées, des inspirations accordées sans aucun intermédiaire humain
a I’ame isolée. La encore la Parole se trouve séparée de I’Esprit et soumise,
par 1a méme, a des jugements arbitraires.

Comment réagit Calvin? On pourrait croire qu’il prend, en réformateur
de la “seconde génération”, la voie du juste milieu entre ’extréme droite
romaine et ’extréme gauche spiritualiste. Il n’en est rien. Bien que le pro-
bléme posé soit en grande partie pratique (il s’agit en effet de prendre parti),
la réponse de Calvin cherche a dégager un critére théologiquement réfléchi.
Ce critére sera la corrélation entre les deux principes ‘“‘Parole” et “Esprit”
c’est-a-dire une relation de réciprocité, un conditionnement mutuel. Ce
qu’apporte la Parole a ’identité de I’Eglise, I’Esprit ne peut pas le donner.
C’est la révélation historiquement attestée de la vérité de Dieu pour les
hommes. Inversement, 1’action de I’Esprit ne peut pas étre assumée par la
Parole écrite: saisir les lecteurs et les auditeurs par I'intérieur, leur inspirer
une compréhension des textes qui soit a la fois correcte, existentiellement

! “A duabus sectis oppugnantur, quae inter se plurimum videntur habere discrimi-
nis. Quid enim papae simile in specie cum Anabaptistis?” (OS 1,465).



L’EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 223

efficace et facteur de rassemblement en Eglise. Au contraire, la, ou la
Parole et I’Esprit sont en corrélation, il se produit a la fois témoignage
externe et interne de la révélation de Dieu, la lettre de ’Ecriture devient
lettre vivante et la vie insufflée par ’Esprit s’oriente sur ce qui est claire-
ment attesté. L’Eglise véritable se réalise comme le fruit de cette interac-
tion2 Voila pourquoi celle-ci est requise tant pour la prédication que pour
I’administration des sacrements, les deux “notes” classiques de 1’identité
ecclésiale selon la tradition de la Réforme?.

Aujourd’hui, le théologien serait tenté de dire que cette pensée calvi-
nienne ne nous aide vraiment que si elle intégre la réalité de l’exégese
scientifique, de la lecture historico-critique des témoignages bibliques. Ni
I’Eglise-institution avec son magistére doctrinal, ses directives et ses ency-
cliques, ni la communauté de base avec sa soif d’intimité, d’expérience
spirituelle et de dialogue ouvert ne peuvent se contenter d’une interpréta-
tion préscientifique, non critique, fondamentaliste, fantaisiste ou harmo-
nisante de ’Ecriture. Notre situation est autre que celle des réformateurs.
Certes, Calvin a fait beaucoup plus que Luther, pour élaborer une science
exégétique philologiquement solide. En cela, il fut peut-étre méme un
pionnier de I’évolution ultérieure. Cependant, il ne disposait pas encore
des acquisitions de la critique textuelle, littéraire et historique qui nous
permettent aujourd‘hui de savoir plus exactement ce que les différents
auteurs du Nouveau Testament entendaient par exemple par “régne de
Dieu” ou par “Evangile” ou par “Parousie”. Des théologiens d’aujourd’hui
ont au contraire a la fois la possibilité et la volonté de passer par la porte
de ’exégese critique pour cerner la vérité de la Révélation. Car il leur est
concevable que I’Esprit de Dieu veuille se manifester jusque dans des pro-
grés techniques de sciences bibliques. Mais si I’état spécifiquement moderne
de la recherche dans ce domaine se trouve intégré dans nos essais de réaliser
I’Eglise chrétienne pour notre temps, alors I’interaction calvinienne entre
Parole et Esprit peut nous étre d’une réelle utilité.

Mais poussons l’interrogation de I’héritage ecclésiologique de Calvin
plus loin. Il apparait que le réformateur, dans son désir de définir I’identité
ecclésiale, avait introduit un critére qui risque de nous géner considérable-
ment. Il s’agit de la prédestination double, ou — pour employer un langage
plus diplomatique — du dessein d’élection éternel et secret de Dieu. Cette
idée n’est pas une trouvaille de Calvin. Il I’a héritée de Martin Bucer et,
au-dela de lui, des théologiens contestataires du Moyen Age finissant,
comme par exemple Wicleff et Hus. Il serait inutile de ressasser ici tout le
mal que des théologiens catholiques ou méme réformés comme Karl Barth

? Cf. 0S 1,466.
* V. CR1(1536), Epistola ad Frenciscum 1 (0OS 1,31); CR I, c. IT (OS 1,91).



226 ALEXANDRE GANOCZY

ont dit de la théorie calvinienne de la réprobation, systématisée et radica-
lisée encore par Théodore de Béze. Retenons seulement I'intention profonde
de Calvin qui n’était autre que souligner linitiative indispensable de Dieu
“dans le Christ” pour faire I’Eglise. N’est pas membre d’Eglise qui le veut.
I faut une invitation, une vocation, un geste d’accueil, en somme la “grdce
prévenante” de Dieu pour que naisse un nouveau membre d’Eglise. L’assem-
blée des fils de Dieu n’est possible que par ce geste divin d’élection,d’adop-
tion et d’insertion qui transforme une foule d’étrangers en une fraternité
de croyants. Ce geste divin est essentiellement christocentrique. 11 posséde
son point d’insertion historique dans la vie, la mort et la résurrection de
Jésus de Nazareth. Il ne devient donc effectif et efficace que par une foi
dans la signification salutaire de Jésus le Christ. La, ou Dieu accorde avec
son élection la foi dans le Christ, il se crée une communion, mystérieuse
mais réelle, entre le Christ et ’élu. Alors la comparaison du corps, ce sys-
téme bio-psychologique, avec ses organes divers et complémentaires, appa-
rait comme fondé sur le réel.

La grace prévenante et la foi dans le Christ sont considérées par Calvin
comme les conditions de toute appartenance a I’'Eglise. Devons-nous renier cet
héritage? En substance, certainement pas. Il peut en effet nous préserver de
toute déviation horizontaliste,d'un humanisme facile quidilue I'essence méme
de la foi chrétienne par exemple dans une simple foi dans le bonheur ou I’ave-
nir de ’homme. La grace et la foi restent requises pour faire Eglise. Un “‘chris-
tianisme anonyme’ a la Rahner est, sous cet angle de vue, sujet a caution.

Pour notre praxis, cela signifie en gros ceci: I’incroyance tant extérieure
qu’intérieure doit étre considérée comme un état de chose a surmonter
dans un discret esprit apostolique; la foi explicitement confessée dans le
Christ et en lui dans la grice accueillante de Dieu ne doit pas rester seule-
ment un vceu platonique de nos communautés de base pour tous les “sym-
pathisants”. La mission est actuelle. En société sécularisée méme plus
encore que dans la chrétienté mi-médi€vale du temps de Calvin. Je dis cela
dans I'espoir que je ne fais pas trop violence a la doctrine d’élection de
Calvin en tant que critériologie pour I’appartenance ecclésiale.

A cet aspect de 'identité ecclésiale s’ajoute encore un autre qui a toute
chance de nous paraitre plus recevable que la thése de la prédestination
double. Calvin enseigne en effet substantiellement ceci: I’Eglise véritable
est un lieu de liberté et d’épanouissement progressif. 1l est connu que le
réformateur de Geneve a accordé bien moins de place que Luther au théme
du sacerdoce commun ou général des fidéles. Ceci est di sans doute a sa
volonté de ne pas niveler le ministére spécial de la Parole, notamment le
ministére pastoral ou — en ce qui concerne I’Eglise réformée de Pologne —
le ministére épiscopal. Bien str, la premiére édition de son “Institution de
la Religion Chrétienne” donne une exégése polémique de la premiére épitre



L’EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 227

de Pierre contre le cléricalisme romain. Mais méme la il met I’accent beau-
coup plus sur la liberté dont jouissent tous les fidéles d’accéder directement
a Dieu que sur I’égalité quant au droit de conduire la communauté. Une
dizaine d’années plus tard il déclare clairement: “Nul de sain jugement ne fait
tous chrétiens égaux en I’office d’administrer la parole et les sacrements”®.

On le voit: Calvin situe la liberté chrétienne, dont peuvent jouir tous les
membres de I’Eglise, a un niveau fondamental, ce qui ne I’empéche pas de
maintenir la différentiation dans les services qui reviennent spécialement a
chacun. La raison en est — comme nous le verrons tout a I’heure — la place
importante qu’il accorde a I’économie charismatique de I’Eglise. Ici, je veux
seulement souligner encore que la liberté du chrétien n’existe pour Calvin
que comme don de Dieu, comme un effet de I’action libératrice de Dieu, et
que cette action est nécessaire tant que dure le cheminement terrestre du
croyant. Car le danger de retomber en servitude persiste, et il arrive aux
élus de Dieu de chanceler et de chuter®. Son assurance lui vient unique-
ment de la promesse formulée par ’apdtre Paul: “Ceux que Dieu a prédes-
tin€s, ils les a aussi appelés; ceux qu’il a appelés, ils les a aussi justifiés;
ceux qu’il a justifiés, il les a aussi glorifiés” (Rm 8,30). C’est exactement
dans ce sens que I’Eglise se comprend comme lieu de progrés, de libération
progressive. Enfin: ld ou ce processus atteint un stade avancé, I’esprit
d’observance servile et calculateur disparait, la loi religieuse cesse de terro-
riser ou de paraitre comme instance supréme. Les croyants obéissent direc-
tement 4 Dieu d’un cceur franc et, confiant dans sa magnanimité, osent
— dit Calvin — “lui présenter méme leurs ouvrages rudes et a demi faits™®.
Pas de perfectionnisme alors: Dieu accorde a ses élus la franchise d’étre
imparfaits.

Lieu de libération et d’épanouissement progressif, I’Eglise doit I’étre non
seulement du fait de la grice divine, mais aussi du fait de la compréhension
mutuelle entre chrétiens. Pour illustrer cela, on ne saurait trouver un exem-
ple plus typiquement calvinien que le célébre “iudicium caritatis””. C’est
le préjugé favorable que chacun doit porter sur son frére. Il doit le consi-
dérer comme son compagnon d’élection jusqu’a la preuve du contraire.
Et cette preuve s’acquiert difficilement, puisque méme ’excommunication
d’un frére ne préjuge pas de sa qualité d’élu ou de réprouvé. L’irrécupérable
n’existe pratiquement pas, puisque méme l’exclusion temporaire de la
communion garde une finalité médicinale ®.

4 “Nemo sanus Christianos omnes in verbi sacramentorumque administratione
pares facit™: Acta Synodi Tridentinae cum Antidoto 1547 (CO 7,496).

* “Titubare ergo et fluctuari, cadere etiam possunt, sed non colliduntur” (OS 1,87).

¢ Benoit III, 315.

7 0S 1,89.

® 0S1,90.



228 ALEXANDRE GANOCZY

Notons enfin que Calvin identifie ’Eglise a la communion des saints au
sens biblique du mot et interpréte “communion’ au sens presque moderne
de “‘communication”: les bénéficiaires des dons multiformes de I’Esprit
sont appelés a échanger mutuellement leurs biens®. Dans ce domaine il
n’existe pas de propriété privée.

Pour ce qui est de I’accomplissement effectif de ce haut idéal dans
’Eglise-cité de Genéve sous le régne de Calvin, aucun historien objectif n’en
donnera la confirmation sans d’importantes réserves. Mais nous pouvons le
retenir comme un idéal sans doute apte a surmonter la tension actuelle
entre la recherche communautaire et le renouveau institutionnel dans nos
Eglises. Cela nous améne au deuxiéme théme de cette conférence: le carac-
tére ministériel de I’Eglise.

2. Comment ['Eglise de Dieu se construit-elle? Comment fonctionne-t-elle?
Comment arrive-t-elle 4 se maintenir dans une dynamique de conservation
et de progres?

La situation historique, dans laquelle Jean Calvin s’était posé ces ques-
tions pour la premiére fois, est bien connue. C’était 1a situation des cénacles
évangéliques dispersés dans toute la France et persécutés par le pouvoir
établi. C’était la diaspora de petits groupes de fidéles, semblables dans une
certaine mesure & des communautés de base modernes vivant en milieu
hostile. Eh bien, en pensant a ces cénacles-la, Calvin fut amené a esquisser
une notion — disons — plus qualitative que quantitative de la réalité ecclé-
siale. Ici, I’Eglise se construit a partir de la foi et de I’engagement person-
nels des fidéles. Elle surgit de ce régne de Dieu qui s’empare des cceurs.
Elle germe pour ainsi dire invisiblement. Seul Dieu voit ou nait et croit
son Eglise.

En face de ces cellules de “paupercula ecclesia”, de “pauvrette Eglise”,
qui, pour étre fragmentaires, ne sont pas moins pleinement Eglise de Dieu,
s’étale I’Eglise papale avec son organisation puissante, qui n’est que trop
visible et palpable pour ses sujets ou ses opposants. Cette visibilité ecclé-
siale est voyante, tape a I'eeil, massivement appuyée sur des forces qui
n’ont souvent rien a faire avec une conviction de foi, don secret de Dieu a
ses €lus. Ce qui domine ici, c’est le lourd appareil hiérarchique, un sacer-
doce en partie princier, en partie servile. Cette Eglise-la, si toutefois elle
mérite encore ce nom, s’efforce de se construire et de se conserver a partir
de ce qui est “‘extérieur”.

? “Credimus item communionem sanctorum, hoc est: in ecclesia catholica electis
omnibus, qui vera Deum fide simul colunt, esse mutuam bonorum omnium commu-
nicationem ac participationem” (OS 1,91).



L’EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 229

Est-ce a dire que Calvin condamne toute visibilité de I’Eglise et n’en
exalte que l'invisibilité? Stirement pas! Car lorsque des cénacles évangé-
liques de France lui écrivent a Genéve pour demander conseil en vue de
leur organisation, Calvin leur donne cette réponse claire: il faut qu’il y ait
parmi vous un ‘“‘corps d’église établi” ' qui soit en mesure d’élire un pas-
teur. Et cette élection est absolument indispensable, pour qu’il y ait un
ministre ayant le pouvoir et la charge de présider 4 la Céne. Voila ce qu’on
peut appeler un minimum de structure ou un minimum de “visibilité ecclé-
siale”. Le ministére pastoral est requis pour qu’un groupe de croyants
accéde a une existence ecclésiale pléniére, pléniére parce que dotée non
seulement d’une prédication réguliére, mais aussi d’'une vie sacramentaire.

A vrai dire, cette directive de Calvin date d’une époque ou il était lui-
méme solidement établi a la téte de I’Eglise locale de Genéve, organisée
déja en “centre missionnaire” pour ainsi dire. A cette époque-la Calvin
mettait 'accent, davantage qu’au début, sur I’aspect visible, institutionnel
de I’Eglise. Cependant les textes permettent de dire que le principe institu-
tionnel en tant que principe ministériel lui était acquis dés ses premiers
essais théologiques. Le terme “‘police” apparait trés tot dans son vocabu-
laire. Et la raison aussi, pour laquelle toute communauté doit étre structu-
rée selon cette “‘police™: le respect pour la majesté de Dieu, de sa Parole et
de ses dons. Sans ordre, sans un minimum de structure permanente, on
risque de livrer ce qui est sacré a I’arbitraire humain. Qu’on songe seulement
a P’anarchie des spiritualistes! " Que tout se fasse décentement et avec bon
ordre dans les communautés: telle est I’avis du réformateur 2.

Ld cependant une réserve intervient. Les régles, les lois, les ordonnances
qui concrétisent la structure ministérielle indispensable, ne doivent pas étre
considérées comme nécessaires au salut. Ce sont des choses relatives. On
peut les modifier au gré des besoins locaux. On doit méme les adapter
(Calvin dit: accommoder) aux nécessités d’une communauté déterminée.
Chaque Eglise doit en avoir la liberté 2.

Enracinée dans les cceurs croyants, mais structurée selon plus ou moins
de regles stables quoique réformables, ainsi apparait I’Eglise selon Calvin,
qu’elle soit de dimension réduite ou importante. Cette Eglise mérite d’étre
qualifiée de “ministérielle” dans tout son étre. Car elle ne se construit pas
seulement par un ministére ou des ministéres clairement structurés, mais
elle constitue aussi dans sa totalité une communauté vouée tout entiére au
service de Dieu.

10 Ep. NO© 1977 du 19 juin 1554: CO 15,174.

" Cf. A. GANOCZY : Calvin Théologien de I'Eglise et du Ministére (Unam sanc-
tam 48), Paris, 1964, 341 s.

12 Cf.CO 7,791.

3 Commentarius in Ep. I ad Corinthios, ¢. XI (CO 49,473); cf. Apologia pro
Fallesio: CO 10A,289.



230 ALEXANDRE GANOCZY

Cette double ministérialité de I’Eglise, le réformateur n’hésite pas 4 y
voir, 4 la suite des Péres comme Cyprien et Augustin, une maternité mysté-
rieuse. L’Eglise est mére. Il faut la vénérer comme telle. Et ce serait un acte
mauvais que de vouloir s’en détacher ¥ comme le font les schismatiques.
Servante de Dieu, ’Eglise-Mére recoit de Dieu “tout le trésor de sa grace”;
Mére des fidéles, elle est encore au service de ses enfants, en leur “dispen-
sant” ce trésor™*. Il est donc nécessaire de demeurer dans son sein, si 'on
ne veut pas perdre toute chance de salut.

Ici encore une réserve typiquement calvinienne intervient. A I’'image
maternelle, Calvin ajoute celle de I’épouse selon Ep 5,25, pour insister
sur le fait que I’Eglise, tout en étant moyen de salut et de sanctification, a
besoin elle-méme d’étre purifiée, redressée, et cela “journellement” 6. Elle
est la “semper reformanda’. Dans ce contexte, il est intéressant de remar-
quer que le réformateur a un sens tellement aigu de tout ce qui est relatif
dans I’Eglise, qu’il passe le théme traditionnel de ’Eglise triomphante pra-
tiquement sous silence. Malgré son caractére vénérable, quasi maternel,
malgré sa nécessité au salut,’Eglise est une structure provisoire par rapport
a accomplissement céleste. Son étre s’identifie avec son service au temps
du cheminement. Elle n’existe qu’en servant et tant qu’elle sert.

Si j’interpréte correctement la pensée calvinienne, on est en présence ici
d’une idée chére a l’ecclésiologie moderne: une permanence éternelle ne
revient qu’au régne ou royaume de Dieu, a la basileia eschatologique;
I’Eglise n’en est que le précurseur et le préparateur dans le temps. En tant
que telle, elle est soumise a la critique du Royaume. Elle n’est pas le
Royaume.

Que dire de tout cela eu égard a nos problémes d’Eglise aujourd’hui?
Certes, nous sommes devenus des esprits trop pragmatiques pour nous lais-
ser facilement attirer par des images mystiques comme celle de la maternité
ecclésiale. Le théme de service cependant nous est familier et nous faisons
beaucoup d’efforts pour définir ce que peut étre une “Eglise servante”.
Dans cette recherche, nous allons méme plus loin que le réformateur. Tout
en retenant sa pensée, selon laquelle la construction et la conservation d’une
unité ecclésiale concréte demandent un juste équilibre entre le principe de
liberté et le principe d’ordre, la recherche ecclésiologique contemporaine
dépasse le point de vue calvinien dans deux directions bien précises. D’une
part, on réfléchit sur I’efficacité pour ainsi dire thérapeutique des micro-
communautés, ou ’homme harassé de notre société arrive a refaire ses
réserves spirituelles grice a des échanges personnalisés. Un réseau de services

¥ Resp. ad Sadoleti epistolam: OS 1,466.
5 A. GANOCZY : Calvin et Vatican II, Paris, 1968, 34.
¥ Ib. 38.



L’]:ZGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 231

mutuels, dans lequel s’insére aussi, le cas échéant, le service trés spécial du
pasteur, rend ici possible quelque chose comme I’anticipation du salut dans
’aide morale et psychique que le groupe apporte a chacun de ses membres.
De cette maniére, le groupe s’avére “‘ministériel”. Il travaille 3 médiatiser
aussi bien un nécessaire équilibre humain que la grace justifiante de Dieu.

D’autre part, c’est vers les relations entre [’Eglise et le monde que
s’oriente la recherche actuelle, en posant des questions que Calvin ne pou-
vait ou ne voulait pas encore poser. Notre société sécularisée est-elle pour
I’Eglise cet “‘autre soi”, cette rude partenaire ou rivale, au contact de
laquelle elle devient ce qu’elle est? L’Eglise est-elle appelée au service de
son environnement séculier? Sa ministérialité doit-elle étre provoquée et
stimulée par des problémes comme par exemple I'inégale répartition des
richesses parmi les peuples ou les limites de la croissance économique?
L’incessante discussion de compétence au sein et autour du Conseil cecu-
ménique des Eglises montre qu’il existe un probléme de la dimension poli-
tique de I’activité ou de la passivité des Eglises. Qu’en dirait Calvin?

3. Mais revenons a I’ecclésiologie du réformateur et abordons notre dernier
sujet: Qui est porteur d autorité dans I’Eglise ?

Pour qui connait la pensée calvinienne, la réponse est simple. Seul le
Christ posséde sur et dans son Eglise 'autorité supréme, la “seigneurie”
absolue: un énoncé dont la pointe polémique contre la suprématie ponti-
ficale n’enléve rien a sa profondeur théologique. Parmi ses fondements
figure en bonne place Ep 4,13 ss. avec son discours sur les rapports entre
le corps et la téte. Calvin souligne avec vigueur que c’est le Christ qui, en
tant que chef céleste de son corps, “donne” toute mission a ses membres
en vue de I’annonce de sa Parole par la prédication et les sacrements. Mais
ses dons ont une grande diversité. I1 donne aux uns d’étre apodtres, aux
autres d’étre prophétes, aux autres d’étre évangélistes et aux autres d’étre
pasteurs et docteurs. Et Calvin ajoute: “de cette diversité est faite une
unité en I’Eglise, comme en musique, divers tons, étant assemblés, font
une plaisante mélodie” 7.

Gardons cette image et posons la question : Est-ce que tous les sons ont
la méme valeur? Y a-t-il parmi eux un certain nombre qui soient a privilé-
gier, a considérer comme supérieurs aux autres? Et enfin : cette comparai-
son-la, que Calvin ajoute a celle des organes dans un corps, justifie-t-elle
une hiérarchie d’autorités dans I’Eglise? Calvin refuse d’entrer dans de
telles considérations. Il ne parle pas d’un échelonnement quelconque des
dons du Christ et, partant, des “offices” qui en découlent. Tout au plus
distingue-t-il entre des ministéres extraordinaires, comme 1’apostolat et la

17« ex ista varietate confici in ecclesia unitatem, sicut varii toni in musica sua-
vem melodiam conficiunt”: Ep. Pauli ad Ephesios, c. IV (CO 51,196).



232 ALEXANDRE GANOCZY

prophétie, et des ministéres ordinaires, comme le pastorat et le doctorat
qui doivent toujours exister dans une Eglise locale bien constituée.

L’énoncé vers lequel tend tout le raisonnement met la collégialité fon-
damentale de tous les ministres en évidence. Cette collégialité peut étre
appelée “christocentrique”, puisque la coordination des différents porteurs
de dons se fonde directement sur ['unique “prééminence” du Christ. Calvin
recourt ici a un texte de Cyprien qui explicite Ep 4 et déclare: “Il attri-
bue au Christ seul cet évéché, et en I’administration de celui-ci il assigne a
chacun une portion, voire entiére, afin que nul ne s’éléeve par-dessus les
autres” ®. Et Calvin n’hésite pas 2 mettre les apotres sur le méme plan que
les pasteurs: I'auteur de ’épitre — dit-il — “assujettit tellement (au Christ)
les apotres et tous pasteurs, qu’ils sont compagnons ensemble”, ou, selon le
texte latin, “collegae et socii” .

Ce principe de collégialité christocentrique,le réformateur ne s’en dépar-
tira jamais, pas méme dans ses textes, ou il envisagera un rétablissement
éventuel de I’épiscopat ou I’admission d’une certaine présidence ministé-
rielle au sens du service pétrinien. Ses conducteurs de communauté seront
toujours des “primi inter pares”, constituant beaucoup plus le centre d’une
structure concentrique que le sommet d’une structure pyramidale. De plus,
il n’y a pas de centre ministériel qui soit inamovible, puisque tout pasteur,
docteur, ancien ou diacre, en cas de manquement grave a sa vocation, peut
étre déposé.

D’ailleurs, les quatre ministéres que je viens de mentionner semblent
affectés dans leur structure méme d’un coefficient de relativité. Calvin s’est
donné beaucoup de peine et a développé pas mal d’ingéniosité herméneu-
tique (nous parlerions aujourd’hui peut-étre méme de manipulation des
textes!), pour déduire de textes d’époque et de provenance aussi différentes
que Ep 4, Tt 1, Rm 12 et la premiére aux Corinthiens, une institution
ministérielle quadriforme. En cela il suit encore Martin Bucer. Cependant
des calvinologues de la classe de Wilhelm Niesel, de Frangois Wendel et de
Werner Krusche pensent que pour Calvin ce n’est pas le nombre quatre qui
devait étre considéré comme de droit divin, mais seulement les fonctions
qu’assurent ces ministéres dans une Eglise locale donnée ?°. Pour confirmer
ce jugement, ces spécialistes de Calvin font intervenir son principe de la
libre adaptation qui préside au choix de la “forme de police” dans une

® “Paulum quoque sequutus Cyprianus, quae legitima sit ecclesiae monarchia,
breviter et praeclare definit. Unus, inquit, est episcopatus, cuius a singulis in solidum
pars tenetur. Episcopatum uni Christo vendicat: in eo administrando partem singulis
assignat, et quidem in solidum, ne quis supra alios se extollat” (CO 51,198).

¥ “Imo aperte fictitium hunc primatum evertit, quum uni Christo eminentiam tri-
buens, apostolos et pastores universos ita illi subiicit, ut inter se collegae sint et socii”
(ibid.).

20 Cf. A. GANOCZY : Calvin Théologien, 299.



L’EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 233

Eglise réformée. Ils se référent aussi & I’ouverture relative du réformateur
envers le ministére épiscopal. Mais quoi qu’il en soit de la justesse de cette
interprétation, nous pouvons dire que Calvin laissait subsister une certaine
souplesse dans la structuration effective du ministére. Autrement dit, il
avait le sens de ce qu’il appelait lui-méme /'opportunité des temps et des
lieux. En cela il se montre bien moderne et ouvre une voie peut-étre méme
pour notre recherche présente de formes de ministéres adaptés aux néces-
sités de nos milieux socioculturels.

Mais ce n’est pas seulement cet esprit de pluralisme et d’ouverture que
je voudrais retenir comme héritage ecclésiologique possible de Calvin. Je
pense que I’idée de I’exercice collégial de ’autorité dans toute communauté
ou Eglise peut nous étre également utile et stimulant. Le collége au cceur
de la communauté. Un groupe de responsables dont la compétence et
I’engagement moral soient a la hauteur de leur responsabilité. Une concen-
tration de capacités et, par conséquence, d’autorité au service du groupe.
Puis: la constitution de structures ministérielles flexibles a partir du sein
méme de la communauté, et ceci plus par élection que par cooptation:
telles sauraient €tre les conclusions qu’un esprit tant soit peu audacieux
pourrait tirer des prémisses calviniennes.

Certes, une telle démocratisation de I’Eglise au niveau de ses fonctions
institutionnelles ne va pas, ne peut pas aller sans problémes. Pour n’en
évoquer qu’un seul: il y a celui de 'ordination ou méme de la “consécra-
tion a vie” des porteurs d’autorité dans I’Eglise. Quel est le sens de ’ordi-
nation? Que confére-t-elle aux différents ordonnés? Qu’en est-il des pou-
voirs qu’elle confére ou des capacités qu’elle doit présupposer? La, nous
ne sommes sirement pas encore au bout de nos peines! Consolation pos-
sible : Calvin lui-méme a persisté dans la recherche sur ce point jusqu’a la
fin de ses jours.

Je termine ma conférence sur des points d’interrogation, car ce n’est pas
une tiche facile de dégager I’héritage ecclésiologique de Calvin pour nos
Eglises et nos communautés chrétiennes du XX€ siécle finissant. Mais cette
difficulté signifie aussi quelque chose de positif: seule une ecclésiologie en
€tat de perpétuelle fermentation, de recherche, d’autorévision et, en somme,
de réforme correspond vraiment d la condition eschatologique du peuple
de Dieu. Dans I’exacte mesure ou I’Eglise est itinérante et — du moins dans
sa partie empirique, sociologiquement saisissable — nullement achevée ou
“triomphante”, il ne peut y avoir qu’une ecclésiologie en évolution, en
diversification, en mutation et aussi en concertation. Oui, la diversification,
méme confessionnelle, n’exclut nullement la concertation, qu’elle soit inté-
rieure 4 chaque Eglise ou qu’elle soit interconfessionnelle. S’il est permis
de dire que Calvin était un pionnier de la réflexion sur la diversité des cha-
rismes convergeants dans une commune construction ecclésiale, on peut



234 ALEXANDRE GANOCZY

sans doute aussi reconnaitre dans son héritage 'amorce de ce que Lukas
Vischer par exemple appelle la nécessaire “‘conciliarité” de I’Eglise. A cela
aucun théologien éclairé, méme catholique romain, ne saura faire d’objection.

ALEXANDRE GANOCZY.



	L'Église, communauté ou institution? L'héritage ecclésiologique de Calvin

