
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: L'Église, communauté ou institution? L'héritage ecclésiologique de
Calvin

Autor: Ganoczy, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381094

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381094
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION?
L'HÉRITAGE ECCLÉSIOLOGIQUE DE CALVIN*

Quand on parle aujourd'hui d'Eglise, il est impossible de passer sous
silence le mouvement communautaire qui caractérise de plus en plus la

civUisation industrielle dans laquelle nous vivons. Nos contemporains,
sollicités à l'extrême par les collectivités dans lesquelles ils sont obligés de

jouer simultanément plusieurs rôles, aspirent à être enfin eux-mêmes. Ils
cherchent à reprendre souffle à partir de leur sphère personnelle, élargie

tout juste à un groupe de gens qui partagent les mêmes idées. Souvent, ce

groupe prend même le pas sur la famUle. C'est lui qui s'impose comme le

lieu de personnalisation et de repersonnalisation par excellence, comme le

müieu à l'échelle humaine où chacun peut espérer se sentir à l'aise, connu,
accepté, soutenu, porté par les autres. Là, l'échange et la communication
échappent aux schemes et aux contraintes de la collectivité omniprésente :

liberté devient réalité vécue. On a la possibUité de s'exprimer spontanément,
d'essayer sa créativité, d'entrer dans un jeu de responsabUités convergentes.
Enfin, cette communauté à l'échelle humaine permet la fête, la "fête
intime": temps de dépassement de soi et de ses entraves. On émet et on
reçoit : les libertés se communiquent et se stimulent mutueUement.

L'Eglise ressemble-t-elle à un tel mUieu de liberté Se présente-t-elle du

moins comme une confédération de communautés à l'échelle humaine qui
consentent à s'ouvrir les unes sur les autres? Ou voyons-nous en elle plutôt
une société dont la seule force consiste dans la permanence et la solidité de

ses institutions?
L'observateur impartial de notre vie sociale et ecclésiale est bien contraint

à admettre que l'aspiration communautaire n'a pas toujours et chez tous la

priorité. Nombreux sont ceux qui voient la vocation de l'Eglise pour une
bonne part dans le courage de demeurer institutionnelle, institution solide
dans une époque où tout s'effrite, se décompose, renie son passé, perd ses

contours, son profil particulier et finalement son identité. Qui oserait affirmer

que dans un monde institutionnalisé et organisé, du plan local, "cantonal",

jusqu'au plan planétaire, c'est justement l'Eglise qui doive renoncer
à être un système englobant, une société ayant un but clair et précis, se

distinguant de toute autre société et possédant une doctrine, une morale et
des méthodes d'action qu'U n'est pas bon de vouloir réviser sans cesse au

gré des besoins personnels ou des aspirations de groupe

* Conférence prononcée à la Faculté de théologie de Genève le 5 février 1977.



L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 223

A ce point bien précis de ces réflexions préliminaires, je serais tenté
d'introduire aussi le problème confessionnel et, partant, œcuménique. Car
les deux aspirations mentionnées, la communautaire aussi bien que
l'institutionnelle-traditionnelle se heurtent l'une contre l'autre dans bien des

secteurs de nos Eglises. Qui ignorerait que dans beaucoup de communautés
de base chrétiennes les barrières confessionnelles perdent toute signification
et qu'on y pose rarement la question de la fidélité dogmatique. La priorité
du vécu et de la praxis balaie les barrières. On se retrouve dans l'élan de

l'œcuméné anticipée. De l'autre côté, qui ignorerait le drame des pasteurs
et des théologiens qui ne peuvent pas croire que les traditions confessionnelles

aient perdu toute leur importance, que Luther, Zwingli, Calvin, les

théologiens du Concile de Trente et de l'école orthodoxe Slavophile par
exemple soient en tout point et définitivement dépassés, que le christianisme

doive désormais repartir à zéro et se réinventer en déchiffrant seulement

ces fameux signes des temps.
Que ces quelques mots de problématisation suffisent pour esquisser

l'horizon dans lequel je voudrais tenter une relecture de l'ecclésiologie de

Calvin, en l'interrogeant sur l'héritage utile ou inutile qu'elle peut nous
présenter. Cette relecture est motivée par deux considérations. Premièrement

par la pensée que Calvin ne peut pas être indifférent à des chrétiens
de Genève. Même ceux qui l'ignorent ou se croient obligés d'en parler le

moins possible, portent probablement en eux-mêmes, à quelque niveau de

leur conscience, des vestiges de religiosité ou de culture calvinienne.
Secondement: si les recherches que j'ai faites sur les rapports entre Calvin et
Vatican II, plus exactement sur certains points de réforme calvinienne qui
correspondent à des aspects ecclésiologiques mis en valeur par le Concile,
il faut qu'on admette quelque chose comme une contribution posthume
du réformateur français à une conception catholique de l'Eglise, devenue

grâce au Concile en principe à la fois plus biblique et plus moderne. Au
moins ici, on peut parler d'un héritage ecclésiologique de Calvin et de son
effet stimulant ; même si les membres du Concile n'en étaient pas — sauf

exception — conscients.

Quant au contenu de mon exposé, trois points principaux y seront traités:

la question de l'identité ecclésiale, celle du caractère ministériel de

l'Eglise, enfin celle de l'autorité dans l'Eglise.

1. Qu'est-ce que l'Eglise? Quelle est son essence, son identité? En quoi se

distingue-t-elle de toute autre société ou communauté? Y a-t-il une ligne
de frontière claire et distincte au-delà de laquelle la constatation s'impose :

ceci n'est plus Eglise, ce n'est plus l'Eglise chrétienne?



224 ALEXANDRE GANOCZY

Nous savons que de telles questions n'étaient pas pour Calvin des questions

de pure théorie. Elles surgissaient d'un double refus pratique: refus
d'un modèle d'Eglise institutionnalisé à l'extrême auquel s'attachaient les

partisans inconditionnels de la papauté, refus aussi d'une communauté de

purs, d'illuminés et de régénérés qui seule méritait, aux yeux de certains

anabaptistes de l'époque, le nom "Eglise de Dieu" ou "Eglise de l'Esprit
Saint".

C'est dans ce sens que le jeune réformateur parle dans sa réponse au

cardinal Sadolet de "deux sectes"1. La "secte" des papistes s'oppose
violemment à la "secte" des spirituels par le fait qu'elle voit l'identité ecclésiale

dans ses structures hiérarchiques et nullement dans une sorte de

"génération spontanée" de communautés d'enthousiastes. Mais elle s'accorde

avec elle (les extrêmes se touchent dans le même vice : la séparation de la

Parole et de l'Esprit. Les inconditionnels de la papauté s'arrogent le monopole

de posséder et d'administrer l'Esprit par voie de juridiction. C'est au

nom de l'Esprit par exemple que des dogmes infaillibles sont décrétés, et
ce qui est décrété - voilà le vice — ne correspond pas nécessairement à ce

qui est contenu dans la Bible, témoignage pourtant unique pour connaître
la Révélation de Dieu. L'institution ecclésiastique s'érige donc, par son

appel à l'Esprit, en juge de la Parole. Elle se comporte en maîtresse souveraine

de celle-ci au lieu de se mettre à son école.

Quant à l'autre "secte", celle des spirituels, leur enthousiasme les prive
de la patience indispensable pour faire une lecture approfondie, qui soit
aussi une lecture "en Eglise" de l'Ecriture. Leur monde est celui des

révélations privées, des inspirations accordées sans aucun intermédiaire humain
à l'âme isolée. Là encore la Parole se trouve séparée de l'Esprit et soumise,

par là même, à des jugements arbitraires.
Comment réagit Calvin? On pourrait croire qu'il prend, en réformateur

de la "seconde génération", la voie du juste mUieu entre l'extrême droite
romaine et l'extrême gauche spiritualiste. Il n'en est rien. Bien que le

problème posé soit en grande partie pratique (il s'agit en effet de prendre parti),
la réponse de Calvin cherche à dégager un critère théologiquement réfléchi.
Ce critère sera la corrélation entre les deux principes "Parole" et "Esprit"
c'est-à-dire une relation de réciprocité, un conditionnement mutuel. Ce

qu'apporte la Parole à l'identité de l'Eglise, l'Esprit ne peut pas le donner.
C'est la révélation historiquement attestée de la vérité de Dieu pour les

hommes. Inversement, l'action de l'Esprit ne peut pas être assumée par la

Parole écrite : saisir les lecteurs et les auditeurs par l'intérieur, leur inspirer
une compréhension des textes qui soit à la fois correcte, existentiellement

1 "A duabus sectis oppugnantui, quae intei se plurimum videntur habere discrimi-
nis. Quid enim papae simile in specie cum Anabaptistis?" (OS 1,465).



L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 225

efficace et facteur de rassemblement en Eglise. Au contraire, là, où la

Parole et l'Esprit sont en corrélation, il se produit à la fois témoignage
externe et interne de la révélation de Dieu, la lettre de l'Ecriture devient
lettre vivante et la vie insufflée par l'Esprit s'oriente sur ce qui est clairement

attesté. L'Eglise véritable se réalise comme le fruit de cette interaction2.

Voilà pourquoi celle-ci est requise tant pour la prédication que pour
l'administration des sacrements, les deux "notes" classiques de l'identité
ecclésiale selon la tradition de la Réforme3.

Aujourd'hui, le théologien serait tenté de dire que cette pensée
calvinienne ne nous aide vraiment que si elle intègre la réalité de l'exégèse

scientifique, de la lecture historico-critique des témoignages bibliques. Ni
l'Eglise-institution avec son magistère doctrinal, ses directives et ses

encycliques, ni la communauté de base avec sa soif d'intimité, d'expérience
spirituelle et de dialogue ouvert ne peuvent se contenter d'une interprétation

préscientifique, non critique, fondamentaliste, fantaisiste ou harmonisante

de l'Ecriture. Notre situation est autre que celle des réformateurs.
Certes, Calvin a fait beaucoup plus que Luther, pour élaborer une science

exégétique philologiquement solide. En cela, il fut peut-être même un
pionnier de l'évolution ultérieure. Cependant, il ne disposait pas encore
des acquisitions de la critique textuelle, littéraire et historique qui nous

permettent aujourd'hui de savoir plus exactement ce que les différents
auteurs du Nouveau Testament entendaient par exemple par "règne de

Dieu" ou par "Evangile" ou par "Parousie". Des théologiens d'aujourd'hui
ont au contraire à la fois la possibUité et la volonté de passer par la porte
de l'exégèse critique pour cerner la vérité de la Révélation. Car U leur est

concevable que l'Esprit de Dieu veuille se manifester jusque dans des progrès

techniques de sciences bibliques. Mais si l'état spécifiquement moderne
de la recherche dans ce domaine se trouve intégré dans nos essais de réaliser

l'Eglise chrétienne pour notre temps, alors l'interaction calvinienne entre
Parole et Esprit peut nous être d'une réelle utilité.

Mais poussons l'interrogation de l'héritage ecclésiologique de Calvin

plus loin. Il apparaît que le réformateur, dans son désir de définir l'identité
ecclésiale, avait introduit un critère qui risque de nous gêner considérablement.

Il s'agit de la prédestination double, ou — pour employer un langage

plus diplomatique — du dessein d'élection éternel et secret de Dieu. Cette
idée n'est pas une trouvaille de Calvin. Il l'a héritée de Martin Bucer et,
au-delà de lui, des théologiens contestataires du Moyen Age finissant,
comme par exemple Wicleff et Hus. Il serait inutile de ressasser ici tout le

mal que des théologiens catholiques ou même réformés comme Karl Barth

2 Cf. OS 1,466.
3 V. CR 1(1536), Epistola ad Frenciscum KOS 1,31):CR I, c. II (OS 1,91).



226 ALEXANDRE GANOCZY

ont dit de la théorie calvinienne de la réprobation, systématisée et radica-

lisée encore par Théodore de Bèze. Retenons seulement l'intention profonde
de Calvin qui n'était autre que souligner l'initiative indispensable de Dieu

"dans le Christ" pour faire l'Eglise. N'est pas membre d'Eglise qui le veut.

Il faut une invitation, une vocation, un geste d'accueil, en somme la "grâce

prévenante"de Dieu pour que naisse un nouveau membre d'Eglise. L'assemblée

des fils de Dieu n'est possible que par ce geste divin d'élection, d'adoption

et d'insertion qui transforme une foule d'étrangers en une fraternité
de croyants. Ce geste divin est essentiellement christocentrique. Il possède

son point d'insertion historique dans la vie, la mort et la résurrection de

Jésus de Nazareth. Il ne devient donc effectif et efficace que par une foi
dans la signification salutaire de Jésus le Christ. Là, où Dieu accorde avec

son élection la foi dans le Christ, il se crée une communion, mystérieuse
mais réelle, entre le Christ et l'élu. Alors la comparaison du corps, ce

système bio-psychologique, avec ses organes divers et complémentaires, apparaît

comme fondé sur le réel.
La grâce prévenante et la foi dans le Christ sont considérées par Calvin

comme les conditions de toute appartenance à l'Eglise. Devons-nous renier cet

héritage? En substance, certainement pas. Il peut en effet nous préserver de

toute déviation horizontaliste,d\in humanisme facile qui dilue l'essence même
de la foi chrétienne par exemple dans une simple foi dans le bonheur ou l'avenir

de l'homme. La grâce et la foi restent requises pour faire Eglise. Un
"christianisme anonyme" à la Rahner est, sous cet angle de vue, sujet à caution.

Pour notre praxis, cela signifie en gros ceci: l'incroyance tant extérieure

qu'intérieure doit être considérée comme un état de chose à surmonter
dans un discret esprit apostolique ; la foi explicitement confessée dans le

Christ et en lui dans la grâce accueillante de Dieu ne doit pas rester seulement

un vœu platonique de nos communautés de base pour tous les

"sympathisants". La mission est actuelle. En société sécularisée même plus
encore que dans la chrétienté mi-médiévale du temps de Calvin. Je dis cela

dans l'espoir que je ne fais pas trop violence à la doctrine d'élection de

Calvin en tant que criteriologie pour l'appartenance ecclésiale.

A cet aspect de l'identité ecclésiale s'ajoute encore un autre qui a toute
chance de nous paraître plus recevable que la thèse de la prédestination
double. Calvin enseigne en effet substantiellement ceci: l'Eglise véritable
est un lieu de liberté et d'épanouissement progressif. Il est connu que le

réformateur de Genève a accordé bien moins de place que Luther au thème
du sacerdoce commun ou général des fidèles. Ceci est dû sans doute à sa

volonté de ne pas niveler le ministère spécial de la Parole, notamment le

ministère pastoral ou — en ce qui concerne l'Eglise réformée de Pologne —

le ministère episcopal. Bien sûr, la première édition de son "Institution de

la Religion Chrétienne" donne une exégèse polémique de la première épître



L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 227

de Pierre contre le cléricalisme romain. Mais même là il met l'accent beaucoup

plus sur la liberté dont jouissent tous les fidèles d'accéder directement
à Dieu que sur l'égalité quant au droit de conduire la communauté. Une
dizaine d'années plus tard U déclare clairement: "Nul de sain jugement ne fait
tous chrétiens égaux en l'office d'administrer la parole et les sacrements"4.

On le voit : Calvin situe la liberté chrétienne, dont peuvent jouir tous les

membres de l'Eglise, à un niveau fondamental, ce qui ne l'empêche pas de

maintenir la differentiation dans les services qui reviennent spécialement à

chacun. La raison en est — comme nous le verrons tout à l'heure — la place

importante qu'il accorde à l'économie charismatique de l'Eglise. Ici, je veux
seulement souligner encore que la liberté du chrétien n'existe pour Calvin

que comme don de Dieu, comme un effet de l'action libératrice de Dieu, et

que cette action est nécessaire tant que dure le cheminement terrestre du

croyant. Car le danger de retomber en servitude persiste, et U arrive aux
élus de Dieu de chanceler et de chuter5. Son assurance lui vient uniquement

de la promesse formulée par l'apôtre Paul : "Ceux que Dieu a prédestinés,

ils les a aussi appelés; ceux qu'U a appelés, Us les a aussi justifiés ;

ceux qu'U a justifiés, U les a aussi glorifiés" (Rm 8,30). C'est exactement
dans ce sens que l'Eglise se comprend comme lieu de progrès, de libération
progressive. Enfin: là où ce processus atteint un stade avancé, l'esprit
d'observance servile et calculateur disparaît, la loi religieuse cesse de terroriser

ou de paraître comme instance suprême. Les croyants obéissent
directement à Dieu d'un cœur franc et, confiant dans sa magnanimité, osent

- dit Calvin — "lui présenter même leurs ouvrages rudes et à demi faits"6.
Pas de perfectionnisme alors : Dieu accorde à ses élus la franchise d'être
imparfaits.

Lieu de libération et d'épanouissement progressif, l'Eglise doit l'être non
seulement du fait de la grâce divine, mais aussi du fait de la compréhension
mutuelle entre chrétiens. Pour illustrer cela, on ne saurait trouver un exemple

plus typiquement calvinien que le célèbre "iudicium caritatis"7. C'est
le préjugé favorable que chacun doit porter sur son frère. Il doit le considérer

comme son compagnon d'élection jusqu'à la preuve du contraire.
Et cette preuve s'acquiert difficUement, puisque même l'excommunication
d'un frère ne préjuge pas de sa qualité d'élu ou de réprouvé. L'irrécupérable
n'existe pratiquement pas, puisque même l'exclusion temporaire de la

communion garde une finalité médicinale 8.

4 "Nemo sanus Christianos omnes in verbi saciamentorumque administratione
pares facit": Acta Synodi Tiidentinae cum Antidoto 1547 (CO 7,496).

5 "Titubare eigo et fluctuari, cadere etiam possunt.sed non colliduntur"(OS 1,87).
6 Benoit III, 315.
7 OS 1,89.
8 OS 1,90.



228 ALEXANDRE GANOCZY

Notons enfin que Calvin identifie l'Eglise à la communion des saints au

sens biblique du mot et interprète "communion" au sens presque moderne
de "communication" : les bénéficiaires des dons multiformes de l'Esprit
sont appelés à échanger mutuellement leurs biens9. Dans ce domaine il
n'existe pas de propriété privée.

Pour ce qui est de l'accomplissement effectif de ce haut idéal dans

l'Eglise-cité de Genève sous le règne de Calvin, aucun historien objectif n'en
donnera la confirmation sans d'importantes réserves. Mais nous pouvons le

retenir comme un idéal sans doute apte à surmonter la tension actuelle

entre la recherche communautaire et le renouveau institutionnel dans nos

Eglises. Cela nous amène au deuxième thème de cette conférence : le caractère

ministériel de l'Eglise.

2. Comment l'Eglise de Dieu se construit-elle? Comment fonctionne-t-elle?
Comment arrive-t-elle à se maintenir dans une dynamique de conservation

et de progrès?

La situation historique, dans laquelle Jean Calvin s'était posé ces questions

pour la première fois, est bien connue. C'était la situation des cénacles

évangéliques dispersés dans toute la France et persécutés par le pouvoir
établi. C'était la diaspora de petits groupes de fidèles, semblables dans une
certaine mesure à des communautés de base modernes vivant en mUieu

hostile. Eh bien, en pensant à ces cénacles-là, Calvin fut amené à esquisser
une notion - disons — plus qualitative que quantitative de la réalité ecclésiale.

Ici, l'Eglise se construit à partir de la foi et de l'engagement personnels

des fidèles. Elle surgit de ce règne de Dieu qui s'empare des cœurs.
Elle germe pour ainsi dire invisiblement. Seul Dieu voit où naît et croît
son Eglise.

En face de ces cellules de "paupercula ecclesia", de "pauvrette Eglise",
qui, pour être fragmentaires, ne sont pas moins pleinement Eglise de Dieu,
s'étale l'Eglise papale avec son organisation puissante, qui n'est que trop
visible et palpable pour ses sujets ou ses opposants. Cette visibilité ecclésiale

est voyante, tape à l'œil, massivement appuyée sur des forces qui
n'ont souvent rien à faire avec une conviction de foi, don secret de Dieu à

ses élus. Ce qui domine ici, c'est le lourd appareU hiérarchique, un sacerdoce

en partie princier, en partie servile. Cette Eglise-là, si toutefois elle

mérite encore ce nom, s'efforce de se construire et de se conserver à partir
de ce qui est "extérieur".

9 "Credimus item communionem sanctorum, hoc est: in ecclesia catholica electis
omnibus, qui vera Deum fide simul colunt, esse mutuam bonorum omnium commu-
nicationem ac participationem" (OS 1.91).



L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 229

Est-ce à dire que Calvin condamne toute visibilité de l'Eglise et n'en
exalte que l'invisibilité? Sûrement pas! Car lorsque des cénacles évangéliques

de France lui écrivent à Genève pour demander conseU en vue de

leur organisation, Calvin leur donne cette réponse claire: il faut qu'U y ait
parmi vous un "corps d'église établi"10 qui soit en mesure d'élire un
pasteur. Et cette élection est absolument indispensable, pour qu'il y ait un
ministre ayant le pouvoir et la charge de présider à la Cène. Voilà ce qu'on
peut appeler un minimum de structure ou un minimum de "visibilité
ecclésiale". Le ministère pastoral est requis pour qu'un groupe de croyants
accède à une existence ecclésiale plénière, plénière parce que dotée non
seulement d'une prédication régulière, mais aussi d'une vie sacramentaire.

A vrai dire, cette directive de Calvin date d'une époque où U était lui-
même solidement établi à la tête de l'Eglise locale de Genève, organisée
déjà en "centre missionnaire" pour ainsi dire. A cette époque-là Calvin
mettait l'accent, davantage qu'au début, sur l'aspect visible, institutionnel
de l'Eglise. Cependant les textes permettent de dire que le principe institutionnel

en tant que principe ministériel lui était acquis dès ses premiers
essais théologiques. Le terme "police" apparaît très tôt dans son vocabulaire.

Et la raison aussi, pour laquelle toute communauté doit être structurée

selon cette "police": le respect pour la majesté de Dieu, de sa Parole et
de ses dons. Sans ordre, sans un minimum de structure permanente, on
risque de livrer ce qui est sacré à l'arbitraire humain. Qu'on songe seulement
à l'anarchie des spiritualistes u Que tout se fasse décentement et avec bon
ordre dans les communautés: telle est l'avis du réformateur12.

Là cependant une réserve intervient. Les règles, les lois, les ordonnances

qui concrétisent la structure ministérielle indispensable, ne doivent pas être
considérées comme nécessaires au salut. Ce sont des choses relatives. On

peut les modifier au gré des besoins locaux. On doit même les adapter
(Calvin dit: accommoder) aux nécessités d'une communauté déterminée.

Chaque Eglise doit en avoir la liberté °.
Enracinée dans les cœurs croyants, mais structurée selon plus ou moins

de règles stables quoique réformables, ainsi apparaît l'Eglise selon Calvin,
qu'elle soit de dimension réduite ou importante. Cette Eglise mérite d'être

qualifiée de "ministérielle" dans tout son être. Car elle ne se construit pas
seulement par un ministère ou des ministères clairement structurés, mais

elle constitue aussi dans sa totalité une communauté vouée tout entière au

service de Dieu.
10 Ep. N° 1977 du 19 juin 1554 : CO 15,174.
11 Cf. A. GANOCZY: Calvin Théologien de l'Eglise et du Ministère (Unam sanctam

48), Paris, 1964,341 s.
12 Cf. CO 7,791.
13 Commentarius in Ep. I ad Corinthios, c. XI (CO 49,473); cf. Apologia pro

Fallesio: CO 10A.289.



230 ALEXANDRE GANOCZY

Cette double ministérialité de l'Eglise, le réformateur n'hésite pas à y
voir, à la suite des Pères comme Cyprien et Augustin, une maternité mystérieuse.

L'Eglise est mère. Il faut la vénérer comme telle. Et ce serait un acte

mauvais que de vouloir s'en détacher14, comme le font les schismatiques.
Servante de Dieu, l'Eglise-Mère reçoit de Dieu "tout le trésor de sa grâce" ;

Mère des fidèles, elle est encore au service de ses enfants, en leur "dispensant"

ce trésor15. Il est donc nécessaire de demeurer dans son sein, si l'on
ne veut pas perdre toute chance de salut.

Ici encore une réserve typiquement calvinienne intervient. A l'image
maternelle, Calvin ajoute celle de l'épouse selon Ep 5,25, pour insister

sur le fait que l'Eglise, tout en étant moyen de salut et de sanctification, a

besoin elle-même d'être purifiée, redressée, et cela "journellement"16. Elle

est la "semper reformanda". Dans ce contexte, il est intéressant de remarquer

que le réformateur a un sens tellement aigu de tout ce qui est relatif
dans l'Eglise, qu'il passe le thème traditionnel de l'Eglise triomphante
pratiquement sous silence. Malgré son caractère vénérable, quasi maternel,
malgré sa nécessité au salut,l'Eglise est une structure provisoire par rapport
à l'accomplissement céleste. Son être s'identifie avec son service au temps
du cheminement. Elle n'existe qu'en servant et tant qu'elle sert.

Si j'interprète correctement la pensée calvinienne, on est en présence ici
d'une idée chère à l'ecclésiologie moderne : une permanence éternelle ne

revient qu'au règne ou royaume de Dieu, à la basileia eschatologique;
l'Eglise n'en est que le précurseur et le préparateur dans le temps. En tant
que telle, elle est soumise à la critique du Royaume. Elle n'est pas le

Royaume.
Que dire de tout cela eu égard à nos problèmes d'Eglise aujourd'hui?

Certes, nous sommes devenus des esprits trop pragmatiques pour nous laisser

facilement attirer par des images mystiques comme celle de la maternité
ecclésiale. Le thème de service cependant nous est famüier et nous faisons

beaucoup d'efforts pour définir ce que peut être une "Eglise servante".
Dans cette recherche, nous allons même plus loin que le réformateur. Tout
en retenant sa pensée, selon laquelle la construction et la conservation d'une
unité ecclésiale concrète demandent un juste équUibre entre le principe de

liberté et le principe d'ordre, la recherche ecclésiologique contemporaine
dépasse le point de vue calvinien dans deux directions bien précises. D'une
part, on réfléchit sur l'efficacité pour ainsi dire thérapeutique des

microcommunautés, où l'homme harassé de notre société arrive à refaire ses

réserves spirituelles grâce à des échanges personnalisés. Un réseau de services

Resp. ad Sadoleti epistolam: OS 1,466.
A. GANOCZY: Calvin et Vatican II, Paris, 1968, 34.
Ib. 38.



L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 231

mutuels, dans lequel s'insère aussi, le cas échéant, le service très spécial du

pasteur, rend ici possible quelque chose comme l'anticipation du salut dans

l'aide morale et psychique que le groupe apporte à chacun de ses membres
De cette manière, le groupe s'avère "ministériel". Il travaUle à médiatiser
aussi bien un nécessaire équUibre humain que la grâce justifiante de Dieu.

D'autre part, c'est vers les relations entre l'Eglise et le monde que
s'oriente la recherche actuelle, en posant des questions que Calvin ne pouvait

ou ne voulait pas encore poser. Notre société sécularisée est-elle pour
l'Eglise cet "autre soi", cette rude partenaire ou rivale, au contact de

laquelle elle devient ce qu'elle est? L'Eglise est-elle appelée au service de

son environnement séculier? Sa ministérialité doit-elle être provoquée et
stimulée par des problèmes comme par exemple l'inégale répartition des

richesses parmi les peuples ou les limites de la croissance économique?
L'incessante discussion de compétence au sein et autour du ConseU

œcuménique des Eglises montre qu'U existe un problème de la dimension
politique de l'activité ou de la passivité des Eglises. Qu'en dirait Calvin?

3. Mais revenons à l'ecclésiologie du réformateur et abordons notre dernier

sujet: Qui est porteur d'autorité dans l'Eglise?
Pour qui connaît la pensée calvinienne, la réponse est simple. Seul le

Christ possède sur et dans son Eglise l'autorité suprême, la "seigneurie"
absolue: un énoncé dont la pointe polémique contre la suprématie pontificale

n'enlève rien à sa profondeur théologique. Parmi ses fondements
figure en bonne place Ep 4,13 ss. avec son discours sur les rapports entre
le corps et la tête. Calvin souligne avec vigueur que c'est le Christ qui, en

tant que chef céleste de son corps, "donne" toute mission à ses membres

en vue de l'annonce de sa Parole par la prédication et les sacrements. Mais

ses dons ont une grande diversité. Il donne aux uns d'être apôtres, aux
autres d'être prophètes, aux autres d'être évangélistes et aux autres d'être

pasteurs et docteurs. Et Calvin ajoute: "de cette diversité est faite une
unité en l'Eglise, comme en musique, divers tons, étant assemblés, font
une plaisante mélodie"

Gardons cette image et posons la question : Est-ce que tous les sons ont
la même valeur? Y a-t-U parmi eux un certain nombre qui soient à privilégier,

à considérer comme supérieurs aux autres? Et enfin : cette comparaison-là,

que Calvin ajoute à celle des organes dans un corps, justifie-t-elle
une hiérarchie d'autorités dans l'Eglise? Calvin refuse d'entrer dans de

telles considérations. Il ne parle pas d'un échelonnement quelconque des

dons du Christ et, partant, des "offices" qui en découlent. Tout au plus
distingue-t-il entre des ministères extraordinaires, comme l'apostolat et la

17 "... ex ista varietate confici in ecclesia unitatem, sicut varii toni in musica sua-
vem melodiam conficiunt": Ep. Pauli ad Ephesios, c. IV (CO 51,196).



232 ALEXANDRE GANOCZY

prophétie, et des ministères ordinaires, comme le pastorat et le doctorat
qui doivent toujours exister dans une Eglise locale bien constituée.

L'énoncé vers lequel tend tout le raisonnement met la collégialité
fondamentale de tous les ministres en évidence. Cette collégialité peut être

appelée "christocentrique", puisque la coordination des différents porteurs
de dons se fonde directement sur l'unique "prééminence" du Christ. Calvin

recourt ici à un texte de Cyprien qui explicite Ep 4 et déclare : "Il attribue

au Christ seul cet évêché, et en l'administration de celui-ci U assigne à

chacun une portion, voire entière, afin que nul ne s'élève par-dessus les

autres" 18. Et Calvin n'hésite pas à mettre les apôtres sur le même plan que
les pasteurs : l'auteur de l'épître — dit-il — "assujettit tellement (au Christ)
les apôtres et tous pasteurs, qu'Us sont compagnons ensemble", ou, selon le

texte latin, "collegae et socii"19.

Ce principe de collégialité christocentrique, le réformateur ne s'en départira

jamais, pas même dans ses textes, où U envisagera un rétablissement
éventuel de l'épiscopat ou l'admission d'une certaine présidence ministérielle

au sens du service pétrinien. Ses conducteurs de communauté seront

toujours des "primi inter pares", constituant beaucoup plus le centre d'une
structure concentrique que le sommet d'une structure pyramidale. De plus,
il n'y a pas de centre ministériel qui soit inamovible, puisque tout pasteur,
docteur, ancien ou diacre, en cas de manquement grave à sa vocation, peut
être déposé.

D'ailleurs, les quatre ministères que je viens de mentionner semblent
affectés dans leur structure même d'un coefficient de relativité. Calvin s'est

donné beaucoup de peine et a développé pas mal d'ingéniosité herméneutique

(nous parlerions aujourd'hui peut-être même de manipulation des

textes pour déduire de textes d'époque et de provenance aussi différentes

que Ep 4, Tt 1, Rm 12 et la première aux Corinthiens, une institution
ministerielle quadriforme. En cela U suit encore Martin Bucer. Cependant
des calvinologues de la classe de Wilhelm Niesel, de François Wendel et de

Werner Krusche pensent que pour Calvin ce n'est pas le nombre quatre qui
devait être considéré comme de droit divin, mais seulement les fonctions
qu'assurent ces ministères dans une Eglise locale donnée20. Pour confirmer
ce jugement, ces spécialistes de Calvin font intervenir son principe de la

libre adaptation qui préside au choix de la "forme de police" dans une

18 "Paulum quoque sequutus Cyprianus, quae légitima sit ecclesiae monarchia,
bieviter et piaeclare définit. Unus, inquit, est episcopatus, cuius a singulis in solidum
pars tenetur. Episcopatum uni Christo vendicat : in eo administrando partem singulis
assignat, et quidem in solidum, ne quis supra alios se extollat" (CO 51,198).

" "Imo apeite fictitium hunc primatum evertit, quum uni Christo eminentiam tii-
buens, apostolus et pastores univeisos ita illi subiicit, ut intei se collegae sint et socii"
(ibid.).

20 Cf. A. GANOCZY : Calvin Théologien, 299.



L'EGLISE, COMMUNAUTE OU INSTITUTION? 233

Eglise réformée. Ils se réfèrent aussi à l'ouverture relative du réformateur
envers le ministère episcopal. Mais quoi qu'il en soit de la justesse de cette
interprétation, nous pouvons dire que Calvin laissait subsister une certaine
souplesse dans la structuration effective du ministère. Autrement dit, il
avait le sens de ce qu'U appelait lui-même l'opportunité des temps et des

lieux. En cela il se montre bien moderne et ouvre une voie peut-être même

pour notre recherche présente de formes de ministères adaptés aux nécessités

de nos mUieux socioculturels.
Mais ce n'est pas seulement cet esprit de pluralisme et d'ouverture que

je voudrais retenir comme héritage ecclésiologique possible de Calvin. Je

pense que l'idée de l'exercice collégial de l'autorité dans toute communauté
ou Eglise peut nous être également utUe et stimulant. Le collège au cœur
de la communauté. Un groupe de responsables dont la compétence et
l'engagement moral soient à la hauteur de leur responsabilité. Une concentration

de capacités et, par conséquence, d'autorité au service du groupe.
Puis : la constitution de structures ministérielles flexibles à partir du sein

même de la communauté, et ceci plus par élection que par cooptation:
telles sauraient être les conclusions qu'un esprit tant soit peu audacieux

pourrait tirer des prémisses calviniennes.

Certes, une telle démocratisation de l'Eglise au niveau de ses fonctions
institutionnelles ne va pas, ne peut pas aller sans problèmes. Pour n'en
évoquer qu'un seul : il y a celui de l'ordination ou même de la "consécration

à vie" des porteurs d'autorité dans l'Eglise. Quel est le sens de

l'ordination? Que confère-t-elle aux différents ordonnés? Qu'en est-il des

pouvoirs qu'elle confère ou des capacités qu'elle doit présupposer? Là, nous
ne sommes sûrement pas encore au bout de nos peines Consolation
possible : Calvin lui-même a persisté dans la recherche sur ce point jusqu'à la

fin de ses jours.
Je termine ma conférence sur des points d'interrogation, car ce n'est pas

une tâche facile de dégager l'héritage ecclésiologique de Calvin pour nos

Eglises et nos communautés chrétiennes du XXe siècle finissant. Mais cette
difficulté signifie aussi quelque chose de positif: seule une ecclésiologie en
état de perpétuelle fermentation, de recherche, d'autorévision et, en somme,
de réforme correspond vraiment à la condition eschatologique du peuple
de Dieu. Dans l'exacte mesure où l'Eglise est itinérante et — du moins dans

sa partie empirique, sociologiquement saisissable - nullement achevée ou

"triomphante", il ne peut y avoir qu'une ecclésiologie en évolution, en

diversification, en mutation et aussi en concertation. Oui, la diversification,
même confessionnelle, n'exclut nullement la concertation, qu'elle soit
intérieure à chaque Eglise ou qu'elle soit interconfessionnelle. S'il est permis
de dire que Calvin était un pionnier de la réflexion sur la diversité des

charismes convergeants dans une commune construction ecclésiale, on peut



234 ALEXANDRE GANOCZY

sans doute aussi reconnaître dans son héritage l'amorce de ce que Lukas
Vischer par exemple appelle la nécessaire "conciliarité" de l'Eglise. A cela

aucun théologien éclairé, même catholique romain, ne saura faire d'objection.

ALEXANDRE GANOCZY.


	L'Église, communauté ou institution? L'héritage ecclésiologique de Calvin

