Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: Hommage a Martial Gueroult

Autor: Brunner, Fernand / Muller, Philippe
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT *

L’HOMME, I’CEUVRE, LA DOCTRINE

On ne peut évoquer la figure d’un maitre récemment disparu, que 'on a
profondément respecté et aimé, sans une grande émotion.

Au moment ou je I’ai connu, a Paris aprés la guerre, il était déja presque
au faite de sa carriére. Il avait derriére lui, depuis 1929, seize ans d’ensei-
gnement a I’Université de Strasbourg — un temps d’heureuse et d’intense
activité, marqué cependant par la tragédie de 1940 qu’il vécut comme offi-
cier et qui entraina le repli de 'Université de Strasbourg sur Clermont-Fer-
rand. Démobilisé, le professeur avait rejoint la son Université et devait
connaitre avec elle les pires menaces de la Gestapo.

Plus loin derriére lui, c’étaient la grande et longue période de prépara-
tion intellectuelle que la premiére guerre n’avait pas suffi a briser, et ’en-
seignement dans deux lycées de province. Eléve de ’Ecole Normale Supé-
rieure en 1913, Gueroult était agrégé en 1919. Entre-temps, il avait frolé
deux fois la mort: une balle avait ricoché sur son criane et une bande enne-
mie avait massacré a ses cOtés presque tous ses compagnons d’hopital de
campagne. Il n’avait di la vie qu’a la maladresse d’un tireur et a I'interven-
tion in extremis d’un sous-officier. Prisonnier a Ingolstadt et a Placenburg,
Martial Gueroult fut de ceux dont I’énergie était assez grande pour substi-
tuer a 'inaction du prisonnier le labeur de I’étudiant et déja du savant.

Et puis, plus loin encore, se dessinaient sa jeunesse et son enfance au
Havre, ou philosophie et musique se partageaient déja ses faveurs, époque
ancienne et premiére sur laquelle tout s’était construit, grace au talent et a
la volonté de I’enfant et grice au courage et a la confiance de sa mére,
devenue veuve quand son fils avait quatorze ans.

Le professeur dont je suivais les cours a la Sorbonne en 1945 était agé
de 54 ans. Son expérience de la vie et de la pensée lui donnait une autorité
devant laquelle nous nous inclinions tous naturellement. Sans compromis-

* Organisée par la Faculté des Lettres de I'Université de Neuchatel et par le
Groupe neuchatelois de la Société romande de philosophie, une séance d’hommage a
Martial Gueroult a eu lieu a I’Université de Neuchdtel le 23 février 1977, en présence
de Mme N. de Leiris, fille ainée de Martial Gueroult, de M. Gilles de Leiris et de M. le
Conseiller culturel prés I’Ambassade de France a Berne.



178 FERNAND BRUNNER

sion d’aucune sorte, son enseignement avait la rigueur et 1’audace d’une
sorte de mathématique supérieure dont les structures logiques auraient
enserré les intéréts les plus élevés de ’humanité: le savoir sur elle-méme, le
savoir sur le monde et sur Dieu.

Au Collége de France, ou il avait été élu en 1951, jassistai a I’élabora-
tion de son Malebranche. Ses cours €taient 1a plus dépouillés encore qu’a la
Sorbonne, car il n’avait pas d’étudiants a former: il lui suffisait de penser
devant nous. Du texte, soigneusement écrit qu’il lisait, il se détachait par-
fois, comme emporté par le souffle de I'idée, et, la téte relevée, il parlait
aussi parfaitement qu’il avait écrit, explorant dans les hauteurs du plafond
de la salle 8 le réseau des nécessités intelligibles, comme si son esprit était
en contact avec un domaine idéal, invisible pour nous.

La force intellectuelle était un des traits les plus marquants de sa per-
sonnalité. La présence a son esprit des grandes doctrines philosophiques,
saisies 4 la fois dans I’essentiel et dans le détail, était surprenante. Le pou-
voir qu’il avait de faire surgir les connexions internes d’une structure,
jusqu’a compléter — et non seulement faire connaitre — le systeme d’un
auteur, était plus étonnant encore.

Cette force de lintelligence allait de pair avec la force du caractére.
Martial Gueroult était volontaire, combatif, entier; il était généreux, mais
encore capable de condamner sans appel.

La raison intemporelle qu’il servait passionnément n’avait que I’appa-
rence de I’abstraction. Dans I’allocution qu’il prononga le 14 juin 1958 a
I'occasion de la remise d’épée, Jean Hyppolite disait heureusement: “Je
sais bien que pour vous la structure de la pensée est en droit indépendante
des vicissitudes de I’existence; pourtant ’ldée, comme dans la perception
pure de Malebranche, touche ’dme vivante, et le philosophe en vous n’est
pas sans rejoindre par quelques cotés le musicien qui fut le camarade de
classe de Honegger.”” Oui, c’est bien cela: I’idée se pensait en lui dans une
sorte d’autonomie radicale, mais aussi elle se disait et se vivait avec I’ame
tout entiére. C’est ce qui fait que ce cérébral était un sensible et que ce
tempérament austére était aussi un caractére enjoué.

En 1957, il fut élu membre de 1’Académie des sciences morales et poli-
tiques. En 1963 et 1968, des sociétés savantes, en Belgique et en Allema-
gne, se l’attachérent. L’Université de Neuchatel avait le privilége de le
compter parmi ses docteurs honoris causa depuis 1957, et maintes fois
Martial Gueroult revint dans cette Université qu’il aimait, pour y pronon-
cer, comme il faisait volontiers ailleurs en Suisse, une conférence si dense
qu’un pan entier de sa recherche vigoureuse et profonde s’y révélait.

Martial Gueroult nous a quittés le 13 aott 1976, aprés une longue mala-
die qui avait brisé son action et assombri ses derniers mois, mais n’avait
rien enlevé a sa lucidité.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 1,19

Son ceuvre est interrompue. Mais quelle est I’ceuvre qui soit achevée?
Ou plutot quelle est I’ceuvre authentique qui ne soit achevée, c’est-a-dire
qui ne soit parvenue a délivrer son message en toute clarté? Or, Martial
Gueroult a illustré par d’admirables ouvrages sa recherche et sa méthode et
il a formulé ses conceptions sur I’histoire de la philosophie et sur la philo-
sophie avec toute la netteté souhaitable.

Ses travaux publiés portent sur la philosophie de Platon et sur la philo-
sophie moderne a partir de Descartes. C’est a cette derniére surtout qu’il a
consacré ses efforts, ses auteurs de prédilection étant Descartes, Malebran-
che, Spinoza, Leibniz, Kant et Fichte. Sur tous les penseurs qu’il aborde,
sa contribution est de premiére importance. Par exemple, son Descartes
selon lordre des raisons, 1953, deux volumes, souvrant sur une préface polé-
mique — ton qui est rare chez lui —, suit les Méditations métaphysiques en
dégageant le cheminement de la démonstration du simple au complexe,
révéle ce que l'ordre exige — certaines piéces de la doctrine se placant
nécessairement avant d’autres, par exemple la preuve a posteriori de I'exis-
tence de Dieu avant la preuve a priori, ce qu’on n’avait pas su voir —, et
conduit jusqu’a l’intrication finale des raisons, I'image suggérée par cette
reconstitution du cartésianisme étant moins celle d’un fil que celle d’un
tissu. Les deux volumes sur Malebranche, qui datent de 1955 et 1959,
appliquent la méme méthode d’analyse structurale et mettent en lumiére
les difficultés internes de la doctrine, ses impasses, ses inachévements, mais
aussi ses efforts de cohérence; paradoxalement, cette analyse logique et
intemporelle manifeste I’évolution du systéme, la maniére dont il se forme
et se reforme a la recherche de son équilibre. La encore apparaissent des
faits de pensée auxquels on n’avait pas prété attention jusqu’ici.

Citons encore les deux volumes sur la philosophie de Fichte et les deux
volumes consacrés a Spinoza. Ces ouvrages constituent les premiers et les
derniers livres de Martial Gueroult, parfaitement fidéle 4 lui-méme. Du
Spinoza, je dirai que j’ai été témoin de la longue méditation et du labeur
immense qu’il a exigés. Son auteur m’a confessé qu’il n’avait jamais ren-
contré de philosophie aussi difficile que celle-la. Certes, on peut réagir face
a Spinoza spontanément et sur I’heure de cent fagons et se parer ainsi sans
frais de quelques rayons de ce soleil. Mais s’interroger sur la raison d’étre
de chaque proposition de I’Ethique, que dis-je? de chaque mot de chaque
proposition, sur la place de chacune dans I’ensemble et sur son rapport a
toutes les autres, sur le systéme considéré non seulement dans sa plénitude
statique, mais encore dans sa genése rationnelle, c’est un effort devant
lequel jusqu’ici tous les savants avaient reculé. La difficulté a vaincre était
si grande et le scrupule de I’auteur si difficile a contenter que, ayant rédigé
le tome II et se croyant au bout de son effort, Gueroult se vit tout & coup
devant la nécessité de reprendre son ouvrage en sous-ceuvre et il eut le



180 FERNAND BRUNNER

courage de récrire une seconde fois d’un bout a I’autre les 650 pages de ce
volume.

Quand on saura que ses grands livres sont accompagnés le plus souvent
d’une série d’articles dont chacun répond au méme projet d’intelligence
lucide et désintéressée; quand on saura que 'on doit a Gueroult des tra-
vaux sur nombre d’autres auteurs, sur Pascal, Berkeley, Adam Smith, Salo-
mon Maimon, Hegel, Schelling, Dilthey, Bergson, etc.; quand on saura
enfin que Martial Gueroult est I'auteur d’études importantes sur ’histoire
de la philosophie en général et sur la philosophie de 'histoire de la philoso-
phie, on aura une meilleure idée de I'oeuvre de 'auteur a qui nous rendons
hommage®.

Quoique cette oeuvre soit compléte au sens que nous avons dit, il faut
bien signaler que Gueroult avait en projet, et méme en préparation et par-
fois en achévement, quantité d’autres travaux. Il y a une vingtaine d’années,
il annongait comme en préparation un livre sur I’Analyse et la Métaphysi-
que de Leibniz, dont il disait avoir publié quelques extraits. Il annongait
aussi deux volumes sur Kant: I) Recherches sur les structures de la Critique
de la Raison pure, et II) Recherches sur I’évolution de la philosophie pra-
tique kantienne de la Critique de la Raison pure au Fondement de la Méta-
physique des Moeurs. 1l disait encore en achévement quatre volumes inti-
tulés Philosophie et histoire de la philosophie, dont il donnait le plan, la
deuxiéme partie (volume 4) étant une ‘“‘philosophie des rapports de la phi-
losophie et de son passé”. Etait-ce 13 la Dianoématique dont il avait rédigé
le texte en 1936 déja et a laquelle il renvoyait en 1952, par exemple, dans

! Nombre d’articles de Martial Gueroult ont été réunis dans: Etudes sur Descartes,
Spinoza, Malebranche et Leibniz, Hildesheim, New York, Olms, 1970; Etudes sur
Fichte, Paris, Aubier, 1974. Sur l'histoire de la philosophie en général et sur la philo-
sophie de 'histoire de la philosophie, on consultera en particulier: Emile Bréhier,
Revue de métaphysique et de morale, janvier 1952; Emile Bréhier, sa vie, sa doctrine,
son oeuvre, Revista Bras. de Filos., Sao Paulo, 1952; Léon Brunschvicg et ['histoire de
la philosophie, Conférences a la Société francaise de philosophie, Bulletin de la
Société, 1954; Deux histoires de la philosophie, Revue philosophique, Paris, 1954;
Histoire et technologie des systémes philosophiques (legon inaugurale), éd. du
College de France, Paris, 1951; Philosophie de I'histoire de la philosophie: la voie de
l'objectivité esthétique, Mélanges Souriau, Paris, 1952; Le probléme de la légitimité
de [l'histoire de la philosophie, Archivio di studi filosofici, Rome, 1954 (repris dans
La philosophie de I'histoire de la philosophie, ouvrage collectif, Rome, Paris, 1956);
Filosofia e storia della filosofia, Studi filosofici, Universita di Genova, 1957; Logique
et architectonique des philosophies, Encyclopédie frangaise, t. X1X, 1957; Logique,
argumentation, et histoire de la philosophie chez Aristote, Logique et Analyse,
Nouvelle série, décembre 1963 (La théorie de l'argumentation, perspectives et appli-
cations); Renouvier et I'histoire de la philosophie, Revue de théologie et de philoso-
phie, 1967, VI; La discorde de la philosophie avec son passé, Atti dell’associazione
filosofica ligure, Milan; The history of philosophy as a philosophical problem, The
Monist, octobre 1969, vol. 53, No 4; La méthode en histoire de la philosophie, dans
Philosophie et méthode, Id. de I'Université de Bruxelles, 1974.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 181

les Mélanges Etienne Souriau, p. 110, en note? Cette importante produc-
tion n’a pas vu le jour et j’ignore quelles dispositions il a prises a ce sujet.
Oserais-je exprimer le veeu qu’une partie au moins de ces textes soit
publiés bientot?

Parler maintenant de la doctrine de Martial Gueroult, ce devrait étre
passer en revue I’enseignement original du maitre sur chacune des philoso-
phies qu’il a étudiées. Nous ne pouvons le faire ici. Nous retiendrons plutét
la doctrine que Martial Gueroult a professée sur la méthode en histoire de
la philosophie et sur la nature de la philosophie.

Comme il m’avouait un jour qu’il regrettait le tour polémique qu’il avait
donné au début de son livre sur Descartes, je lui répondis que ce passage
exceptionnel contribuait heureusement a la clarté de sa pensée. C’est donc
vers ce texte que je me tournerai pour trouver les formules, au demeurant
parfaitement objectives, dans lesquelles s’exprime sa méthode d’historien.
Chacun sait que cette préface est née — comme I'ouvrage entier qui la
suit — d’une colére éprouvée au cours d’une soutenance de thése mémora-
ble.

De fagon significative, elle commence par une citation de Victor Delbos
— a la mémoire de qui le Fichte était dédié et que Gueroult considérait
comme le meilleur historien de la génération précédente: ““Se défier de ces
jeux de réflexion qui, sous prétexte de découvrir la signification profonde
d’une philosophie, commencent par en négliger la signification exacte.”
Ce principe posé, Gueroult trouve sous sa plume irritée des expressions
heureuses: ““On satisfait alors (en suivant la voie de la “profondeur” plutét
que celle de I’exactitude) a une imagination vive et impatiente qui, plutot
que de s’empiéger dans les mailles étroites d’un texte, trouve en celui-ci
I'occasion de prendre librement son vol, quitte 4 revenir de temps en
temps se percher sur des références piquées au bas des pages. Ces généreu-
ses effusions, qui procédent par illuminations plutdt que par stricte ana-
lyse, peuvent sans doute rencontrer ¢i et 1a quelque vérité, mais comme
par une heureuse fortune, tel un papillon de nuit qui vient heurter par
hasard le globe lumineux autour duquel il tourne. Si elles peuvent procurer
le sentiment de “comprendre”, c’est au profit d’une doctrine romancée ol
le roman impose 4 la doctrine des perspectives et un climat étrangers.” Plus
loin, I’auteur rappelle “a I'authentique, au texte et a ses enchainements
rigoureux, a ses précises et ingrates obscurités” et mentionne sur le ton de
Iironie ceux qui voient dans cette invitation a I’exactitude “une imperti-
nence, un défi a 'esprit, qui, comme chacun sait, n’est jamais tellement lui-



182 FERNAND BRUNNER

méme que lorsqu’il contredit la lettre””. Comme on le voit, le penseur, en
Gueroult, se double d’un écrivain a la plume alerte.

La suite est précieuse aussi pour nous. Gueroult nous apprend que, pour
expliquer un texte, I’historien dispose de deux techniques: la critique pro-
prement dite et ’analyse des structures. La critique concerne le probléme
des sources, celui des variations, des évolutions, etc. Elle est représentée, a
propos de Descartes, par les travaux de Gilson, Gouhier, Laporte, en parti-
culier. “Au contraire, I’analyse des structures a été assez peu tentée, écrit
Gueroult. L. Brunschvicg s’y est parfois employé avec la force d’esprit que
’on sait. Mais son point de vue, commandé par I’apologie de I’intelligence
et de la science mathématiciennes, reste extrinséque. Il s’agit moins pour
lui de mettre 4 nu les structures démonstratives et architectoniques de
I'oeuvre que de dissocier, comme par un réactif chimique, deux éléments
incompatibles et hostiles: ’archaique et le vivant, de faire le départ entre
le bon grain de la pensée moderne, scientifique et créatrice, et I'ivraie de
concepts morts, héritage du grammatical, bref d’opposer le Descartes idéal
au Descartes réel.”

La méthode de Gueroult est donc aux antipodes de la critique, de I’ana-
lyse partisane et de la doxographie. Elle consiste a dégager les structures
probatoires par lesquelles un monument philosophique se constitue en se
distinguant par la de la fable, du poéme, de I’élévation spirituelle, de la
théorie scientifique générale, des opinions métaphysiques. Car la philoso-
phie est en son essence ‘“‘conspiration organique de concepts”.

En concevant ainsi sa recherche, Gueroult était un précurseur du struc-
turalisme contemporain et il a été reconnu comme tel par des auteurs inat-
tendus comme Althusser. Un critique lui a reproché d’étudier les philoso-
phies comme un naturaliste observe les calcaires ou les protozoaires. Cette
image de lui-méme ’amusait, parce qu’il s’y reconnaissait: elle constituait
un hommage a sa volonté d’objectivité et indiquait a propos sa répulsion
pour les facilités de la compréhension existentialiste ou herméneutique.
Mais le reproche ne laissait pas d’étre réducteur, parce qu’on oubliait que
I'idée “touche I’dme vivante” et que I'oeuvre sévére de I’historien s’inscrit
dans une théorie générale du philosophéme qu’il nous faut préciser main-
tenant.

Nous nous servirons successivement pour cela de ’article des Mélanges
Souriau (1952), du texte magistral paru dans I’Encyclopédie frangaise
(1957) et de cette Dianoématique de date antérieure dont je ne dévoilerai
pas le contenu plus qu’il ne convient. La matiére est si riche que la présen-
tation que je vais en faire ne sera qu’indicative.

La discussion que Martial Gueroult institue de la doctrine de Souriau

met en lumiére une grande rencontre et un grand désaccord. La rencontre
réside dans I’idée. commune aux deux auteurs, que la philosophie n’est pas



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 183

I'imitation d’un réel par rapport auquel elle ne serait que réalité seconde,
et qu’elle n’est pas davantage ’expression d’une intuition au-dessous de
laquelle elle ne pourrait manquer de rester: dans les deux cas, la philoso-
phie ne serait qu’un reflet; au contraire, la philosophie conduit le réel a son
stade de détermination le plus élevé, de sorte que la réalité réside finale-
ment dans les oeuvres philosophiques elles-mémes.

Et voici le grand désaccord: en présentant la philosophie comme instau-
ratrice de réalité, Souriau assimile la philosophie a I’art, thése que Gueroult
considére comme insoutenable, du moins sous cette forme simple. En
effet, la philosophie, comme la science, et contrairement a I’art tel que le
décrit Souriau, vise a 1’établissement d’un jugement vrai sur les choses; elle
se demande ce qu’est la réalité et cherche a fonder rationnellement sa
réponse; la philosophie aspire a la validité scientifique. Mais & un moment
donné, enseigne Gueroult, la philosophie excéde le processus de I’enquéte
scientifique et finit par s’établir, par le moyen des démarches rationnelles,
dans une oeuvre qui, comme l'art, a sa fin en elle-méme. Sa vérité ne se
mesure plus a une aune étrangére; la philosophie se constitue ‘““‘dans une
vérité intrinséque qui absorbe en elle le rapport extrinséque de la représen-
tation de la chose” (p. 109). En visant une théorie vraie, le philosophe
atteint indirectement et secondairement une oeuvre dont la vérité réside en
elle-méme. Et Gueroult d’exprimer sa pensée dans cette formule serrée:
“Tournées entiérement vers la vérité des jugements, les philosophies
n’aboutissent a la vérité intrinséque qu’en poussant a I’extréme le jugement
sur le réel. Elles sont amenées en effet par 1a a mettre en question le réel,
et a rechercher sa place en déterminant sa vraie nature. Elles opérent alors
sous la contrainte de I’exigence scientifique relative a la détermination
d’un jugement vrai sur la réalité le passage a la détermination de la vérité
intrinséque par la mise en évidence et la position de la vraie réalité”
(p.112).

L’article de I’Encyclopédie décrit cette idée de la philosophie avec une
netteté cristalline. Il fait apparaitre I’originalité de la philosophie par rap-
port a la science et par rapport a ’art, comme son affinité avec I'une et
avec lautre, et insiste sur la nature et le role de ’élément logique en toute
philosophie. Cet élément assume, lisons-nous, non pas une fonction de tra-
duction d’un paysage mental, mais “une fonction de validation et méme de
constitution”. Et plus loin: “La validité logique de chaque systéme assume
en effet celui-ci comme étant en soi et par soi, c’est-ad-dire comme indépen-
dant des conditions contingentes par lesquelles il a été mis au jour. Une
validité logique ne commence pas en effet dans le temps. Sa révélation
seule tombe en lui. Sitét qu’elle y apparait, elle se manifeste comme
intemporelle par nature. Ainsi toute philosophie est Idée éternelle...”
(19.24.16).



184 FERNAND BRUNNLR

Voila une grande conception des philosophies! L’attention portée a la
structure des systémes, qui leur donne leur validité intemporelle, aurait pu
conduire Martial Gueroult a poser 'existence d’une logique de la philoso-
phie et 4 tenter une classification rationnelle des systémes. Mais son res-
pect des faits I’a conduit d reconnaitre ce qu’il appelle “la confusion fon-
damentale qui affecte 'idée d’une logique de toute philosophie”. Car
I’observation enseigne que chaque philosophie se présente comme étant
toute la science et qu’il y a autant de logiques de la philosophie qu’il y a de
philosophies.

Le méme respect des faits a enseigné a Martial Gueroult que les proces-
sus rationnels qui constituent les philosophies ne se développent pas dans
I’homogéne, car les philosophies concernent des themes, des régions, des
ordres divers. A la logique pure s’ajoute donc, en chaque systéme, I’archi-
tectonique qui, par ses procédés propres — la symétrie, I’analogie, etc. —
permet de coordonner cette diversité dans une structure unifiante spéci-
fique.

L’idée de la philosophie que le texte de ’Encyclopédie définit avec tant
de streté et de brio a son origine dans la Dianoématique inédite — mot
bien choisi, puisque avec son suffixe -ma il indique la relation a I’ceuvre ou
au résultat du raisonnement. Son auteur y prend le contre-pied de I’hégé-
lianisme: au lieu de partir du systéme pour aller a I’histoire, il part des phi-
losophies données dans lhistoire pour construire le systéme. Gueroult
reproche & Hegel d’avoir congu le systéme de I’Esprit avant de considérer
ce que la philosophie est en fait dans I’expérience de ’histoire. Et de méme
que Kant, constatant le fait de la science, projette de le fonder en droit, de
méme Gueroult prend acte du fait des philosophies données dans I’histoire
pour s’interroger sur les conditions de possibilité de leurs jugements théti-
ques de réalité. Voici comment, vers la fin de 'ouvrage, il définit la tiche:
“L’idée d’une attitude scientifique a ’égard de la métaphysique considérée
objectivement dans I'histoire, jointe a I'idée d’une science possible des con-
ditions de possibilité de la réalité des métaphysiques dans I’histoire, est
I’idée d’une diganoématique.”

L’ouvrage est une déduction serrée de ces conditions de possibilité.
Limitons-nous aux observations suivantes. Le postulat réaliste vulgaire, qui
fait de la philosophie une image non réelle du réel, est écarté d’abord. La
philosophie apparait alors dans sa fonction productrice de réalité. La chose
a expliquer — ce qu’on appelle d’ordinaire la réalité — est obscure et pro-
blématique : c’est au terme de I’explication que la réalité se trouve la ou
nous la rencontrons comme matiére, idée, raison, vouloir, etc., selon ce
que le philosophe aura établi rationnellement qu’elle est, car toute philoso-
phie, méme celle qui condamne la raison, le fait par des arguments qu’elle
juge rationnellement valables.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 185

Parmi les conditions de possibilité des philosophies telles qu’il les
congoit, Gueroult pose un réel commun, entiérement indéterminé, que
chaque génie philosophique améne, 4 sa maniére, a la détermination. Ce
réel commun réside lui-méme a l'intérieur de la pensée et se situe au-des-
sous des philosophies et non au-dessus d’elles, comme ce serait le cas dans
le néo-platonisme, puisque la réalité proprement dite est dans la construc-
tion philosophique achevée.

Toute attentive qu’elle soit a I’essence logique des philosophies, la Dia-
noématique a le mérite de mettre en lumiére aussi bien le moment
d’option, de liberté, de valeur, qu’enveloppe toute philosophie. Justice est
rendue a cet aspect de I’expérience, qui n’absorbe pas la philosophie tout
entiére, car une fois prise la décision de valeur, les processus logiques s’im-
posent et conduisent a I’édification du systeme qui se révéle comme valant
en soi et par soi.

Par la méthode qu’il applique d 1’étude des philosophies, Martial Gue-
roult, nous l'avons vu, est un précurseur du structuralisme. Il faut dire
maintenant que, par sa réflexion sur la nature de la philosophie, il devance
les efforts de métaphilosophie qui se développent aujourd’hui. Mais a la
différence des métaphilosophies qui réduisent la philosophie a autre chose
qu’elle-méme, il congoit une philosophie des philosophies qui légitime
toute philosophie possible et qui, se rangeant elle-méme parmi les philoso-
phies, se reconnait comme une philosophie des philosophies parmi toutes
les philosophies des philosophies qu’inventera le génie humain. On ne peut
rencontrer ce projet sans étre frappé de sa grandeur.

L’ouvrage dont je n’ai fait qu’évoquer le contenu de fagon extrémement
sommaire, Gueroult 1’a gardé quarante ans devant lui sans se décider a le
publier. Par scrupule, par modestie. Je me permets de le regretter, car on y
trouve la pleine justification de son effort d’historien et une authentique
réflexion de philosophe. Quoi qu’il en soit, par les travaux qu’il a publiés
sur les grandes philosophies, sur 'histoire de la philosophie et sur la philo-
sophie elle-méme, Martial Gueroult se présente comme I’historien de la
philosophie le plus puissant et le plus original de la France contemporaine,
et son nom restera présent dans I’histoire de la pensée du XXe siécle.

FERNAND BRUNNER



186 PHILIPPE MULLER

I
FICHTE TRIPLE OU UN?

Certaines théses francaises, en apparence de stricte discipline historique,
contribuent en réalité a faire I’histoire dont elles rendent compte. C’est
éminemment le cas de celle que M. Gueroult a rédigée dans les années vingt
sur Fichte. Elle s’est inscrite dans une ambiance intellectuelle qu’elle pre-
nait proprement a contre-courant, et elle a ouvert une nouvelle période
dans I’étude de I'idéalisme allemand qui lui doit des impulsions majeures.

Si I’on en juge par la teneur des études universitaires de I’entre-deux-
guerres, par la nature des thémes philosophiques discutés, par la personne
des philosophes dont les oeuvres marquent ce temps-la, la philosophie des
sciences, version francaise du néo-kantisme, tenait pratiquement la scéne
entiére. Philosophes et savants constituaient une sainte alliance de la pen-
sée, et reléguaient dans les marges les méditations qui ne portaient pas sur
I’approche scientifique du réel. C’est dans cette perspective que I’histoire
de la pensée s’inscrivait, comme en témoigne bien la place ambigué que
Léon Brunschvicg concéde a I'idéalisme allemand: “Fichte préconise une
méthode philosophique de construction ou s’étale un dédain complet de
I'expérience... Cette conception, que Fichte développe complaisamment
en 1801, tend a faire de la réflexion kantienne une simple étape intermé-
diaire qu’il faudrait franchir, pour reprendre, sur de nouvelles bases... la
tiche de la déduction métaphysique. De ce point de vue, on ne peut
contester que Schelling et Hegel se soient autorisés a juste titre de Fichte
pour professer une philosophie de la nature qui se tiendra au-dessus et a
I’écart de la réalité des faits particuliers... L’obsession du dernier philoso-
phe, celui avant lequel il y avait une histoire et apres lequel il n’y en a plus,
comme dira Marx, hante désormais les penseurs de I’Allemagne; leurs fan-
taisies les plus déconcertantes, ils les développeront avec le ton assuré d’un
oracle”!.

A la lumiére de cet avatar du positivisme éternel, un pan de la tradition
philosophique disparaissait, de méme qu’une partie de sa problématique.
On passait de Descartes a Leibniz, avec un crochet respectueux et attristé
en direction de Spinoza, on arrivait enfin a Kant, on s’y installait, et on
sautait de lui en pleine positivité dans les discussions sur les fondements de
la logique ou des mathématiques, sur la nature de ’espace/temps, et sur les

' Léon BRUNSCHVICG: Le progrés de la conscience dans la philosophie occiden-
tale, Alcan, Paris, 1927, p. 380-381.



HOMMAGL A MARTIAL GUEROULT 187

incidences de la relativité pour les catégories de la connaissance. L’idéa-
lisme allemand ne figurait dans ce ‘progrés de conscience’ que comme
repoussoir. Husserl dira Hegel plus incompréhensible que les Upanishads,
Fichte ne subsistait que par ses Discours a la Nation allemande, Schelling
avait sombré corps et biens.

Il faut restituer ce contexte-la pour comprendre I'importance du pre-
mier grand travail de M. Gueroult, dont la nouveauté et la profondeur ne
purent immédiatement ressortir. C’est avec le temps qu’on a découvert en
lui I'un des renouvellements les plus significatifs, non seulement de ’appro-
che des systémes, mais de la pensée contemporaine désormais attentive a
ses enracinements dans la postérité de Kant plutot que dans la seule pre-
miére Critique.

Certes, un faible courant continuait de couler a I’écart du fleuve scien-
tiste, et qui alimentait les études allemandes. Kuno Fischer avait consacré
un fort volume de son Histoire de la philosophie récente a Fichte, Lask en
avait redécouvert 'importance pour une Logique de la philosophie, Medi-
cus a Zurich entreprenait le travail de sa vie en rééditant plus correctement
les oeuvres maitresses, des théses défrichaient certains aspects du systéme.
L’une d’elles, en 1904 déja (F. A. Schmid), posait le probléme de I’évolu-
tion interne de la doctrine. Mais, encore une fois, ces publications restaient
marginales, régionales, loin de I’actualité scientifique ou philosophique,
hors du foyer de I’attention.

On ramassera I’apport de ces études antérieures a la thése de M. Gue-
roult dans la monographie qu’un autre grand défricheur de la pensée alle-
mande, Heimsoeth, consacrait 4 Fichte en 1923. Il n’était pas superflu,
en ce temps-la, de commencer par des renvois biographiques étendus, qui
prennent le quart du volume. S’installant dans 'oeuvre, on la présentait
d’un seul tenant, partant du probléme, du point de vue et du principe,
dégageant la démarche, développant ensuite la structure de la conscience
pour passer a la morale, enchainer par la théorie du droit et de I’Etat (au
rebours de la succession interne au systéme) et conclure par deux chapitres
sur la doctrine religieuse et sur I’Absolu. Dans une note, Heimsoeth prend
succinctement position a ’égard des variations que I’on avait cru discerner
dans 1’évolution de Fichte: “Vers 1800, la pensée de Fichte s’élabore a
nouveau, sur de nouveaux frais, a4 partir des problémes ultimes de la systé-
matisation, ceux de la philosophie de la religion qui venaient de prendre
quelque actualité. L’arriére-fond métaphysique du systéme, ainsi que cer-
taines conséquences pour ’ordonnancement de la vie spirituelle, apparais-
sent maintenant en pleine lumiére. Dés lors, le travail que fait Fichte pour
formuler la Doctrine de la Science s’articule en deux grandes périodes.
Dans quelle mesure une mutation s’est produite dans la pensée de Fichte
au cours de cette seconde période, voila qui fait ’objet d’une controverse



188 PHILIPPE MULLER

qui n’est pas encore achevée, alors méme qu’elle tend actuellement plutot
a conclure a ’'unité sous-jacente du systéme”?.

Cette hésitation sur la réalité d’une évolution, rendue plausible par les
modifications profondes dans 'expression, mais effectivement niée par
Fichte lui-méme, était inévitable tant qu’on en restait aux approches tra-
ditionnelles des systémes, attentives plus au résultat ou au contenu qu’a
Particulation interne de ’argumentation et a la précision de la conceptua-
lisation.

C’est sur ce point-la que 'apport de M. Gueroult va marquer, non seule-
ment les études fichtéennes, mais le renouveau général de I’idéalisme alle-
mand, I’étude de ses antécédents et de ses contextes, voire, plus largement
encore, comme 1’a montré F. Brunner, l’histoire de la philosophie. Dans
une remarque terminale, M. Gueroult® distingue ‘le métaphysicien’ et
“historien’, le premier s’attachant au résultat qui semble justifier le proces
dynamique, le second s’arrétant aux consécutions. Chez lui, les deux
s’'unissent inséparablement. L’historien ne travaille plus qu’a partir des
reconstitutions structurelles que lui fournit le métaphysicien. Une pensée
vivante se déploie dans le temps parce qu’a chaque instant de sa vie, elle se
pose des questions qu’elle transforme, par la conceptualisation, en proble-
mes, qu’elle aboutit ainsi a des constructions intellectuelles qui se fournis-
sent a elless-mémes les conditions de leur intelligibilité, et que ces construc-
tions, dans la mesure méme ou elles sont rigoureuses et épurées, révélent
des failles ou des contradictions intérieures qu’il va s’agir de pallier par un
renouveau d’efforts.

La Doctrine de la Science, chez Fichte, s’articule dés lors en trois struc-
tures fortes qui s’engendrent 1’'une ’autre selon une nécessité dialectique a
laquelle Fichte ne pouvait échapper.

La premiére Doctrine de la Science va de la formulation initiale que
Fichte apporte avec lui pour ses premiers cours de Iéna, jusqu’a la publi-
cation des Fondements du droit naturel et de la Doctrine des moeurs.
Fichte y détaille 'intuition centrale qu’il eut, un soir d’hiver, auprés d’un
poéle, et quévoque H. Steffens dans ses Souvenirs (cités dans la nouvelle
édition des Qeuvres®): “Je me souviens comment Fichte nous raconta, dans
un cercle étroit d’intimes, le surgissement de sa philosophie, et comment
I'idée originelle de cette philosophie le surprit lui-méme soudainement et le
saisit tout entier. Depuis longtemps flottait devant ses yeux la certitude

? Heinz HEIMSOETH: Fichte, Vg. E. Reinhardt, Munich, 1923, p. 219-220.

¥ Martial GUEROULT: L‘évolution et la structure de la Doctrine de la Science,
Les Belles-Lettres, Paris, 1930, t. II, p. 242.

% J.G. FICHTE: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Frommann Vg, Stuttgart, I, 2, p. 97.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 189

que la vérité se trouvait bien dans I'unité de la pensée et de ce qui en cons-
titue ’objet; il avait reconnu que cette unité ne pouvait aucunement et
jamais étre trouvée a ’intérieur de la sensibilité, et que 1a ou elle apparais-
sait en pleine lumiére, comme dans les mathématiques, elle n’engendrait
qu’un formalisme figé, dépourvu de toute vie, totalement aliéné de la vie,
de I’action. C’est alors que le surprit soudainement la pensée que ’acte (die
TAT), par lequel la conscience de soi se saisit elle-méme et se retient, était
apparemment un savoir. Le JE se reconnait comme produit par lui-méme,
le JE pensant et le JE pensé, connaitre et objet du connaitre sont une
seule et méme chose, et que c’est de ce point de I'unité, et non d’une con-
templation dispersée, que le temps et I’espace et les catégories se laissent
donner, que c’est de ce point-1d que tout connaitre procéde.”

Contrairement a ce qu’on dit parfois, ce n’est pas par I'intuition instau-
ratrice que les philosophes sont grands, mais par I'instauration concep-
tuelle elle-méme. M. Gueroult va donc suivre les quarante synthéses
enchainées qui découlent de la premiére position initiale du JE a I'intérieur
de la conscience. Le systéme s’anime a partir d’une contradiction vécue,
inhérente a tout acte de conscience, et dont le philosophe doit rendre
compte: la position d’un JE qui pose absolument, et qui, sans étre lui-
méme la conscience, en est le présupposé nécessaire pour que je puisse dire
JE, et la position simultanée, a I’intérieur de cette conscience, de quelque
chose qui ne peut pas étre JE sans que la conscience s’abime dans I’indis-
tinction, de quelque chose qui se dresse contre cette position premiére,
qui s’y oppose. Figés dans leur monolithisme, ces deux principes se détrui-
sent, réciproquement et en eux-mémes. La conscience concréte, dont
témoigne méme la pensée de cet effondrement réciproque des principes
absolus, montre bien que la contradiction peut étre résolue, doit I’étre par
la philosophie. D’oui une troisiéme démarche qui limite les principes I'un
par 'autre, et dont les divers aspects, étagés comme des pelures successives
d’un oignon, se déployeront dans les parties enchainées du systéme.

Cette premiére élaboration, que M. Gueroult ramasse dans un tableau
qu’on ne trouve nulle part avant lui (I, p. 332), part d’une série de cing
synthéses constituant I’appareil cognitif dont se servent nos facultés,
déduites par les cinq synthéses suivantes. Il faut cependant un énergétisant
pour mettre d I'oeuvre cet appareillage cognitif, que Fichte définit alors
comme effort, et par échelons progressifs, comme tendance absolue. On
est 4 pied d’oeuvre pour aborder, par le Vouloir issu de la tendance précé-
dente, le remplissement du savoir par la constitution du droit, du corps
propre et du monde sensible, dans le prolongement desquels surgira I’Etat,
la Nature, et son contraire, la loi morale, dont I’application culmine par les
‘commandements sociaux’ impliquant ’action réciproque et ’autonomie
des agents moraux.



190 PHILIPPE MULLER

Or cette construction semble partir des faits de la conscience isolée, pris
a témoin non pas comme ‘preuves’, mais comme effectuation des principes
de départ, comme tels fondamentalement extra-conscientiels. M. Gueroult
appelle ce point de départ le point de vue du Moi fini. Mais I’aboutisse-
ment de toute la démarche est la position d’une communauté de Moi,
dans une revendication de réalité, pour ’autrui, qui ne pouvait étre analo-
gue a celle des objets du monde, et qui pourtant implique, pour le Moi fini,
une extériorité radicale. Finalement, quel est le statut du Moi initial? Pour-
quoi conserver, dans le terme méme, une allusion a la conscience indivi-
duelle? Fichte s’est toujours défendu d’avoir solipsisé le Moi fini: simple-
ment, le caractére pluriel des Moi ne peut apparaitre qu’au terme de la
démarche, sans qu’il soit cependant en contradiction avec ce que cette
démarche requiert dans les étapes antérieures a son aboutissement. M. Gue-
roult, en revanche, met une distance ‘pure’ entre le Moi impliqué dans les
principes de départ, et le Moi relié a autrui posé dans sa réalité abrupte
auquel aboutit la démarche a 'issue de la Doctrine des moeurs.

C’est ce déséquilibre, qui ne résulte que de I'application (en termes
mathématiques) de I’achévement sur le point de départ, que sortira la
deuxiéme formulation de la Doctrine de la Science. Ici (II, p. 79), ce qui
provoquait un conflit dans la premiére formulation est immédiatement
constitué comme protagoniste, et les diverses synthéses, vingt au total,
résulteront du dialogue de I’Etre et de la Liberté, dont la concertation
s’enchaine dans un progrés ascendant jusqu’a ce que le philosophe
(l’auteur de la Doctrine) ait entiérement élucidé, non seulement le savoir
dont il part dans sa démarche, mais la construction philosophique méme a
laquelle il procede.

“Le flottement entre la Liberté et ’Etre, 'affirmation de ’Absolu comme
Non-Savoir, qui caractérisent la W.-L. de 1800, ne pouvaient satisfaire ni aux
exigences de la genése compléte, ni aux besoins de la clarté totale qui, dés
la premiére heure, ont marqué la philosophie de Fichte” (II, p. 105).

La deuxiéme formulation restera donc transitoire, et Fichte — éperonné
par sa rivalité avec Schelling, par la défection du public a son égard, peut-
étre par le premier écrit de Hegel qui exagére la finitude du Moi ou il pense
que Fichte enracine tout son systéme, dans la formulation premiére qui est
probablement la seule qu’il ait, sinon connue, du moins étudiée — reprend
une fois encore, sur de nouveaux frais, I'instauration de sa philosophie.
Cette troisiéme Doctrine de la Science nous est maintenant accessible en
frangais par la traduction qu’en a donnée D. Julia®. Comme pour les for-

* Didier JULIA, J.G. FICHTE: La théorie de la science, exposé de 1804, intro-
duction, préface et notes, Aubier, Paris, 1967; dans la méme collection figure aussi
son travail personnel, Didier Julia: La question de I'’homme et le fondement de la
philosophie, Aubier, Paris, 1964.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 191

mulations précédentes, Fichte va partir de ce qu’est ‘facticement’ le savoir,
va commencer par |’intérioriser pour en faire saillir ce qu’il est en soi, et.
en cinq paliers comportant chacun cinq syntheses, ’ancrera dans la Vie de
I’Absolu.

D’une formulation a l'autre, la terminologie change, I’agencement des
argumentations également, les synthéses, qui cependant restent toujours
quintuples, ne se superposent pas. L’analyse critique a laquelle procéde
M. Gueroult agit sur I’ensemble des trois instaurations fichtéennes a la
maniére d’un dissolvant: les sutures, toujours affirmées par Fichte, dispa-
raissent et ’on se trouve devant des membra disjecta: ““‘Les trois moments
de la WL se présentent moins comme les confirmations successives d’un
seul et méme point de vue que comme la réfutation successive, les uns par
les autres, de points de vue différents” (II, p. 162)... ““Si I'on considére 1’évo-
lution en frain de se faire, on sera amené a proclamer contre Fichte lui-
méme la solution de continuité la plus compléte entre les différents
moments de la doctrine” (ibid. ).

Quiconque s’est efforcé de retracer la structure et I’articulation interne
de I'oeuvre de Fichte a d’immenses dettes a I’égard des analyses de M. Gue-
roult. Fichte est certes I'un des philosophes qui a le plus délibérément cal-
culé son systéme, qui I’a exprimé dans un réseau de concepts enchainés
avec rigueur. Mais comme, dans le méme temps, il cherche a agir par la for-
mulation méme de sa pensée, il est aussi I'un de ceux qui se dérobe le plus
impénétrablement derriére ses formulations successives. Il n’a cessé de
s’inspirer de schémas rigoureux, dont la publication des notes et des inédits
donne maintenant quelque idée, mais il adapte ses expressions aux publics
qu’il veut atteindre. Le premier ‘moment’ de la Doctrine de la Science est
un cours que Fichte peut rendre systématique et didactique dans I’écrit,
parce qu’il en commente les paragraphes, lecon aprés legon, a des auditeurs
qu’il tenait fortement par I'ascendant du discours vivant. Le deuxiéme
‘moment’ est une suite de legcons d’un tissu beaucoup plus serré, mais des-
tiné a un public différent. Le troisiéme ‘moment’ correspond & l’activité
de ‘philosophe populaire’ que Fichte entreprend a Berlin: il n’a plus de
chaire officielle, il n’est plus au centre intellectuel des controverses et des
découvertes, il cherche 4 retenir ses auditeurs en ajustant constamment son
débit a leurs possibilités d’assimilation. En raison de ces modifications
constantes dans les circonstances ou Fichte s’exprime, il est précieux, il est
nécessaire, de disposer des restitutions rigoureuses de M. Gueroult, qui
retrace I’essentiel derriére les fluctuations superficielles. De plus, dés aprés
son premier systéme (ou premier moment de la Doctrine de la Science),
Fichte est entré dans le crépuscule de I'histoire: I’abord de ses formula-
tions ultérieures n’est pas facilité par ’accoutumance, son vocabulaire n’a
pas pénétré dans I’enseignement scolaire, ou dans I'acquis de la littérature;



192 PHILIPPE MULLER

pour un lecteur frangais, la majorité des textes que M. Gueroult analysait
étaient difficiles d’accés, par manque de traduction, par absence d’éditions
courantes et de commentaires didactiques.

A tous égards, le grand ouvrage de M. Gueroult a renouvelé les études
fichtéennes, les a proprement restituées au grand courant de la philoso-
phie. Epaulé par le retour en force de I’idéalisme allemand dans ’évolution
interne du néo-kantisme, par le renouveau de Hegel, d’abord dans I’engoue-
ment pour la Phénoménologie de [’esprit, puis dans la re-découverte de la
Logique, il a contribué a changer la scéne philosophique frangaise, et entre
dans cette bibliothéque de référence qui constitue notre conscience
comme moderne.

C’est donc par un aveu de gratitude qu’il faut aborder la partie critique
de notre exposé. Si la lecture et la consultation fréquente de 'oeuvre de
M. Gueroult sont indispensables lorsqu’on aborde Fichte, et que ’on cher-
che, comme je I’ai fait naguére pour une série de cours, a dégager la conver-
sion anthropologique qu’il représente a partir de la philosophie critique, la
confrontation minutieuse des oeuvres et du commentaire fait saillir quel-
ques points intéressants.

On dira d’abord tout ce qu’on gagne en clarté conceptuelle. Fichte, sur-
tout dans la seconde partie de sa premiére élaboration, celle qui porte sur
le droit et les moeurs, dissimule souvent ’armature solide de son argumen-
tation. Il développe telle syntheése sur plusieurs pages, ramasse telle autre
en une seule ligne, presque au détour d’un paragraphe: M. Gueroult, en
restituant le canevas selon lequel Fichte a sans doute mené sa réflexion,
rétablit les proportions et dégage les lignes maitresses. On peut hésiter sur
la meilleure maniére de présenter les textes de Fichte: en les paraphrasant
dans I’ordre (ou le désordre, bel effet de I’art) ou ils sont écrits, en cher-
chant ainsi a conserver a chacun la vivacité de sa problématique, et la spon-
tanéité de ses développements — ou bien en les re-structurant plus ferme-
ment, non pas comme ils ont été écrits, mais comme ils ont été pensés et
‘calculés’. On choisira selon 'orientation que 'on veut donner a cette
reconstitution: la premiére voie s’impose lorsqu’on replonge la pensée dans
ses circonstances, et que l’on cherche a la comprendre autant par son
contexte (son non-dit) que par son contenu propre. La seconde vaut mieux
si 'on veut dégager la logique interne d’un systéme, la structure pure qui
permet d’en évaluer la solidité et la cohérence.

Mais ce dernier choix, qui est celui que nous propose l'oeuvre de
M. Gueroult, entraine quelques sacrifices. Ce n’est pas nous qui le disons,
c’est M. Gueroult: dans une note qui termine I’exposé schématique du Sys-
téme du Droit naturel, il nous avertit de chercher ailleurs ce qui n’entre pas
dans le cadre de ses recherches (I, p. 291). Or c’est beaucoup, c’est
“Iexposé détaillé des législations civile et pénale”, c’est “I’exposé du socia-



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 193

lisme de Fichte”, “la théorie de I’Etat commercial fermé”, celle “du droit
matrimonial et du droit des gens”. Regardons mieux : ce qu’on écarte ainsi,
ce sont les retombées d’une pensée dans les circonstances concrétes de son
temps.

Peut-on tenir le pari d’isoler d’une pensée les conséquences qu’elle peut
avoir sur le plan de la vie quotidienne? Certes, les diverses formulations de
la Doctrine de la Science ont toutes une vection essentielle vers la pratique,
mais I’armature conceptuelle que M. Gueroult retient seule révéle toute sa
signification dans la confrontation avec les questions du temps, la Révolu-
tion frangaise et son dérapage dans la Terreur, le retour en force du reli-
gieux apres I’effervescence voltairienne de ’Aufklirung, le role prophétique
de la poésie, 'importance des nouveaux milieux sociaux, la tentation de la
macgonnerie comme riposte au blocage social pratiqué par le durcissement
napoléonien. Aucun des éléments qui précédent n’est resté sans impact sur
Fichte. M. Gueroult ne le nierait assurément pas. Mais il a tendance a ne
voir dans I’événement externe auquel réagit le philosophe que I'occasion
d’une évolution déja préparée par les difficultés de I'instauration concep-
tuelle. C’est ainsi du moins qu’il présente la Querelle de I’Athéisme, sym-
bolique a bien des égards, par sa date, la fin du XVIlle siécle, par son inci-
dence sur la carriére de Fichte qui y trouve la terminaison de son role
académique initial, par son lointain retentissement sur l’idéalisme alle-
mand: “En tout cas, écrit-il (I, p. 353), lorsque des événements comme la
Querelle de ’Athéisme déterminent [’évolution de sa pensée, c’est confor-
mément a sa logique interne que cette évolution s’opére. Au surplus, les
objections auxquelles Fichte doit répondre, sans porter sur la vraie diffi-
culté, y touchent cependant. La confusion de la morale et de la religion,
I'identification de Dieu et du monde des Moi sous la législation de la rai-
son ont leur source, en effet, dans cette immanence de la philosophie
transcendentale que Fichte a tenu jusqu’ici a conserver. Or cette imma-
nence, avec l’autosuffisance du Moi pratique, implique la négation d’une
force qui dépasserait celui-ci.”

La question majeure, ici, concerne I’évolution effective de la pensée.
Fichte a commencé sa carriére par 1’élaboration d’un des systémes philo-
sophiques les plus cohérents dans leur complexité, et dont la restitution
minutieuse des articulations par M. Gueroult souligne encore 'amplitude.
Quand il reformule son systéme, il a recours a des concepts qui ne se lais-
sent pas ramener sans reste a ceux qu’il avait mis en place antérieurement.
Mutation interne, ou provocation de I'ambiance? Fichte est soucieux de
tenir compte des polémiques ardentes que sa premiére formulation a sus-
citées. Les objections qu’on lui fait font saillir certains points de malen-
tendu. Il cherche a les tourner. Lui-méme a toujours prétendu qu’il n’avait
jamais fait que changer de langage, mais qu’en fait le contenu visé (le



194 PHILIPPE MULLER

signifié) par ces formulations successives restait identique. M. Gueroult, on
I’a vu, ne le croit pas sur parole. Son analyse !'incline a introduire des dis-
continuités qui ressemblent & des réfutations. Mais si I’on serre les choses
de plus prés, si ’'on accepte de donner plus de poids aux circonstances, aux
sollicitations de I’époque, si I'on reprend le fil méme des analyses de
M. Gueroult, on se demandera s’il n’a pas tiré un peu trop du c6té du Moi
fini le premier moment, pour creuser les différences, et s’il n’a pas un peu
trop souligné les formules johanniques du troisiéeme moment pour rendre
ainsi le renversement de point de vue plus sensible.

En retrempant la pensée dans son contexte vécu, en la confrontant a ses
circonstances, en la complétant par ses ‘applications’, dés le départ du
reste présentes dans les écrits ‘révolutionnaires’ de Fichte, on pourrait par-
venir a un tableau quelque peu différent. Les auteurs récents qui revien-
nent a Fichte soit, comme Janke®, rétablissent plus de continuité dans les
structures mémes, formulées différemment, soit, comme Henrich’, placent
un peu autrement les coupures. Ce n’est pas le lieu, ici, d’aller dans les
détails. On peut cependant se demander si le tournant apparent des formu-
les, dés I’achévement de l'instauration philosophique initiale, en 1797, et
notamment dans la Destination de 'homme de 1800, ne découle pas a la fois
de I’échec de la Révolution a laquelle Fichte avait accordé tant de chances,
ce qui lui fait ‘cesser de croire nécessaire ’aboutissement de I’action
bonne’ (I, p. 363) — et des tribulations personnelles de Fichte, qui se met a
parler le langage des romantiques et des conciliateurs pour conserver le
contact avec son public. Dés lors, derriére les variations structurelles, on
pourrait discerner une fidélité plus essentielle a des positions immuables.
N’est-ce pas finalement I’avis aussi de M. Gueroult, quand il écrit: “Cet
effort ontologique nous montre comment, malgré la restriction portant sur
la matiére du comprendre, malgré I'impossibilité d’expliquer la détermina-
tion de I’existence comme conscience, Fichte parvient a une sorte de pan-
logisme, fruit naturel du principe de genése appliqué sans défaillance. Cette
genése parait, au cours de son extension, s’inspirer toujours du méme
souci: nier la chose en soi. C’est la un des traits essentiels de ce cadre
immobile a 'intérieur duquel se déroule I’évolution. Mais, au fond, la néga-
tion a changé d’objet. Ce n’est plus ’Absolu hors de nous qui est rejeté
avec la chose en soi, mais c’est seulement le caractére de chose, et 'impé-
nétrabilité de cet Absolu hors de nous™ (II, p. 188).

¢ Wolfgang JANKE: Fichte — Sein und Reflexion — Grundlagen der kritischen
Vernunft, de Gruyter Vg, Berlin, 1970.

7 Dietrich HENRICH : Fichte’s urspriingliche Einsicht, Suhrkamp Vg, Francfort-
s.-M., 1967.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 195

C’est précisément parce que Fichte récuse toute Chose en soi, tout
Absolu de type chosiste, qu’il nous propose une pensée de I’action, de la
pratique, de la praxis, et qu’il acquiert aujourd’hui une telle actualité. Dés
le moment que I'on sort des banalités matérialistes trop courtes pour pen-
ser la pensée, et que I’on se centre sur ce qui nous est humainement acces-
sible dans notre expérience, dés que I’on discerne en elle, comme le plus
intime de notre intimité, le projet moral d’actualisation d’une société de
consciences et de Moi libres, les diverses périodes de Fichte recouvrent
une unité et un appel que dégagent bien les récents travaux allemands. Cer-
tes, on ne peut plus revenir, en fonction de 'oeuvre ‘incontournable’ de
M. Gueroult, & une simple fusion des structures qu’il a si bien distinguées;
mais, a travers les différences qu’il a fait ressortir, en les approfondissant
sur sa lancée méme, on discerne une permanence d’élan et de volonté
d’agir sur le devenir social qui ne font que souligner I'importance de Fichte
dans I’élaboration de la philosophie nouvelle dont notre époque a le
besoin.

PHILIPPE MULLER



	Hommage à Martial Gueroult

