
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 3

Artikel: Hommage à Martial Gueroult

Autor: Brunner, Fernand / Muller, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT*

I

L'HOMME, L'ŒUVRE, LA DOCTRINE

On ne peut évoquer la figure d'un maître récemment disparu, que l'on a

profondément respecté et aimé, sans une grande émotion.
Au moment où je l'ai connu, à Paris après la guerre, il était déjà presque

au faîte de sa carrière. Il avait derrière lui, depuis 1929, seize ans

d'enseignement à l'Université de Strasbourg - un temps d'heureuse et d'intense
activité, marqué cependant par la tragédie de 1940 qu'U vécut comme officier

et qui entraîna le repli de l'Université de Strasbourg sur Clermont-Ferrand.

Démobilisé, le professeur avait rejoint là son Université et devait
connaître avec elle les pires menaces de la Gestapo.

Plus loin derrière lui, c'étaient la grande et longue période de préparation

intellectuelle que la première guerre n'avait pas suffi à briser, et
l'enseignement dans deux lycées de province. Elève de l'Ecole Normale
Supérieure en 1913, Guéroult était agrégé en 1919. Entre-temps, il avait frôlé
deux fois la mort: une balle avait ricoché sur son crâne et une bande ennemie

avait massacré à ses côtés presque tous ses compagnons d'hôpital de

campagne. Il n'avait dû la vie qu'à la maladresse d'un tireur et à l'intervention

in extremis d'un sous-officier. Prisonnier à Ingolstadt et à Placenburg,
Martial Guéroult fut de ceux dont l'énergie était assez grande pour substituer

à l'inaction du prisonnier le labeur de l'étudiant et déjà du savant.
Et puis, plus loin encore, se dessinaient sa jeunesse et son enfance au

Havre, où philosophie et musique se partageaient déjà ses faveurs, époque
ancienne et première sur laquelle tout s'était construit, grâce au talent et à

la volonté de l'enfant et grâce au courage et à la confiance de sa mère,
devenue veuve quand son fils avait quatorze ans.

Le professeur dont je suivais les cours à la Sorbonne en 1945 était âgé

de 54 ans. Son expérience de la vie et de la pensée lui donnait une autorité
devant laquelle nous nous inclinions tous naturellement. Sans compromis-

* Organisée par la Faculté des Lettres de l'Univeisité de Neuchâtel et par le

Gioupe neuchâtelois de la Société romande de philosophie, une séance d'hommage à

Martial Guéroult a eu lieu à l'Université de Neuchâtel le 23 féviier 1977, en piésence
de Mme N. de Leiris, fille aînée de Martial Guéroult, de M. Gilles de Leiris et de M. le

Conseiller culturel près l'Ambassade de France à Berne.



178 FERNAND BRUNNER

sion d'aucune sorte, son enseignement avait la rigueur et l'audace d'une
sorte de mathématique supérieure dont les structures logiques auraient
enserré les intérêts les plus élevés de l'humanité: le savoir sur elle-même, le

savoir sur le monde et sur Dieu.
Au Collège de France, où il avait été élu en 1951, j'assistai à l'élaboration

de son Malebranche. Ses cours étaient là plus dépouillés encore qu'à la

Sorbonne, car il n'avait pas d'étudiants à former: il lui suffisait de penser
devant nous. Du texte, soigneusement écrit qu'il lisait, il se détachait
parfois, comme emporté par le souffle de l'idée, et, la tête relevée, il parlait
aussi parfaitement qu'il avait écrit, explorant dans les hauteurs du plafond
de la salle 8 le réseau des nécessités intelligibles, comme si son esprit était
en contact avec un domaine idéal, invisible pour nous.

La force intellectuelle était un des traits les plus marquants de sa

personnalité. La présence à son esprit des grandes doctrines philosophiques,
saisies à la fois dans l'essentiel et dans le détail, était surprenante. Le pouvoir

qu'il avait de faire surgir les connexions internes d'une structure,
jusqu'à compléter - et non seulement faire connaître - le système d'un
auteur, était plus étonnant encore.

Cette force de l'intelligence allait de pair avec la force du caractère.
Martial Guéroult était volontaire, combatif, entier; il était généreux, mais

encore capable de condamner sans appel.
La raison intemporelle qu'il servait passionnément n'avait que l'apparence

de l'abstraction. Dans l'allocution qu'il prononça le 14 juin 1958 à

l'occasion de la remise d'épée, Jean Hyppolite disait heureusement: "Je
sais bien que pour vous la structure de la pensée est en droit indépendante
des vicissitudes de l'existence; pourtant l'Idée, comme dans la perception
pure de Malebranche, touche l'âme vivante, et le philosophe en vous n'est

pas sans rejoindre par quelques côtés le musicien qui fut le camarade de

classe de Honegger." Oui, c'est bien cela : l'idée se pensait en lui dans une

sorte d'autonomie radicale, mais aussi elle se disait et se vivait avec l'âme

tout entière. C'est ce qui fait que ce cérébral était un sensible et que ce

tempérament austère était aussi un caractère enjoué.
En 1957, il fut élu membre de l'Académie des sciences morales et

politiques. En 1963 et 1968, des sociétés savantes, en Belgique et en Allemagne,

se l'attachèrent. L'Université de Neuchâtel avait le privilège de le

compter parmi ses docteurs honoris causa depuis 1957, et maintes fois
Martial Guéroult revint dans cette Université qu'il aimait, pour y prononcer,

comme il faisait volontiers ailleurs en Suisse, une conférence si dense

qu'un pan entier de sa recherche vigoureuse et profonde s'y révélait.
Martial Guéroult nous a quittés le 13 août 1976, après une longue maladie

qui avait brisé son action et assombri ses derniers mois, mais n'avait
rien enlevé à sa lucidité.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 179

Son œuvre est interrompue. Mais quelle est l'œuvre qui soit achevée?

Ou plutôt quelle est l'œuvre authentique qui ne soit achevée, c'est-à-dire

qui ne soit parvenue à délivrer son message en toute clarté? Or, Martial
Guéroult a illustré par d'admirables ouvrages sa recherche et sa méthode et

il a formulé ses conceptions sur l'histoire de la philosophie et sur la
philosophie avec toute la netteté souhaitable.

Ses travaux publiés portent sur la philosophie de Platon et sur la
philosophie moderne à partir de Descartes. C'est à cette dernière surtout qu'il a

consacré ses efforts, ses auteurs de prédilection étant Descartes, Malebranche,

Spinoza, Leibniz, Kant et Fichte. Sur tous les penseurs qu'il aborde,
sa contribution est de première importance. Par exemple, son Descartes
selon l'ordre des raisons, 1953, deux volumes, s'ouvrant sur une préface
polémique — ton qui est rare chez lui —, suit Its Méditations métaphysiques en

dégageant le cheminement de la démonstration du simple au complexe,
révèle ce que l'ordre exige — certaines pièces de la doctrine se plaçant
nécessairement avant d'autres, par exemple la preuve a posteriori de l'existence

de Dieu avant la preuve a priori, ce qu'on n'avait pas su voir —, et

conduit jusqu'à l'intrication finale des raisons, l'image suggérée par cette
reconstitution du cartésianisme étant moins celle d'un fil que celle d'un
tissu. Les deux volumes sur Malebranche, qui datent de 1955 et 1959,
appliquent la même méthode d'analyse structurale et mettent en lumière
les difficultés internes de la doctrine, ses impasses, ses inachèvements, mais
aussi ses efforts de cohérence; paradoxalement, cette analyse logique et

intemporelle manifeste l'évolution du système, la manière dont il se forme
et se reforme à la recherche de son équilibre. Là encore apparaissent des

faits de pensée auxquels on n'avait pas prêté attention jusqu'ici.
Citons encore les deux volumes sur la philosophie de Fichte et les deux

volumes consacrés à Spinoza. Ces ouvrages constituent les premiers et les

derniers livres de Martial Guéroult, parfaitement fidèle à lui-même. Du
Spinoza, je dirai que j'ai été témoin de la longue méditation et du labeur
immense qu'il a exigés. Son auteur m'a confessé qu'il n'avait jamais
rencontré de philosophie aussi difficile que celle-là. Certes, on peut réagir face
à Spinoza spontanément et sur l'heure de cent façons et se parer ainsi sans

frais de quelques rayons de ce soleil. Mais s'interroger sur la raison d'être
de chaque proposition de l'Ethique, que dis-je? de chaque mot de chaque

proposition, sur la place de chacune dans l'ensemble et sur son rapport à

toutes les autres, sur le système considéré non seulement dans sa plénitude
statique, mais encore dans sa genèse rationnelle, c'est un effort devant

lequel jusqu'ici tous les savants avaient reculé. La difficulté à vaincre était
si grande et le scrupule de l'auteur si difficile à contenter que, ayant rédigé
le tome II et se croyant au bout de son effort, Guéroult se vit tout à coup
devant la nécessité de reprendre son ouvrage en sous-œuvre et il eut le



180 FERNAND BRUNNER

courage de récrire une seconde fois d'un bout à l'autre les 650 pages de ce

volume.
Quand on saura que ses grands livres sont accompagnés le plus souvent

d'une série d'articles dont chacun répond au même projet d'intelligence
lucide et désintéressée; quand on saura que l'on doit à Guéroult des

travaux sur nombre d'autres auteurs, sur Pascal, Berkeley, Adam Smith, Salomon

Maïmon, Hegel, Schelling, Dilthey, Bergson, etc.; quand on saura
enfin que Martial Guéroult est l'auteur d'études importantes sur l'histoire
de la philosophie en général et sur la philosophie de l'histoire de la philosophie,

on aura une meilleure idée de l'oeuvre de l'auteur à qui nous rendons

hommage '.
Quoique cette oeuvre soit complète au sens que nous avons dit, il faut

bien signaler que Guéroult avait en projet, et même en préparation et parfois

en achèvement, quantité d'autres travaux. Il y a une vingtaine d'années,
il annonçait comme en préparation un livre sur l'Analyse et la Métaphysique

de Leibniz, dont il disait avoir publié quelques extraits. Il annonçait
aussi deux volumes sur Kant: I) Recherches sur les structures de la Critique
de la Raison pure, et II) Recherches sur l'évolution de la philosophie
pratique kantienne de la Critique de la Raison pure au Fondement de la

Métaphysique des Moeurs. Il disait encore en achèvement quatre volumes
intitulés Philosophie et histoire de la philosophie, dont il donnait le plan, la

deuxième partie (volume 4) étant une "phUosophie des rapports de la
philosophie et de son passé". Etait-ce là la Dianoématique dont il avait rédigé
le texte en 1936 déjà et à laquelle il renvoyait en 1952, par exemple, dans

1 Nombre d'aiticles de Martial Guéroult ont été réunis dans: Etudes sur Descartes,
Spinoza, Malebranche et Leibniz, Hildesheim, New York, Olms, 1970; Etudes sur
Fichte, Pans, Aubiei, 1974. Sur l'histoire de la philosophie en général et sur la
philosophie de l'histoire de la philosophie, on consulteia en particulier: Emile Bréhier,
Revue de métaphysique et de moiale, janvier 1952; Emile Bréhier, sa vie, sa doctrine,
son oeuvre, Revista Bias, de Filos., Sao Paulo, 1952; Léon Brunschvicg et l'histoire de
la philosophie. Conférences à la Société française de philosophie, Bulletin de la
Société, 1954; Deux histoires de la philosophie. Revue philosophique, Paris, 1954;
Histoire et technologie des systèmes philosophiques (leçon inaugurale), éd. du
Collège de Fiance, Paiis, 1951 ; Philosophie de l'histoire de la philosophie: la voie de
l'objectivité esthétique. Mélanges Souriau, Paiis, 1952; Le problème de la légitimité
de l'histoire de la philosophie, Archivio di studi filosofici, Rome, 1954 (repris dans
La philosophie de l'histoire de la philosophie, ouvrage collectif, Rome, Paris, 1956);
Filosofia e storia della filosofia, Studi filosofici, Università di Genova, 1957'; Logique
et architectonique des phUosophies, Encyclopédie française, t. XIX, 1957; Logique,
argumentation, et histoire de la philosophie chez Aristote, Logique et Analyse,
Nouvelle séiie, décembre 1963 (La théorie de l'argumentation, perspectives et
applications): Renouvier et l'histoire de la philosophie. Revue de théologie et de philosophie,

1967, VI; La discorde de la philosophie avec son passé, Atti dell'associazione
filosofica liguie, Milan; The history of philosophy as a philosophical problem. The
Monist, octobre 1969, vol. 53, No 4; La méthode en histoire de la philosophie, dans
Philosophie et méthode. Ed. de l'Université de Biuxellcs, 1974.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 181

les Mélanges Etienne Souriau, p. 110, en note? Cette importante production

n'a pas vu le jour et j'ignore quelles dispositions il a prises à ce sujet.
Oserais-je exprimer le vœu qu'une partie au moins de ces textes soit
publiés bientôt?

Parler maintenant de la doctrine de Martial Guéroult, ce devrait être

passer en revue l'enseignement original du maître sur chacune des phUosophies

qu'il a étudiées. Nous ne pouvons le faire ici. Nous retiendrons plutôt
la doctrine que Martial Guéroult a professée sur la méthode en histoire de
la philosophie et sur la nature de la philosophie.

Comme il m'avouait un jour qu'il regrettait le tour polémique qu'il avait
donné au début de son livre sur Descartes, je lui répondis que ce passage
exceptionnel contribuait heureusement à la clarté de sa pensée. C'est donc
vers ce texte que je me tournerai pour trouver les formules, au demeurant
parfaitement objectives, dans lesquelles s'exprime sa méthode d'historien.
Chacun sait que cette préface est née — comme l'ouvrage entier qui la
suit — d'une colère éprouvée au cours d'une soutenance de thèse mémorable.

De façon significative, elle commence par une citation de Victor Delbos

- à la mémoire de qui le Fichte était dédié et que Guéroult considérait
comme le meilleur historien de la génération précédente: "Se défier de ces

jeux de réflexion qui, sous prétexte de découvrir la signification profonde
d'une philosophie, commencent par en négliger la signification exacte."
Ce principe posé, Guéroult trouve sous sa plume irritée des expressions
heureuses: "On satisfait alors (en suivant la voie de la "profondeur" plutôt
que celle de l'exactitude) à une imagination vive et impatiente qui, plutôt
que de s'empiéger dans les mailles étroites d'un texte, trouve en celui-ci
l'occasion de prendre librement son vol, quitte à revenir de temps en

temps se percher sur des références piquées au bas des pages. Ces généreuses

effusions, qui procèdent par illuminations plutôt que par stricte
analyse, peuvent sans doute rencontrer çà et là quelque vérité, mais comme
par une heureuse fortune, tel un papillon de nuit qui vient heurter par
hasard le globe lumineux autour duquel il tourne. Si elles peuvent procurer
le sentiment de "comprendre", c'est au profit d'une doctrine romancée où
le roman impose à la doctrine des perspectives et un climat étrangers." Plus

loin, l'auteur rappelle "à l'authentique, au texte et à ses enchaînements
rigoureux, à ses précises et ingrates obscurités" et mentionne sur le ton de

l'ironie ceux qui voient dans cette invitation à l'exactitude "une impertinence,

un défi à l'esprit, qui, comme chacun sait, n'est jamais tellement lui-



182 FERNAND BRUNNER

même que lorsqu'il contredit la lettre". Comme on le voit, le penseur, en

Guéroult, se double d'un écrivain à la plume alerte.
La suite est précieuse aussi pour nous. Guéroult nous apprend que, pour

expliquer un texte, l'historien dispose de deux techniques: la critique
proprement dite et l'analyse des structures. La critique concerne le problème
des sources, celui des variations, des évolutions, etc. Elle est représentée, à

propos de Descartes, par les travaux de Gilson, Gouhier, Laporte, en
particulier. "Au contraire, l'analyse des structures a été assez peu tentée, écrit
Guéroult. L. Brunschvicg s'y est parfois employé avec la force d'esprit que
l'on sait. Mais son point de vue, commandé par l'apologie de l'intelligence
et de la science mathématiciennes, reste extrinsèque. Il s'agit moins pour
lui de mettre à nu les structures démonstratives et architectoniques de

l'oeuvre que de dissocier, comme par un réactif chimique, deux éléments

incompatibles et hostiles: l'archaïque et le vivant, de faire le départ entre
le bon grain de la pensée moderne, scientifique et créatrice, et l'ivraie de

concepts morts, héritage du grammatical, bref d'opposer le Descartes idéal

au Descartes réel."
La méthode de Guéroult est donc aux antipodes de la critique, de l'analyse

partisane et de la doxographie. Elle consiste à dégager les structures
probatoires par lesquelles un monument philosophique se constitue en se

distinguant par là de la fable, du poème, de l'élévation spirituelle, de la
théorie scientifique générale, des opinions métaphysiques. Car la philosophie

est en son essence "conspiration organique de concepts".
En concevant ainsi sa recherche, Guéroult était un précurseur du

structuralisme contemporain et il a été reconnu comme tel par des auteurs
inattendus comme Althusser. Un critique lui a reproché d'étudier les phUosophies

comme un naturaliste observe les calcaires ou les protozoaires. Cette

image de lui-même l'amusait, parce qu'il s'y reconnaissait: elle constituait
un hommage à sa volonté d'objectivité et indiquait à propos sa répulsion

pour les facUités de la compréhension existentialiste ou herméneutique.
Mais le reproche ne laissait pas d'être réducteur, parce qu'on oubliait que
l'idée "touche l'âme vivante" et que l'oeuvre sévère de l'historien s'inscrit
dans une théorie générale du philosophème qu'U nous faut préciser
maintenant.

Nous nous servirons successivement pour cela de l'article des Mélanges
Souriau (1952), du texte magistral paru dans l'Encyclopédie française
(1957) et de cette Dtanoématique de date antérieure dont je ne dévoUerai

pas le contenu plus qu'il ne convient. La matière est si riche que la présentation

que je vais en faire ne sera qu'indicative.
La discussion que Martial Guéroult institue de la doctrine de Souriau

met en lumière une grande rencontre et un grand désaccord. La rencontre
réside dans l'idée, commune aux deux auteurs, que la phUosophie n'est pas



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 183

l'imitation d'un réel par rapport auquel elle ne serait que réalité seconde,
et qu'elle n'est pas davantage l'expression d'une intuition au-dessous de

laquelle elle ne pourrait manquer de rester: dans les deux cas, la philosophie

ne serait qu'un reflet; au contraire, la phUosophie conduit le réel à son
stade de détermination le plus élevé, de sorte que la réalité réside finalement

dans les oeuvres philosophiques elles-mêmes.
Et voici le grand désaccord: en présentant la philosophie comme instau-

ratrice de réalité, Souriau assimüe la philosophie à l'art, thèse que Guéroult
considère comme insoutenable, du moins sous cette forme simple. En

effet, la phUosophie, comme la science, et contrairement à l'art tel que le

décrit Souriau, vise à l'établissement d'un jugement vrai sur les choses; elle

se demande ce qu'est la réalité et cherche à fonder rationnellement sa

réponse; la phUosophie aspire à la validité scientifique. Mais à un moment
donné, enseigne Guéroult, la philosophie excède le processus de l'enquête
scientifique et finit par s'établir, par le moyen des démarches rationnelles,
dans une oeuvre qui, comme l'art, a sa fin en elle-même. Sa vérité ne se

mesure plus à une aune étrangère; la philosophie se constitue "dans une
vérité intrinsèque qui absorbe en elle le rapport extrinsèque de la représentation

de la chose" (p. 109). En visant une théorie vraie, le philosophe
atteint indirectement et secondairement une oeuvre dont la vérité réside en
elle-même. Et Guéroult d'exprimer sa pensée dans cette formule serrée:

"Tournées entièrement vers la vérité des jugements, les phUosophies
n'aboutissent à la vérité intrinsèque qu'en poussant à l'extrême le jugement
sur le réel. Elles sont amenées en effet par là à mettre en question le réel,
et à rechercher sa place en déterminant sa vraie nature. Elles opèrent alors

sous la contrainte de l'exigence scientifique relative à la détermination
d'un jugement vrai sur la réalité le passage à la détermination de la vérité
intrinsèque par la mise en évidence et la position de la vraie réalité"
(p. 112).

L'article de l'Encyclopédie décrit cette idée de la philosophie avec une
netteté cristalline. Il fait apparaître l'originalité de la philosophie par
rapport à la science et par rapport à l'art, comme son affinité avec l'une et

avec l'autre, et insiste sur la nature et le rôle de l'élément logique en toute
phUosophie. Cet élément assume, lisons-nous, non pas une fonction de
traduction d'un paysage mental, mais "une fonction de validation et même de

constitution". Et plus loin: "La validité logique de chaque système assume

en effet celui-ci comme étant en soi et par soi, c'est-à-dire comme indépendant

des conditions contingentes par lesquelles U a été mis au jour. Une

validité logique ne commence pas en effet dans le temps. Sa révélation
seule tombe en lui. Sitôt qu'elle y apparaît, elle se manifeste comme
intemporelle par nature. Ainsi toute philosophie est Idée éternelle..."
(19.24.16).



184 FERNAND BRUNNLR

Voilà une grande conception des phUosophies! L'attention portée à la

structure des systèmes, qui leur donne leur validité intemporelle, aurait pu
conduire Martial Guéroult à poser l'existence d'une logique de la philosophie

et à tenter une classification rationnelle des systèmes. Mais son
respect des faits l'a conduit à reconnaître ce qu'U appelle "la confusion
fondamentale qui affecte l'idée d'une logique de toute phUosophie". Car

l'observation enseigne que chaque philosophie se présente comme étant

toute la science et qu'U y a autant de logiques de la phUosophie qu'U y a de

phUosophies.
Le même respect des faits a enseigné à Martial Guéroult que les processus

rationnels qui constituent les phUosophies ne se développent pas dans

l'homogène, car les phUosophies concernent des thèmes, des régions, des

ordres divers. A la logique pure s'ajoute donc, en chaque système, l'archi-
tectonique qui, par ses procédés propres — la symétrie, l'analogie, etc. —

permet de coordonner cette diversité dans une structure unifiante
spécifique.

L'idée de la phUosophie que le texte de YEncyclopédie définit avec tant
de sûreté et de brio a son origine dans la Dianoématique inédite — mot
bien choisi, puisque avec son suffixe -ma il indique la relation à l'œuvre ou

au résultat du raisonnement. Son auteur y prend le contre-pied de

l'hégélianisme: au lieu de partir du système pour aller à l'histoire, U part des

philosophies données dans l'histoire pour construire le système. Guéroult
reproche à Hegel d'avoir conçu le système de l'Esprit avant de considérer

ce que la phUosophie est en fait dans l'expérience de l'histoire. Et de même

que Kant, constatant le fait de la science, projette de le fonder en droit, de

même Guéroult prend acte du fait des phUosophies données dans l'histoire

pour s'interroger sur les conditions de possibUité de leurs jugements théti-

ques de réalité. Voici comment, vers la fin de l'ouvrage, il définit la tâche:

"L'idée d'une attitude scientifique à l'égard de la métaphysique considérée

objectivement dans l'histoire, jointe à l'idée d'une science possible des

conditions de possibUité de la réalité des métaphysiques dans l'histoire, est

l'idée d'une dianoématique."
L'ouvrage est une déduction serrée de ces conditions de possibUité.

Limitons-nous aux observations suivantes. Le postulat réaliste vulgaire, qui
fait de la phUosophie une image non réelle du réel, est écarté d'abord. La

philosophie apparaît alors dans sa fonction productrice de réalité. La chose
à expliquer — ce qu'on appelle d'ordinaire la réalité — est obscure et
problématique : c'est au terme de l'explication que la réalité se trouve là où

nous la rencontrons comme matière, idée, raison, vouloir, etc., selon ce

que le phüosophe aura établi rationnellement qu'elle est, car toute philosophie,

même celle qui condamne la raison, le fait par des arguments qu'elle
juge rationneUement valables.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 185

Parmi les conditions de possibUité des phUosophies telles qu'il les

conçoit, Guéroult pose un réel commun, entièrement indéterminé, que
chaque génie philosophique amène, à sa manière, à la détermination. Ce

réel commun réside lui-même à l'intérieur de la pensée et se situe au-dessous

des phUosophies et non au-dessus d'elles, comme ce serait le cas dans

le néo-platonisme, puisque la réalité proprement dite est dans la construction

phUosophique achevée.

Toute attentive qu'elle soit à l'essence logique des phUosophies, la Dia-

noématique a le mérite de mettre en lumière aussi bien le moment
d'option, de liberté, de valeur, qu'enveloppe toute philosophie. Justice est

rendue à cet aspect de l'expérience, qui n'absorbe pas la phUosophie tout
entière, car une fois prise la décision de valeur, les processus logiques
s'imposent et conduisent à l'édification du système qui se révèle comme valant
en soi et par soi.

Par la méthode qu'U applique à l'étude des phUosophies, Martial
Guéroult, nous l'avons vu, est un précurseur du structuralisme. Il faut dire
maintenant que, par sa réflexion sur la nature de la phUosophie, il devance
les efforts de métaphuosophie qui se développent aujourd'hui. Mais à la
différence des métaphUosophies qui réduisent la phUosophie à autre chose

qu'elle-même, il conçoit une phUosophie des philosophies qui légitime
toute philosophie possible et qui, se rangeant elle-même parmi les philosophies,

se reconnaît comme une philosophie des phUosophies parmi toutes
les phUosophies des phUosophies qu'inventera le génie humain. On ne peut
rencontrer ce projet sans être frappé de sa grandeur.

L'ouvrage dont je n'ai fait qu'évoquer le contenu de façon extrêmement
sommaire, Guéroult l'a gardé quarante ans devant lui sans se décider à le

publier. Par scrupule, par modestie. Je me permets de le regretter, car on y
trouve la pleine justification de son effort d'historien et une authentique
réflexion de philosophe. Quoi qu'il en soit, par les travaux qu'U a publiés
sur les grandes phUosophies, sur l'histoire de la phUosophie et sur la
phUosophie elle-même, Martial Guéroult se présente comme l'historien de la

phUosophie le plus puissant et le plus original de la France contemporaine,
et son nom restera présent dans l'histoire de la pensée du XXe siècle.

FERNAND BRUNNER



186 PHILIPPE MULLER

II

FICHTE TRIPLE OU UN?

Certaines thèses françaises, en apparence de stricte discipline historique,
contribuent en réalité à faire l'histoire dont elles rendent compte. C'est
éminemment le cas de celle que M. Guéroult a rédigée dans les années vingt
sur Fichte. Elle s'est inscrite dans une ambiance intellectuelle qu'elle
prenait proprement à contre-courant, et eUe a ouvert une nouvelle période
dans l'étude de l'idéalisme allemand qui lui doit des impulsions majeures.

Si l'on en juge par la teneur des études universitaires de l'entre-deux-

guerres, par la nature des thèmes phUosophiques discutés, par la personne
des phUosophes dont les oeuvres marquent ce temps-là, la phUosophie des

sciences, version française du néo-kantisme, tenait pratiquement la scène

entière. PhUosophes et savants constituaient une sainte alliance de la pensée,

et reléguaient dans les marges les méditations qui ne portaient pas sur
l'approche scientifique du réel. C'est dans cette perspective que l'histoire
de la pensée s'inscrivait, comme en témoigne bien la place ambiguë que
Léon Brunschvicg concède à l'idéalisme allemand: "Fichte préconise une
méthode phUosophique de construction où s'étale un dédain complet de

l'expérience... Cette conception, que Fichte développe complaisamment
en 1801, tend à faire de la réflexion kantienne une simple étape intermédiaire

qu'U faudrait franchir, pour reprendre, sur de nouveUes bases... la
tâche de la déduction métaphysique. De ce point de vue, on ne peut
contester que Schelling et Hegel se soient autorisés à juste titre de Fichte

pour professer une philosophie de la nature qui se tiendra au-dessus et à

l'écart de la réalité des faits particuliers... L'obsession du dernier philosophe,

celui avant lequel il y avait une histoire et après lequel II n'y en a plus,
comme dira Marx, hante désormais les penseurs de l'Allemagne; leurs
fantaisies les plus déconcertantes, Us les développeront avec le ton assuré d'un
oracle"1.

A la lumière de cet avatar du positivisme éternel, un pan de la tradition
philosophique disparaissait, de même qu'une partie de sa problématique.
On passait de Descartes à Leibniz, avec un crochet respectueux et attristé
en direction de Spinoza, on arrivait enfin à Kant, on s'y installait, et on
sautait de lui en pleine positivité dans les discussions sur les fondements de

la logique ou des mathématiques, sur la nature de l'espace/temps, et sur les

1 Léon BRUNSCHVICG: Le progrès de la conscience dans la philosophie occidentale,

Alcan, Paris, 1927, p. 380-381.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 187

incidences de la relativité pour les catégories de la connaissance. L'idéalisme

allemand ne figurait dans ce 'progrès de conscience' que comme
repoussoir. Husserl dira Hegel plus incompréhensible que les Upanishads,
Fichte ne subsistait que par ses Discours à la Nation allemande, Schelling
avait sombré corps et biens.

Il faut restituer ce contexte-là pour comprendre l'importance du
premier grand travaU de M. Guéroult, dont la nouveauté et la profondeur ne

purent immédiatement ressortir. C'est avec le temps qu'on a découvert en
lui l'un des renouvellements les plus significatifs, non seulement de l'approche

des systèmes, mais de la pensée contemporaine désormais attentive à

ses enracinements dans la postérité de Kant plutôt que dans la seule
première Critique.

Certes, un faible courant continuait de couler à l'écart du fleuve scientiste,

et qui alimentait les études allemandes. Kuno Fischer avait consacré

un fort volume de son Histoire de la philosophie récente à Fichte, Lask en
avait redécouvert l'importance pour une Logique de la philosophie, Medicus

à Zurich entreprenait le travaU de sa vie en rééditant plus correctement
les oeuvres maîtresses, des thèses défrichaient certains aspects du système.
L'une d'elles, en 1904 déjà (F. A. Schmid), posait le problème de l'évolution

interne de la doctrine. Mais, encore une fois, ces publications restaient

marginales, régionales, loin de l'actualité scientifique ou phUosophique,
hors du foyer de l'attention.

On ramassera l'apport de ces études antérieures à la thèse de M.
Guéroult dans la monographie qu'un autre grand défricheur de la pensée
allemande, Heimsoeth, consacrait à Fichte en 1923. Il n'était pas superflu,
en ce temps-là, de commencer par des renvois biographiques étendus, qui
prennent le quart du volume. S'installant dans l'oeuvre, on la présentait
d'un seul tenant, partant du problème, du point de vue et du principe,
dégageant la démarche, développant ensuite la structure de la conscience

pour passer à la morale, enchaîner par la théorie du droit et de l'Etat (au
rebours de la succession interne au système) et conclure par deux chapitres
sur la doctrine religieuse et sur l'Absolu. Dans une note, Heimsoeth prend
succinctement position à l'égard des variations que l'on avait cru discerner
dans l'évolution de Fichte: "Vers 1800, la pensée de Fichte s'élabore à

nouveau, sur de nouveaux frais, à partir des problèmes ultimes de la

systématisation, ceux de la philosophie de la religion qui venaient de prendre
quelque actualité. L'arrière-fond métaphysique du système, ainsi que
certaines conséquences pour l'ordonnancement de la vie spirituelle, apparaissent

maintenant en pleine lumière. Dès lors, le travaU que fait Fichte pour
formuler la Doctrine de la Science s'articule en deux grandes périodes.
Dans quelle mesure une mutation s'est produite dans la pensée de Fichte
au cours de cette seconde période, voilà qui fait l'objet d'une controverse



188 PHILIPPE MULLER

qui n'est pas encore achevée, alors même qu'elle tend actuellement plutôt
à conclure à l'unité sous-jacente du système"2.

Cette hésitation sur la réalité d'une évolution, rendue plausible par les

modifications profondes dans l'expression, mais effectivement niée par
Fichte lui-même, était inévitable tant qu'on en restait aux approches
traditionnelles des systèmes, attentives plus au résultat ou au contenu qu'à
l'articulation interne de l'argumentation et à la précision de la conceptualisation.

C'est sur ce point-là que l'apport de M. Guéroult va marquer, non seulement

les études fichtéennes, mais le renouveau général de l'idéalisme
allemand, l'étude de ses antécédents et de ses contextes, voire, plus largement

encore, comme l'a montré F. Brunner, l'histoire de la philosophie. Dans

une remarque terminale, M. Guéroult3 distingue 'le métaphysicien' et

'l'historien', le premier s'attachant au résultat qui semble justifier le procès

dynamique, le second s'arrêtant aux consecutions. Chez lui, les deux
s'unissent inséparablement. L'historien ne travaille plus qu'à partir des

reconstitutions structurelles que lui fournit le métaphysicien. Une pensée

vivante se déploie dans le temps parce qu'à chaque instant de sa vie, elle se

pose des questions qu'elle transforme, par la conceptualisation, en problèmes,

qu'elle aboutit ainsi à des constructions intellectuelles qui se fournissent

à elles-mêmes les conditions de leur intelligibUité, et que ces constructions,

dans la mesure même où elles sont rigoureuses et épurées, révèlent
des faules ou des contradictions intérieures qu'il va s'agir de pallier par un
renouveau d'efforts.

La Doctrine de la Science, chez Fichte, s'articule dès lors en trois structures

fortes qui s'engendrent l'une l'autre selon une nécessité dialectique à

laquelle Fichte ne pouvait échapper.
La première Doctrine de la Science va de la formulation initiale que

Fichte apporte avec lui pour ses premiers cours de léna, jusqu'à la
publication des Fondements du droit naturel et de la Doctrine des moeurs.
Fichte y détaUle l'intuition centrale qu'U eut, un soir d'hiver, auprès d'un
poêle, et qu'évoque H. Steffens dans ses Souvenirs (cités dans la nouvelle
édition des Oeuvres4 : "Je me souviens comment Fichte nous raconta, dans

un cercle étroit d'intimes, le surgissement de sa phUosophie, et comment
l'idée originelle de cette phUosophie le surprit lui-même soudainement et le

saisit tout entier. Depuis longtemps flottait devant ses yeux la certitude

2 Heinz HEIMSOETH: Fichte, Vg. E. Reinhardt, Munich, 1923, p. 219-220.
3 Martial GUEROULT: L'évolution et la structure de la Doctrine de la Science,

Les Belles-Lettres, Paris, 1930, t. II, p. 242.
4 J.G. FICHTE: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,

Frommann Vg, Stuttgart, I, 2. p. 97.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 189

que la vérité se trouvait bien dans l'unité de la pensée et de ce qui en constitue

l'objet; il avait reconnu que cette unité ne pouvait aucunement et

jamais être trouvée à l'intérieur de la sensibUité, et que là où elle apparaissait

en pleine lumière, comme dans les mathématiques, elle n'engendrait
qu'un formalisme figé, dépourvu de toute vie, totalement aliéné de la vie,
de l'action. C'est alors que le surprit soudainement la pensée que l'acte (die
TAT), par lequel la conscience de soi se saisit elle-même et se retient, était

apparemment un savoir. Le JE se reconnaît comme produit par lui-même,
le JE pensant et le JE pensé, connaître et objet du connaître sont une
seule et même chose, et que c'est de ce point de l'unité, et non d'une
contemplation dispersée, que le temps et l'espace et les catégories se laissent

donner, que c'est de ce point-là que tout connaître procède."
Contrairement à ce qu'on dit parfois, ce n'est pas par l'intuition instau-

ratrice que les phUosophes sont grands, mais par l'instauration conceptuelle

elle-même. M. Guéroult va donc suivre les quarante synthèses
enchaînées qui découlent de la première position initiale du JE à l'intérieur
de la conscience. Le système s'anime à partir d'une contradiction vécue,
inhérente à tout acte de conscience, et dont le philosophe doit rendre

compte: la position d'un JE qui pose absolument, et qui, sans être lui-
même la conscience, en est le présupposé nécessaire pour que je puisse dire
JE, et la position simultanée, à l'intérieur de cette conscience, de quelque
chose qui ne peut pas être JE sans que la conscience s'abîme dans l'indis-
tinction, de quelque chose qui se dresse contre cette position première,
qui s'y oppose. Figés dans leur monolithisme, ces deux principes se détruisent,

réciproquement et en eux-mêmes. La conscience concrète, dont
témoigne même la pensée de cet effondrement réciproque des principes
absolus, montre bien que la contradiction peut être résolue, doit l'être par
la philosophie. D'où une troisième démarche qui limite les principes l'un
par l'autre, et dont les divers aspects, étages comme des pelures successives

d'un oignon, se déployeront dans les parties enchaînées du système.
Cette première élaboration, que M. Guéroult ramasse dans un tableau

qu'on ne trouve nulle part avant lui (I, p. 332), part d'une série de cinq
synthèses constituant l'appareü cognitif dont se servent nos facultés,
déduites par les cinq synthèses suivantes. Il faut cependant un énergétisant

pour mettre à l'oeuvre cet appareUlage cognitif, que Fichte définit alors

comme effort, et par échelons progressifs, comme tendance absolue. On
est à pied d'oeuvre pour aborder, par le Vouloir issu de la tendance
précédente, le remplissement du savoir par la constitution du droit, du corps
propre et du monde sensible, dans le prolongement desquels surgira l'Etat,
la Nature, et son contraire, la loi morale, dont l'application culmine par les

'commandements sociaux' impliquant l'action réciproque et l'autonomie
des agents moraux.



190 PHILIPPE MULLER

Or cette construction semble partir des faits de la conscience isolée, pris
à témoin non pas comme 'preuves', mais comme effectuation des principes
de départ, comme tels fondamentalement extra-conscientiels. M. Guéroult
appelle ce point de départ le point de vue du Moi fini. Mais l'aboutissement

de toute la démarche est la position d'une communauté de Moi,
dans une revendication de réalité, pour l'autrui, qui ne pouvait être analogue

à celle des objets du monde, et qui pourtant implique, pour le Moi fini,
une extériorité radicale. Finalement, quel est le statut du Moi initial? Pourquoi

conserver, dans le terme même, une allusion à la conscience
individuelle? Fichte s'est toujours défendu d'avoir solipsisé le Moi fini: simplement,

le caractère pluriel des Moi ne peut apparaître qu'au terme de la

démarche, sans qu'U soit cependant en contradiction avec ce que cette
démarche requiert dans les étapes antérieures à son aboutissement. M.
Guéroult, en revanche, met une distance 'pure' entre le Moi impliqué dans les

principes de départ, et le Moi relié à autrui posé dans sa réalité abrupte
auquel aboutit la démarche à l'issue de la Doctrine des moeurs.

C'est ce déséquUibre, qui ne résulte que de l'application (en termes

mathématiques) de l'achèvement sur le point de départ, que sortira la

deuxième formulation de la Doctrine de la Science. Ici (II, p. 79), ce qui
provoquait un conflit dans la première formulation est immédiatement
constitué comme protagoniste, et les diverses synthèses, vingt au total,
résulteront du dialogue de l'Etre et de la Liberté, dont la concertation
s'enchaîne dans un progrès ascendant jusqu'à ce que le phUosophe

(l'auteur de la Doctrine) ait entièrement élucidé, non seulement le savoir
dont il part dans sa démarche, mais la construction phUosophique même à

laquelle U procède.
"Le flottement entre la Liberté et l'Etre, l'affirmation de l'Absolu comme

Non-Savoir, qui caractérisent laW.-L. de 1800, ne pouvaient satisfaire ni aux

exigences de la genèse complète, ni aux besoins de la clarté totale qui, dès

la première heure, ont marqué la philosophie de Fichte" (II, p. 105).
La deuxième formulation restera donc transitoire, et Fichte — éperonné

par sa rivalité avec Schelling, par la défection du public à son égard, peut-
être par le premier écrit de Hegel qui exagère la finitude du Moi où U pense

que Fichte enracine tout son système, dans la formulation première qui est

probablement la seule qu'il ait, sinon connue, du moins étudiée — reprend
une fois encore, sur de nouveaux frais, l'instauration de sa phUosophie.
Cette troisième Doctrine de la Science nous est maintenant accessible en

français par la traduction qu'en a donnée D. Julia5. Comme pour les for-

5 Didier JULIA, LG. FICHTE: La théorie de la science, exposé de 1804,
introduction, préface et notes, Aubier, Paris, 1967, dans la même collection figure aussi
son travail personnel, Didier Julia: La question de l'homme et le fondement de la
philosophie, Aubiei, Paris, 1964.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 191

mulations précédentes, Fichte va partir de ce qu'est 'facticement' le savoir,

va commencer par l'intérioriser pour en faire saillir ce qu'il est en soi, et.
en cinq paliers comportant chacun cinq synthèses, l'ancrera dans la Vie de

l'Absolu.
D'une formulation à l'autre, la terminologie change, l'agencement des

argumentations également, les synthèses, qui cependant restent toujours
quintuples, ne se superposent pas. L'analyse critique à laquelle procède
M. Guéroult agit sur l'ensemble des trois instaurations fichtéennes à la
manière d'un dissolvant: les sutures, toujours affirmées par Fichte,
disparaissent et l'on se trouve devant des membra disjecta: "Les trois moments
de la WL se présentent moins comme les confirmations successives d'un
seul et même point de vue que comme la réfutation successive, les uns par
les autres, de points de vue différents" (II, p. 162)... "Si l'on considère
l'évolution en train de se faire, on sera amené à proclamer contre Fichte lui-
même la solution de continuité la plus complète entre les différents
moments de la doctrine" (ibid.).

Quiconque s'est efforcé de retracer la structure et l'articulation interne
de l'oeuvre de Fichte a d'immenses dettes à l'égard des analyses de M.
Guéroult. Fichte est certes l'un des phUosophes qui a le plus délibérément
calculé son système, qui l'a exprimé dans un réseau de concepts enchaînés

avec rigueur. Mais comme, dans le même temps, il cherche à agir par la
formulation même de sa pensée, il est aussi l'un de ceux qui se dérobe le plus
impénétrablement derrière ses formulations successives. Il n'a cessé de

s'inspirer de schémas rigoureux, dont la publication des notes et des inédits
donne maintenant quelque idée, mais U adapte ses expressions aux publics
qu'U veut atteindre. Le premier 'moment' de la Doctrine de la Science est

un cours que Fichte peut rendre systématique et didactique dans l'écrit,
parce qu'U en commente les paragraphes, leçon après leçon, à des auditeurs
qu'U tenait fortement par l'ascendant du discours vivant. Le deuxième
'moment' est une suite de leçons d'un tissu beaucoup plus serré, mais destiné

à un public différent. Le troisième 'moment' correspond à l'activité
de 'phUosophe populaire' que Fichte entreprend à Berlin: U n'a plus de

chaire officielle, il n'est plus au centre intellectuel des controverses et des

découvertes, il cherche à retenir ses auditeurs en ajustant constamment son
débit à leurs possibilités d'assimUation. En raison de ces modifications
constantes dans les circonstances où Fichte s'exprime, U est précieux, U est

nécessaire, de disposer des restitutions rigoureuses de M. Guéroult, qui
retrace l'essentiel derrière les fluctuations superficielles. De plus, dès après
son premier système (ou premier moment de la Doctrine de la Science),
Fichte est entré dans le crépuscule de l'histoire: l'abord de ses formulations

ultérieures n'est pas facilité par l'accoutumance, son vocabulaire n'a

pas pénétré dans l'enseignement scolaire, ou dans l'acquis de la littérature;



192 PHILIPPE MULLER

pour un lecteur français, la majorité des textes que M. Guéroult analysait
étaient difficUes d'accès, par manque de traduction, par absence d'éditions
courantes et de commentaires didactiques.

A tous égards, le grand ouvrage de M. Guéroult a renouvelé les études

fichtéennes, les a proprement restituées au grand courant de la phUosophie.

Epaulé par le retour en force de l'idéalisme allemand dans l'évolution
interne du néo-kantisme, par le renouveau de Hegel, d'abord dans l'engouement

pour la Phénoménologie de l'esprit, puis dans la re-découverte de la

Logique, U a contribué à changer la scène philosophique française, et entre
dans cette bibliothèque de référence qui constitue notre conscience

comme moderne.
C'est donc par un aveu de gratitude qu'U faut aborder la partie critique

de notre exposé. Si la lecture et la consultation fréquente de l'oeuvre de

M. Guéroult sont indispensables lorsqu'on aborde Fichte, et que l'on cherche,

comme je l'ai fait naguère pour une série de cours, à dégager la conversion

anthropologique qu'U représente à partir de la philosophie critique, la

confrontation minutieuse des oeuvres et du commentaire fait saUlir quelques

points intéressants.
On dira d'abord tout ce qu'on gagne en clarté conceptuelle. Fichte,

surtout dans la seconde partie de sa première élaboration, celle qui porte sur
le droit et les moeurs, dissimule souvent l'armature solide de son argumentation.

Il développe telle synthèse sur plusieurs pages, ramasse telle autre
en une seule ligne, presque au détour d'un paragraphe: M. Guéroult, en
restituant le canevas selon lequel Fichte a sans doute mené sa réflexion,
rétablit les proportions et dégage les lignes maîtresses. On peut hésiter sur
la meUleure manière de présenter les textes de Fichte: en les paraphrasant
dans l'ordre (ou le désordre, bel effet de l'art) où ils sont écrits, en
cherchant ainsi à conserver à chacun la vivacité de sa problématique, et la
spontanéité de ses développements — ou bien en les re-structurant plus fermement,

non pas comme ils ont été écrits, mais comme Us ont été pensés et
'calculés'. On choisira selon l'orientation que l'on veut donner à cette
reconstitution: la première voie s'impose lorsqu'on replonge la pensée dans

ses circonstances, et que l'on cherche à la comprendre autant par son

contexte (son non-dit) que par son contenu propre. La seconde vaut mieux
si l'on veut dégager la logique interne d'un système, la structure pure qui
permet d'en évaluer la solidité et la cohérence.

Mais ce dernier choix, qui est celui que nous propose l'oeuvre de

M. Guéroult, entraîne quelques sacrifices. Ce n'est pas nous qui le disons,
c'est M. Guéroult: dans une note qui termine l'exposé schématique du
Système du Droit naturel, il nous avertit de chercher aUleurs ce qui n'entre pas
dans le cadre de ses recherches (I, p. 291). Or c'est beaucoup, c'est

"l'exposé détaillé des législations civile et pénale", c'est "l'exposé du socia-



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 193

lisme de Fichte", "la théorie de l'Etat commercial fermé", celle "du droit
matrimonial et du droit des gens". Regardons mieux: ce qu'on écarte ainsi,
ce sont les retombées d'une pensée dans les circonstances concrètes de son

temps.
Peut-on tenir le pari d'isoler d'une pensée les conséquences qu'elle peut

avoir sur le plan de la vie quotidienne? Certes, les diverses formulations de

la Doctrine de la Science ont toutes une vection essentielle vers la pratique,
mais l'armature conceptuelle que M. Guéroult retient seule révèle toute sa

signification dans la confrontation avec les questions du temps, la Révolution

française et son dérapage dans la Terreur, le retour en force du
religieux après l'effervescence voltairienne de l'Aufklärung, le rôle prophétique
de la poésie, l'importance des nouveaux milieux sociaux, la tentation de la

maçonnerie comme riposte au blocage social pratiqué par le durcissement
napoléonien. Aucun des éléments qui précèdent n'est resté sans impact sur
Fichte. M. Guéroult ne le nierait assurément pas. Mais il a tendance à ne
voir dans l'événement externe auquel réagit le philosophe que l'occasion
d'une évolution déjà préparée par les difficultés de l'instauration conceptuelle.

C'est ainsi du moins qu'U présente la Querelle de l'Athéisme,
symbolique à bien des égards, par sa date, la fin du XVIIIe siècle, par son
incidence sur la carrière de Fichte qui y trouve la terminaison de son rôle
académique initial, par son lointain retentissement sur l'idéalisme
allemand: "En tout cas, écrit-il (I, p. 353), lorsque des événements comme la

Querelle de l'Athéisme déterminent l'évolution de sa pensée, c'est
conformément à sa logique interne que cette évolution s'opère. Au surplus, les

objections auxquelles Fichte doit répondre, sans porter sur la vraie
difficulté, y touchent cependant. La confusion de la morale et de la religion,
l'identification de Dieu et du monde des Moi sous la législation de la

raison ont leur source, en effet, dans cette immanence de la phUosophie
transcendentale que Fichte a tenu jusqu'ici à conserver. Or cette
immanence, avec l'autosuffisance du Moi pratique, implique la négation d'une
force qui dépasserait celui-ci."

La question majeure, ici, concerne l'évolution effective de la pensée.
Fichte a commencé sa carrière par l'élaboration d'un des systèmes
philosophiques les plus cohérents dans leur complexité, et dont la restitution
minutieuse des articulations par M. Guéroult souligne encore l'amplitude.
Quand il reformule son système, il a recours à des concepts qui ne se

laissent pas ramener sans reste à ceux qu'il avait mis en place antérieurement.
Mutation interne, ou provocation de l'ambiance? Fichte est soucieux de

tenir compte des polémiques ardentes que sa première formulation a

suscitées. Les objections qu'on lui fait font saillir certains points de malentendu.

Il cherche à les tourner. Lui-même a toujours prétendu qu'U n'avait
jamais fait que changer de langage, mais qu'en fait le contenu visé (le



194 PHILIPPE MULLER

signifié) par ces formulations successives restait identique. M. Guéroult, on
l'a vu, ne le croit pas sur parole. Son analyse l'incline à introduire des

discontinuités qui ressemblent à des réfutations. Mais si l'on serre les choses

de plus près, si l'on accepte de donner plus de poids aux circonstances, aux
sollicitations de l'époque, si l'on reprend le fil même des analyses de

M. Guéroult, on se demandera s'U n'a pas tiré un peu trop du côté du Moi
fini le premier moment, pour creuser les différences, et s'U n'a pas un peu

trop souligné les formules johanniques du troisième moment pour rendre
ainsi le renversement de point de vue plus sensible.

En retrempant la pensée dans son contexte vécu, en la confrontant à ses

circonstances, en la complétant par ses 'applications', dès le départ du
reste présentes dans les écrits 'révolutionnaires' de Fichte, on pourrait
parvenir à un tableau quelque peu différent. Les auteurs récents qui reviennent

à Fichte soit, comme Janke6, rétablissent plus de continuité dans les

structures mêmes, formulées différemment, soit, comme Henrich7, placent
un peu autrement les coupures. Ce n'est pas le lieu, ici, d'aller dans les

détaUs. On peut cependant se demander si le tournant apparent des formules,

dès l'achèvement de l'instauration phUosophique initiale, en 1797, et

notamment dans la Destination de l'homme de 1800, ne découle pas à la fois
de l'échec de la Révolution à laquelle Fichte avait accordé tant de chances,

ce qui lui fait 'cesser de croire nécessaire l'aboutissement de l'action
bonne' (I, p. 363) — et des tribulations personnelles de Fichte, qui se met à

parler le langage des romantiques et des concüiateurs pour conserver le

contact avec son public. Dès lors, derrière les variations structureUes, on
pourrait discerner une fidélité plus essentielle à des positions immuables.
N'est-ce pas finalement l'avis aussi de M. Guéroult, quand U écrit: "Cet
effort ontologique nous montre comment, malgré la restriction portant sur
la matière du comprendre, malgré l'impossibmté d'expliquer la détermination

de l'existence comme conscience, Fichte parvient à une sorte de pan-
logisme, fruit naturel du principe de genèse appliqué sans défaulance. Cette
genèse paraît, au cours de son extension, s'inspirer toujours du même
souci: nier la chose en soi. C'est là un des traits essentiels de ce cadre

immobUe à l'intérieur duquel se déroule l'évolution. Mais, au fond, la négation

a changé d'objet. Ce n'est plus l'Absolu hors de nous qui est rejeté
avec la chose en soi, mais c'est seulement le caractère de chose, et
l'impénétrabilité de cet Absolu hors de nous" (II, p. 188).

6 Wolfgang JANKE: Fichte - Sein und Reflexion - Grundlagen der kritischen
Vernunft, de Giuyter Vg, Berlin, 1970.

7 Dietrich HENRICH: Fichte's ursprüngliche Einsicht, Suhrkamp Vg, Francfort-
s.-M., 1967.



HOMMAGE A MARTIAL GUEROULT 195

C'est précisément parce que Fichte récuse toute Chose en soi, tout
Absolu de type chosiste, qu'il nous propose une pensée de l'action, de la

pratique, de la praxis, et qu'U acquiert aujourd'hui une teUe actualité. Dès

le moment que l'on sort des banalités matérialistes trop courtes pour penser

la pensée, et que l'on se centre sur ce qui nous est humainement accessible

dans notre expérience, dès que l'on discerne en elle, comme le plus
intime de notre intimité, le projet moral d'actualisation d'une société de

consciences et de Moi libres, les diverses périodes de Fichte recouvrent
une unité et un appel que dégagent bien les récents travaux allemands. Certes,

on ne peut plus revenir, en fonction de l'oeuvre 'incontournable' de

M. Guéroult, à une simple fusion des structures qu'U a si bien distinguées;
mais, à travers les différences qu'U a fait ressortir, en les approfondissant
sur sa lancée même, on discerne une permanence d'élan et de volonté
d'agir sur le devenir social qui ne font que souligner l'importance de Fichte
dans l'élaboration de la philosophie nouvelle dont notre époque a le

besoin.

PHILIPPE MÜLLER


	Hommage à Martial Gueroult

