
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 2

Artikel: Étude critique : la mort et nous

Autor: Piguet, J.-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDE CRITIQUE

LA MORT ET NOUS

W. Kamlah, qui vient de mourir, a été l'un des philosophes les

plus originaux d'Allemagne, et sa réputation propre m'apparaît
insuffisamment établie : son nom en effet se trouve presque toujours
lié à celui de P. Lorenzen et ainsi rattaché à l'Ecole d'Erlangen. Or
il y a chez Kamlah une pensée qui dépasse assez largement les cadres
de l'Ecole à la fondation de laquelle il a contribué. En son temps, nous
avions publié dans cette Revue (1961-I) une étude sur ce philosophe,
et voici que paraît maintenant son dernier livre. Meditatio mortis est
certes une brochure davantage qu'un livre, mais cette pubhcation est
posthume : le fait, on le verra, vaut la peine qu'on s'y arrête.

Dans une première partie, l'auteur examine les deux aspects de
la mort : objectivement, elle apparaît comme une « catastrophe » qui
anéantit les êtres vivants, mais subjectivement, pour l'homme et
pour l'homme seul, elle apparaît traditionnellement comme le passage
d'une vie à une autre vie meilleure. C'est ainsi en tout cas que,
jusqu'ici, la mort s'est donnée à comprendre : mais toute la question
est de savoir ce que signifie en pareil cas « comprendre ». Comprendre,
dit Kamlah, c'est soit comprendre des mots ou des concepts, soit
comprendre des actes. Or la mort, au-delà des idées qui la représentent

ou des termes qui la désignent, est moins un acte que l'obstacle
(Widerfahrnis) à nos actes. De tels obstacles sont vécus, mais ne
se comprennent guère ; ils doivent être acceptés (Hinnahme). La mort
doit donc être « acceptée » — mais qu'est-ce que cela veut dire

La seconde partie de cette brochure, plus originale que la première,
pose la question fondamentale : l'homme a-t-il le droit de décider

d'accepter la mort, ou ne doit-il l'accepter que lorsqu'elle se présente
d'elle-même à la porte On reconnaît là l'alternative classique du
suicide, c'est-à-dire de la « mort philosophique », traditionnelle en
philosophie hellénistique. Toutefois, Kamlah pense que le XXe siècle

1 A propos de Wilhelm Kamlah: Meditatio mortis. Stuttgart, Klett, 1976,
28 p.



LA MORT ET NOUS I5I

fausse l'un des termes de l'alternative, car aujourd'hui ce n'est plus
la mort qui se présente d'elle-même à l'homme, mais c'est la médecine
qui l'empêche de se présenter spontanément et en recule l'échéance.
La question fondamentale demeure pourtant : l'homme a-t-il droit
à la mort — le terme de « droit » étant entendu ici au sens d'un droit
fondamental de l'homme On sait —¦ et Kamlah le rappelle — que
le droit à la mort, reconnu en Grèce stoïcienne, a été condamné par
saint Augustin avec des raisons fort peu logiques, mais destinées à

perdurer. Plus tard le suicide a fait l'objet de juridictions profanes :

jusqu'en 1751 en Prusse, jusqu'en 1790 en France, le suicide est
assimilé à un meurtre, au sens pénal du terme. De là date une
interdiction morale et générale du suicide — même si, socialement,
certaines exceptions sont reconnues comme valables. Toutefois, remarque
fort logiquement Kamlah, c'est une chose que de considérer certains
cas de suicide motivés rationnellement comme étant légitimement en
contradiction avec une norme générale, et c'en est une autre que de
les considérer comme étant en accord avec une autre norme générale.
L'idée régnante est que la norme interdit le suicide, mais que dans
certains cas il peut y avoir désaccord avec cette norme. L'idée de

Kamlah, en revanche, est que le suicide, dans certains cas, fort rares
en vérité, mais significatifs, se trouve en accord avec une norme
fondamentale. Ce n'est donc pas le désaccord avec une norme
habituellement reconnue qui est critère, mais c'est l'accord avec une
autre norme fondamentale. Le critère est bien entendu difficile à
énoncer : certains n'ont effectivement, pour mettre fin à leur vie,
que des raisons passagères ou pathologiques. Mais il demeure le cas,
« normal » au fond, de celui à qui, rationnellement, la vie n'a plus
rien à offrir, et à qui la médecine, pratiquement, retire le droit de
mourir. C'est ce cas, pense Kamlah, qui est intéressant au point de

vue éthique. Pour le moins on devrait lui appliquer alors le principe
juridique in dubio pro liberiate. Toutefois, on ne résoudrait alors que
l'aspect individuel du problème. Il resterait l'entourage du malade ¦—
et cet entourage ne comprend guère cet appel à la liberté — y compris
à cette liberté de mettre fin volontairement à sa propre vie. Le milieu
social fait au contraire tout pour empêcher l'exercice de cette liberté.
(On se souvient aussi de Pierre Laval, qu'on a retiré des griffes de la
mort volontaire pour l'amener au poteau d'exécution.) La société
empêche ainsi que vienne la mort vers celui qui, dans son lit, a accepté
en pleine responsabilité qu'elle vienne à lui. Le médecin, qui
pratiquement assume la direction spirituelle en pareils cas, est lié par le
serment d'Hippocrate —¦ à son défaut par des articles du code. Même
si sa conscience individuelle voulait passer par-dessus ces interdits,
il se verrait entraîné dans une contradiction : après avoir, disons,
administré des somnifères en quantité léthale, il se verrait obligé de



152 JEAN-CLAUDE PIGUET

procéder aussitôt à un lavage d'estomac pour ne pas tomber sous
le coup des articles du code qui obligent de prêter assistance à une

personne en danger de mort.
La conclusion éthique de Wilhelm Kamlah consiste donc à affirmer

que l'interdiction générale de tuer s'applique à l'homicide, non au
suicide. D'autre part, le droit à la vie, qui est universellement reconnu,
implique le droit de demeurer maître de sa propre mort : car la mort
(ici on reconnaît la trace de l'enseignement de Heidegger) n'est pas
un fait qui se produit après que la vie est terminée, mais c'est un
« obstacle » qui accompagne, dès notre naissance, toute notre vie.
La mort fait ainsi partie de la vie, et le droit à la vie implique le droit
à la mort — quand cette mort est la nôtre propre.

Et surtout, pense Kamlah, ce droit à la mort implique un droit
à une mort sereine, digne d'un homme, et plus précisément digne
d'un philosophe qui, ayant décidé de devenir entièrement maître de

sa propre vie, l'a acceptée dans sa finitude même. Il ne faut pas
confondre en effet le désir d'immortalité, dont la médecine se fait l'écho,
avec l'espérance de la vie éternelle : selon cette dernière, c'est moins
nous qui avons à courir « un beau risque » en mourant, mais c'est
Dieu lui-même qui vient à nous — par delà la mort et après l'avoir
vaincue sur la Croix. Accepter ainsi la mort, c'est accepter la venue
de Dieu : mais il ne suffit pas d'attendre passivement, on peut aussi
décider librement de cette acceptation, quand le moment est venu.

Wilhelm Kamlah était une âme d'élite. Les conclusions qui sont
siennes ne prétendent pas valoir pour tout un chacun. Elles ne valent
que pour celui qui, librement, mais en totale responsabilité, a décidé
de les suivre.

J.-Claude Piguet.


	Étude critique : la mort et nous

