
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 2

Artikel: Le sabbat dans la tradition juive

Autor: Safran, Alexandre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381090

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381090
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE

Le judaïsme se fonde sur une conception particulière du temps
qui est un temps sabbatique. « L'ordre du temps préside à la Thora ¦—
à l'Enseignement divin du judaïsme — commande et règle la vie
du juif, elle-même disposée selon l'ordre de la ThoraJ ». La chronologie
des mitsvot positives — des prescriptions religieuses — s'insère
dans l'ordre du temps ; la transgression des mitsvot négatives —•

des interdictions religieuses — dérange l'ordre du temps.
La Thora avec ses mitsvot, ses ordonnances, est un enseignement

du juste emploi du temps. « Veux-tu réussir dans ta vocation de

juif », disait un jour Rabbi Menahem Mendel de Kotsk 2 à l'un
de ses disciples, « sache ce que tu peux et ce que tu dois faire et ne pas
faire de ton temps. En un mot : agis en sorte que tu n'aies pas le

temps de commettre un péché, que tu n'aies pas le temps de
commettre une erreur de temps. »

Or, ne pas commettre une erreur de temps signifie tout d'abord
ne pas faire une erreur de calcul sur le temps : « Enseigne-nous à

compter nos jours » 3 L'homme seul, ayant l'idée du temps, est
amené à considérer le temps, à en compter les fractions, à les apprécier

dans leur unicité irréversible. Par ses responsabilités «

déterminantes », il est capable d'« acquérir » le monde, « son monde à lui »

et le monde entier « en une heure », mais aussi susceptible de perdre
en une heure son monde à lui et le monde tout entier, comme le dit
le Talmud et le souligne avec force Maïmonide 4.

* Exposé présenté à la Faculté de théologie de l'Université de Genève,
le 9 mai 1974 ; à la Faculté de théologie et à la Faculté des lettres de l'Université
de Fribourg, le 10 décembre 1974.

1 Cf. Gn r. 3,8. Cf. Maharal, Rabbi Low de Prague (1525-1609) : Déreh
Hayim, ad Avot V, 22, éd. Pardess, Tel-Aviv, p. 210-211.

2 Rabbi Menahem Mendel de Kotsk (1787-1859), d'après le témoignage
oral de son petit-fils, Rabbi Chemouel de Sohatchov.

3 Ps 90,12.
4 Cf. TB Kiddouchine 40 b; Maïmonide (i 135-1204) : Michné Thora,

Hilhot Techouva, 111,4.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE 137

Toutefois, le juif ne doit pas compter le temps comme d'autres
hommes. Il le compte différemment pour ne pas tomber à la suite
d'un faux calcul ou d'un manque de calcul dans la cupidité de vivre
ou dans l'angoisse de la mort, ou encore dans la désinvolture vers
laquelle pousse l'apathie de l'existence. C'est pour cela qu'en
commentant le verset biblique : « Souviens-toi du jour du sabbat pour
le sanctifier », la Mehilta » avertit le juif, en lui disant au nom de
Rabbi Yitshak : « Ne compte pas (les jours) à la manière des autres
mais compte-les en vue du Sabbat. » En d'autres termes : sache que
le sabbat se situe à la fin de ton compte des jours et non pas à son
début. Il se situe à la fin de ton activité car il constitue la finalité
d'une œuvre achevée. Il constitue le but éthique, la tahlit d'une
œuvre que tu reprendras après l'avoir interrompue. Avec la force

que te donnera cette interruption, tu la poursuivras selon un plan
qui t'a été prescrit, selon un sens qui t'a été indiqué par Quelqu'un
qui t'a précédé et te succédera ; qui t'a offert les matériaux de ton
travail, les forces de l'entreprendre et surtout de le suspendre et de le

reprendre. Il a observé l'ordre qu'il te propose dans Son travail de

principe, initial; et II a poursuivi le but qu'il te propose, à la fin
de Son travail primordial : à savoir le bien, la bénédiction, la sainteté.
Aussi s'offre-t-Il à toi pour que tu L'aies pendant ton travail auprès
de toi ; Il se propose à toi pour qu'il t'ait pendant son repos auprès
de Lui. Il t'accorde le privilège de L'atteindre et, plus encore, de Lui
apporter, à Lui qui est saint, l'offrande humaine de ta sanctification.
« Soyez saints, car Je suis saint, Moi, l'Eternel, votre Dieu ; observez
mes sabbats » 2

« Zahor et yom hachabbat lekadecho... : souviens-toi du jour du
sabbat pour le sanctifier. » Mais le mot chabbat en hébreu est féminin.
La Thora devrait dire : lekadecha. Pourtant, ehe écrit : lekadecho

parce que, observe un commentateur de la Thora 3, c'est Dieu lui-
même, auteur du sabbat, que nous sommes appelés à sanctifier par
le souvenir que nous avons du sabbat.

Le rythme qui doit marquer la vie du juif est celui de six unités
de temps pour le travail et une pour le repos. Six jours de travail
pratique (c'est là le sens du verbe avod 4) qui s'étend sur une surface
délimitée, visible et divisible, et enfin un jour de suspension du

1 Ex 20,8 ; Mehilta (IIe s.) ad loc.
* Lv 19,2-3.
3 Rabbi Chelomo Efraïm Lunschitz (XVIIe s.) : Keli Yakar, ad Ex 20,1
4 Cf. Ex 20,9.



I38 ALEXANDRE SAFRAN

travail qui aurait pu être poursuivi (c'est là le sens du verbe chavot ')
mais que l'on interrompt aussi librement qu'on l'a commencé, pour
le scruter, en nous demandant s'il correspond au but éthique assigné.
S'il ne lui correspond pas, la techouva, le repentir serein, est
recommandé à la veille du sabbat pour contribuer au tikkoune, à la restauration

de ce travail manqué. Par contre, si le travail répond aux
exigences éthiques du Créateur, comme lui, nous le valoriserons
dans la joie.

De toute manière, le jour du sabbat, l'israélite doit considérer le
travail effectué pendant les six jours précédents comme suffisant.
La Bible nous dit : « Durant six jours tu travailleras et tu feras ton
travail »2.

Et la Mehilta de demander : « Est-il possible à l'homme de faire
tout son travail pendant six jours ?» — « Oui, dit-elle, respecte le

sabbat de ton Dieu, comme si tout ton travail était déjà fait. »

Erev chabbat, la « veille du sabbat », le juif dit : « assez » à son
travail, comme le Créateur lui-même, contemplant à la fin des six
jours les cieux qui continuaient de s'étendre, dit au monde : « assez » ;

« assez » à l'expansion ; « assez » au développement ; « assez » à la
croissance. « Assez » car le monde, remarque le Midrache 3, risquerait

de s'effondrer s'il prenait des proportions excessives.
En marquant résolument la haamada, l'arrêt de la tenoua, du

mouvement, affirmeront Rabbi Yehouda Halévi et Maharal, l'homme
témoigne au plus haut degré, dans la sérénité, de sa ressemblance au
Créateur. En s'abstenant le septième jour de poursuivre son travail
matériel, il se dégage de la pression de la convoitise, il se libère de

l'avdout, de l'esclavage auquel l'excès de travail, d'avoda, aurait pu
l'amener ; il se contente de ce qu'il a, car il est « rassasié » de la
bonté divine. En cessant d'être un « serviteur des serviteurs », un
serviteur des pharaons extérieurs et intérieurs, l'homme devient
un « serviteur de Dieu » : il est libre, car il se met au service de Dieu
et, par conséquent, de l'humanité.

La passivité que nous observons le jour du sabbat n'est qu'apparente.

Maïmonide, le codificateur qui établit le cadre juridique particulier

du sabbat, lui assigne un caractère de prescription à la fois
positive et négative. Le verbe tichbot*, qui enjoint au juif de
suspendre son travail le septième jour, est une mitsvat assé, une ordon-

1 Cf. Gn 2,3 ; Ex 23,12.
2 Ex 20,8 ; Dt. 5,13. Mehilta, ad Ex 20,8.
3 Cf. Gn r. 5,7 ; 10,12.
4 Ex 23,12.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE I39

nance active, malgré l'impression qu'elle donne d'engendrer la
passivité, le chômage; tandis que le taassé kol melaha, «tu n'y feras
aucun travail »« matériel, créateur, est la mitsva lo tassé dont le
caractère est réellement négatif car elle défend au juif de travailler
le jour du sabbat.

Nous imitons donc notre Créateur, qui a cessé le travail matériel
le septième jour, c'est-à-dire n'a rien ajouté dans l'ordre matériel
à l'œuvre accomplie pendant les six jours pour que vaïnafache,
«pour qu'il se repose» (vaïnafache est un verbe réfléchi2), pour
qu'« Il réfléchisse » au travail réalisé et surtout, comme l'observe
l'Or Hahayim 3, pour qu'il crée l'âme, le néfèche, dont cette œuvre
a besoin, le repos, la menouha, à laquelle elle aspire.

Cette âme que Dieu a créée le septième jour, par le vaïnafache,
sera capable d'agir dans un sens créateur actif afin que le travail
matériel interrompu puisse continuer et commencer à nouveau car,
si cette âme n'avait pas été créée par Dieu le septième jour, les faits
matériels acquis les six premiers n'auraient pas subsisté, ils seraient
restés à leur stade matériel comme un gouf beli nechama, « un corps
sans âme ».

C'est pourquoi, à la fin de sa présentation du processus de la
Genèse, la Thora dit : «Dieu mit fin le septième jour à l'œuvre faite
par Lui 4 ».

Le septième jour et non pas le sixième. En effet, c'est seulement
le septième jour, grâce à l'âme qu'il a donnée au monde, que Dieu
accomplit son œuvre créatrice.

L'âme créée par Dieu dans son vaïnafache, qu'il a donnée au
monde le septième jour, est, selon le Zohar, le raza dechabbat, « le
mystère du sabbat, qui est en même temps le raza d'oraîta, le mystère
de la Thora, mais aussi le mystère d'Israël 5. Ce raza permettra à

Israël, peuple de la Thora, d'assurer chaque sabbat le recommencement

de la vie cosmique, la création continuelle du monde (création
que Dieu conçut « en regardant la Thora »). Il l'assurera par la
nouveauté que lui offrira chaque sabbat la lecture de la Thora et notamment

de la parachat ha-chavoua, de la section hebdomadaire du
Pentateuque ; il l'assurera par l'apphcation des mitsvot de la Thora
concernant le sabbat, des mitsvot qui englobent toutes les autres
mitsvot de la Thora ; il assurera ainsi une sorte de hiddouche haolam,
une « recréation du monde », un renouveau du monde après le sabbat,

1 Ex 20.IO.
2 Ex 31,17.
3 Rabbi Hayim Attar (1696-1743) : Or ha-Hayim, ad Gn 2,2.
4 Gn 2,2.
5 Cf. Zohar, II, Terouma.



140 ALEXANDRE SAFRAN

par les hiddouchei Thora, par les nouveautés qu'il apportera lui-même
à la Thora, par l'étude approfondie qu'il en fera.

C'est ainsi qu'il faut comprendre l'adage talmudique qui dit :

« Celui qui prie à l'entrée du sabbat et récite le texte vaiehoulou »

(du début du second chapitre de la Genèse : « Ainsi furent terminés
les cieux et la terre avec tout ce qu'ils renferment. Dieu mit fin le

septième jour à l'œuvre faite par Lui. ») — « celui qui récite ce texte
le vendredi soir est considéré par la Thora comme quelqu'un qui
devient l'associé de Dieu à l'œuvre de la création première » : en

proclamant le respect du sabbat, l'homme se joint à Dieu, pour
permettre à Son œuvre de subsister, de recommencer, de continuer.

Grâce à son identification avec la Thora et le sabbat, Israël
devient un facteur cosmique, joue un rôle déterminant dans
l'économie du cosmos.

** *

L'économie cosmique répond, dans la conception des Sages
d'Israël, à l'économie de la Thora et celle-ci correspond à la vie de
l'homme et notamment de l'homme juif. Cette économie se base

sur le rapport de six à un, qui est un rapport entre l'activité dans la
réflexion et la réflexion sur l'activité. Le rapport entre la vita activa
et la vita contemplativa, que Philon met en évidence, est en réalité
un rapport d'équilibre, de compensation entre la quantité sensible,
matérielle des six jours « corporels », et la qualité de l'unique jour,
du «jour de l'âme», qui est apparemment subtile mais pleine de
substance. En effet, le nombre sept, affirme Maharal, est un nombre
plein, « entier » ; le chevi'i, le septième est le signe de la sevia (sova),
de la « satiété »I.

Le sabbat constitue l'aboutissement des six jours de travail.
Il en forme le sikoum ; il constitue la somme des réflexions et des
actions de l'homme juif pendant les six jours qui le précèdent ; il
représente le résultat tangible de ses efforts pendant cette phase de
tension. Il apporte à l'homme « libéré » l'apaisement après la tension.

Dans la perspective de la mystique juive, le sabbat est en fin de

compte ce que l'on a réussi à en faire pendant la période de « préparation

», de hahana, qui le précède. Selon certaines autorités hala-
chiques, la hahana, la préparation spirituelle et matérielle, éthique
et esthétique, du sabbat est non seulement indispensable à l'observation

de la mitsva du sabbat, mais constitue en elle-même une mitsvat
assé. La hahana ne vise pas uniquement la « préparation » du sabbat
« durant la veille du sabbat » mais elle englobe toute l'activité du
juif. Qu'il soit rigoureux comme Chamaï ou doux comme Hillel, que

1 Maharal : Dêreh Hay im, ad Avot V, p. 210.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE I4I

ce soit même un simple juif qui fait face à ses besognes quotidiennes,
le juif pratiquant de « l'avant-sabbat » oriente toutes ses pensées
« vers le sabbat », réserve l'accomplissement de ses désirs pour le
sabbat, dédie tout ce qu'il trouve bon et « beau » au sabbat, « en
l'honneur du sabbat », « au nom du sabbat », lihvod chabbat, lecheim
chabbat.

Le temps des juifs est ainsi un temps sabbatique. Il est influencé
par le sabbat, soit dans les jours qui le précèdent, soit dans les jours
qui le suivent. Le sabbat est le hemdat hayamim, disent les hassidim,
le jour « que tous les autres jours désirent », souhaitent.

Rachi nous apprend, dans son commentaire sur le Talmudl,
que les jours de la semaine se divisent en deux catégories : Kamei
chabta et batar chabta. Les trois derniers jours de la semaine
«précèdent », attendent le Chabbat ; les trois premiers jours de la semaine
« suivent » le Chabbat, se rattachent à lui. Tous les jours de la semaine
tendent vers le Chabbat, aspirent à lui, ou s'inspirent de lui. Ils tirent
leur force du sabbat et « leurs » bénédictions dépendent de la
bénédiction que leur donne le sabbat. C'est pourquoi l'activité que nous
déployons pendant la semaine n'acquiert sa valeur que dans l'optique
ultime du sabbat.

Les jours de la semaine juive n'ont pas même de nom propre
observe Nahmanide. Ils se réclament tous du sabbat et ils se retrouvent

tous en lui.

Par le sabbat, nous avons la conscience que tout ce que nous
sommes, nous avons, nous faisons, nous transformons, n'est
possible que parce que le propriétaire universel, Koné hakol, nous a fait
don de nos capacités de concevoir, de choisir et d'accomplir le travail
pour faire, comme Lui, le bien à ses créatures, leheitiv labriyot. Tout
ce dont nous disposons temporairement n'est qu'un instrument, un
keli, que Dieu met dans nos mains en vue de prodiguer le bien, de le

communiquer aux autres, de le partager avec les autres.
Ce que le chabbat beréchit, le sabbat du Commencement, nous

apprend, et avec lui son corollaire le chabbat haarets, « le sabbat de la
terre », le sabbat de l'espace, c'est que nos biens ne nous appartiennent
que dans la mesure où nous reconnaissons, en fait, que nous appartenons

à Dieu en ce que nous sommes et avec ce que nous avons.
« Lorsque vous êtes à Moi, nous dit Dieu, cela est à vous. » Le symbole
d'un tel sabbat, dira le Sefat Emet, est le bitoul hayèche, est
l'anéantissement de ce que nous sommes, de ce que nous avons devant Lui,
notre Créateur : comme Abraham, nous Lui apportons l'offrande
de tout ce dont nous disposons.

1 Cf. Rachi, Rabbi Chelomo ben Yitshak (1040-1105), ad TB Guittine 77a.



142 ALEXANDRE SAFRAN

Cette offrande, nous la Lui apportons le jour même où nous
sommes plus qu'en d'autres jours, où nous avons plus qu'en d'autres
jours.

Le respect effectif du jour du sabbat pourrait offrir à tous les êtres
humains la possibilité de vivre au moins pendant une septième partie
de leur vie dans un état de quasi-équité économique et sociale, voire
culturelle, car durant le sabbat, qui est un yorna deoraïta, « un jour
de la Thora », se concrétise l'idéal juif d'éducation générale et permanente

des adultes : l'écart culturel entre les membres de la même
communauté est, de ce fait, sensiblement réduit.

Rabbi Yehouda Halévi et Maïmonide souhaitent que le sabbat
ait pour résultat qu'au moins pendant une septième partie de leur
vie tous les hommes puissent se sentir égaux entre eux et préparent
ainsi le sabbat messianique, intégral et universel.

Le sabbat est le signe par lequel le juif témoigne de sa foi dans
le Hiddouche haolam, c'est-à-dire la création du monde à partir du
néant.

En présentant la Création, beréchit, la Thora emploie le terme
bara, qui désigne la création divine ex nihilo. Mais, dit Maïmonide,
si création il y a, il faut qu'il y ait un Créateur, Elohim. La création
ex nihilo est le fondement primordial de notre foi en Dieu.

Pour ce motif les Sages du Talmud considèrent la mitsva du
sabbat, découlant directement de Beréchit bara Elohim, comme
l'équivalent de toutes les autres mitsvot de la Thora. C'est ainsi que
Nahmanide explique le nombre élevé de prescriptions concernant le

respect du Sabbat, car il s'agit au fond du respect de la Thora comme
telle. C'est pourquoi Maïmonide, à la fin de ses Hilhot Chabbat,
et avec lui la plupart des décisionnaires statuent que le juif qui
s'oppose sciemment et publiquement au sabbat doit être stigmatisé
comme idolâtre car il nie les principes de Hiddouche haolam et de
Bore olam, de la creatio ex nihilo, et de la création hbre et volontaire
par le Créateur, ces principes conduisant à la foi dans la Hachgaha
et dans la Nevoua, à la foi dans la « Providence » de Dieu et dans la
« Prophétie » de Ses envoyés.

Pourquoi alors rabbi Yossef Karo 1, énumérant les motifs qui
justifient le respect du sabbat, place-t-il d'abord celui de la Hachgaha,
celui de la Providence, ensuite celui du Hiddouche haolam, de la

1 Rabbi Yossef Karo (1488-1575) : Beit Yossef, Tour, Orah Hayim, 242.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE I43

creatio ex nihilo, enfin celui de la Thora mine hachamayim, de la
Thora révélée Une pensée bien arrêtée préside à cet ordre choisi
par le plus grand maître de la codification rehgieuse. Ehe nous
apparaîtra clairement à la lumière de la présentation que le Midrache fait
du sabbat.

Il y a trois proclamations du sabbat, dit le Midrache, celle du
chabbat beréchit, du sabbat des premiers temps, celle du chabbat
matane Thora, du sabbat de la promulgation de la Thora, et celle du
chabbat chéleatid lavo, du sabbat des temps à venir. Le Tour l adopte
cette triple perspective sabbatique et explique ainsi le contenu et
le sens des trois prières « centrales » du sabbat.

Le Gaon de Vilna2, lui, voit dans ce triple ordre sabbatique
moins une succession chronologique et scripturaire qu'une
interpénétration de motifs. En effet, le chabbat beréchit, le sabbat des
premiers temps, conduit au sabbat messianique, des temps à venir : le
cheérit prend ses lettres dans le réchit. Quant au chabbat matane
Thora, ou sabbat de la promulgation de la Thora, c'est lui qui permet
la jonction entre le chabbat beréchit et le chabbat chéleatid lavo. Car
lui, le chabbat matane Thora, constitue d'abord l'aboutissement du
sabbat des premiers temps et ensuite la condition préalable au sabbat
messianique, grâce à la Thora acceptée et assumée par Israël au
Sinaï. La création n'a-t-elle pas été envisagée en vue de l'avènement
d'Israël et de la révélation de la Thora L'arrivée des temps messianiques

ne sera-t-elle pas rendue possible grâce à l'accomplissement
des mitsvot de la Thora par Israël

C'est pourquoi la révélation de la Thora, qui donne un sens à la
révélation de la création de la nature en beréchit bara (« Au début
Dieu créa... »), a eu lieu, selon le Talmud, le jour du sabbat, donc
le jour qui commémore le chabbat beréchit. Le chabbat matane Thora

marque l'achèvement du chabbat beréchit mais aussi et surtout le

tikkoune, la restauration de ce que tous les sabbats, se succédant
du chabbat beréchit jusqu'au chabbat matane Thora, n'ont pu obtenir.
Mais le chabbat matane Thora constitue aussi le moyen indispensable
pour accéder au sabbat messianique, au chabbat chéleatid lavo, des

temps à venir. Chabbat matane Thora constitue donc le milieu, le

cœur des trois sabbats, car c'est par lui et en lui qu'Israël fut choisi

pour réaliser sa vocation rehgieuse, à la fois nationale, universelle
et cosmique.

Pourquoi est-ce le chabbat matane Thora qui apporte le tikkoune,
la restauration de ce que tous les sabbats, depuis le chabbat beréchit,

1 Rabbi Yaakov Ben Acher (1269-1343) : Tour, Orah Hayim, 292.
» Rabbi Eliyahou, le Gaon de Vilna (1720-1797) : Siddour Ichei Yisraël,

HaGRA, Tel-Aviv, 5728, p. 251.



144 ALEXANDRE SAFRAN

n'ont pas pu obtenir Car en chabbat beréchit, la Parole de Dieu,
faite acte, était monologue : il n'y avait pas de véritable interlocuteur,

de véritable ata, « toi » humain, pour répondre à l'affirmation
divine Anohi, « Moi ». « C'est pourtant Moi, Anohi, dit l'Eternel, en
parlant par la voix d'Isaïe, qui ai fait la terre et qui ai créé l'homme
sur elle » '. Mais à cette affirmation interpellative, Anohi, du Dieu
de la Nature, Adam n'a pas prêté une attention suffisante, n'a pas
apporté de réponse valable : la veille même du sabbat où il avait
été créé, il a commis son premier péché Cependant, Adam a été
créé la veille du sabbat, disent les Sages d'Israël, pour accomplir
tout de suite sa première mitsva, celle du sabbat. Diminué par le

péché et sauvé en dernier lieu par le sabbat lui-même, qui lui apprend
les voies de la techouva, du « retour », Adam n'est plus capable d'être
le vrai interlocuteur de Dieu, et ses descendants le seront moins
encore (à l'exception des patriarches hébreux qui, selon la Tradition,
ont observé le sabbat).

Pour cette raison, dans le Livre de Beréchit, en parlant du septième
jour, jour de repos, Dieu parle en tant qu'Elohim, Dieu impersonnel,
Créateur de la nature. Dans le livre de la Genèse, le nom même
de chabbat n'apparaît pas encore. Il y est seulement indiqué comme
yom hachevi'i, « septième jour » de la Création. La possibilité de
l'observance du Chabbat par l'homme n'est que virtuellement contenue
dans le verbe chavat2, que le Créateur réalise à Sa manière, mais il
ne constitue qu'un projet proposé à l'homme ; ce dernier ne lui a

pas encore donné sa personnalité. C'est seulement dans le Livre de

Chemot, de l'Exode, qui relate la promulgation de la Thora, que
l'Anohi, le « Moi » du Dieu de la Thora, par lequel Dieu ouvre le
Décalogue, trouve un interlocuteur valable dans l'homme, le véritable
homme que Dieu attendait, Israël : celui-ci devient Y ata, le « toi »

humain, qui s'oppose à VAnohi, au « Moi » divin, non pas comme
révolté mais comme « collaborateur de Dieu dans l'œuvre
d'accomplissement de la création première ».

Voilà pourquoi dans le Livre de l'Exode seulement, le mot chabbat
est indiqué clairement en tant que substantif. Il a été appelé à la vie
et il restera en vie grâce à Israël. Dieu l'offre à Israël en signe d'amour,
le présente comme une matana, un « cadeau », une matana obtenue
le jour de Matane Thora. Israël s'engage à le respecter, à le traiter
avec tendresse, à le considérer comme une mitsva agréée. Chomère
chabbat, gardien du Chabbat, mechamère Chabbat, dépositaire du
Chabbat, Israël réhabilite Adam, le hoté érev chabbat, le pécheur de la
veille du Chabbat. Dans le Livre de l'Exode, où le Chabbat est offert

1 ls 45,12.
2 Gn 2,31.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE I45

à Israël, Dieu lui parle en tant que Dieu personnel, Chème Havaya,
exprimé par le Tétragramme, symbole à la fois du Principe supra-
temporel de la Création et aussi du Principe directeur des Temps
historiques », mais surtout en tant que Dieu Ordonnateur de mitsvot
à son Peuple, qu'il aime et qui répond à Son amour par l'acceptation
du sabbat.

Le Chabbat beréchit, qui inspire la crainte aux hommes parce qu'il
s'impose à leur raison, par la considération de la puissance du Créateur,
d'un Dieu lointain —¦ le chabbat beréchit se mue en un Chabbat de
l'amour, qui s'installe dans nos cœurs, car il s'agit de l'amour du
Créateur pour nous, de l'amour d'un Dieu qui nous est proche,
de l'amour de Dieu pour Israël, qui s'ouvre à Sa bonté.

Le chabbat beréchit, le sabbat de la Genèse, s'est transformé en un
sabbat inscrit dans la section Ki tissa du livre de l'Exode 2, en un
Chabbat ot, en un sabbat « signe » de 1'« Alliance », de la berit entre
Dieu et Israël.

L'Alliance est incarnée dans la mitsva de sabbat qui équivaut
à toutes les autres mitsvot de la Thora. Le mot berit, qui signifie
« Alliance », est l'équivalent numérique des six cent douze mitsvot
qui, avec la mitsva du sabbat, constituent les six cent treize mitsvot.
Et encore, l'Alliance de Dieu, de l'Eternel avec Israël, implique
la pérennité d'Israël : berit olam. Le sabbat devient ainsi le signe
de la pérennité d'Israël et Israël assure la pérennité du sabbat.

En effet, constateront les Sages d'Israël, « trois partenaires
témoignent les uns des autres dans le monde : Israël, le sabbat et
Dieu ».

Rabbi Chimeone bar Yohaï, le grand amoureux du sabbat, nous a
fait savoir par un célèbre récit conservé dans le Midrache que le
sabbat avait dit à Dieu au moment de la Création du monde : « Maître
du monde, à chacun des autres jours de la semaine tu as accordé un
partenaire et moi je n'en ai pas. » Dieu lui répondit : « La Communauté

d'Israël sera ton conjoint. » Et lorsque Israël fut devant le
Mont Sinaï pour recevoir la Thora, Dieu lui dit: «Rappelle-toi ce que
j'ai dit au sabbat : la Communauté d'Israël sera ton conjoint ; c'est
pourquoi, je dis dans les Dix Commandements : Souviens-toi du jour
du sabbat pour le sanctifier. »

1 Le nom divin Elohim marque «la mesure de rigueur» ; le Tétragramme,
Chem Havaya, marque « la mesure de la miséricorde ». Cf. Esther Starobinski-
Safran : Significations des noms divins d'après Ex 3, in « Revue de théologie
et de philosophie », VI-1973, p. 426-435.

2 Ex 31,16-17.



I46 ALEXANDRE SAFRAN

Le mariage entre Israël et le sabbat est célébré au moment de
la promulgation de la Thora. Le contrat de mariage entre le sabbat et
Israël est inscrit dans la Thora. L'acte de mariage est constitué par
la Thora.

Les deux époux assument leurs responsabilités réciproques selon
la loi de la Thora. Or, si « la Thora est l'essence de la vie », « le principe
de la Thora est la Halaha », souligne Maharal, parce que la Halaha
est la règle vivante qui nous apprend comment appliquer dans notre
vie les mitsvot de la Thora. Par ses prescriptions pratiques, la Halaha
crée l'esprit réel du sabbat qui est à la fois « plaisir », spontanéité,
et « loi », constance ».

Le juif qui respecte le sabbat est appelé par les Sages d'Israël
Chomère chabbat kehilhata, juif qui respecte le sabbat selon sa halaha.
A son tour, le sabbat cultive Israël : Chomère chabbat kehilhato. Les
mots chemirat chabbat impliquent la mutualité de l'engagement entre
Israël et le sabbat.

Cette attention amoureuse réciproque des deux conjoints, Israël
et le sabbat, ne peut pleinement se réahser que dans le foyer familial
où vit le zoug, le couple juif, et où se rencontrent la constance et
l'inédit sabbatique, où s'affirment la continuité et le renouveau
des générations juives.

Le Zohar fait une remarque dont l'importance est capitale pour la
compréhension du sabbat. La Thora nous dit dans le texte
fondamental concernant le sabbat : « Les enfants d'Israël seront donc
fidèles au sabbat en l'observant dans toutes les générations, ledo-
rotam. » Et le Zohar, simplement mais aussi audacieusement, ht le mot
ledorotam, « dans leurs générations », bediratam, dans leur foyer,
« dans la maison où ils habitent » 2.

Quel riche enseignement Les enfants d'Israël vivent le sabbat
dans la maison car celle-ci, le rechout hayahid, le domaine privé,
est le domaine de la Chehina, de la Présence de Dieu qui réside parmi
eux. Le rechout hayahid est le lieu de l'union, de l'ahdout, de la concentration,

de la tendresse, de l'intériorisation, tandis que le rechout
harabim, le domaine pubhc, la rue, les routes, sont le heu de la désunion,

du peiroud, de la dispersion, de la confusion. C'est Rabbi Moché
Alcheh 3 (appartenant à la fois à l'école kabbaliste de Rabbi Yitshak
Louria et à l'école halachique de Rabbi Yossef Karo), qui nous suggère
ces réflexions à propos des deux notions fondamentales de la Halaha
concernant le sabbat : rechout hayahid et rechout harabim.

1 Cf. Pessikta rabbati, Asséret ha-dibrot.
2 Ex 31,16 ; Zohar, III, 283 b.
3 Rabbi Moche Alcheh (1508-1600) : Thorat Moché, ad Ex 35.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE 147

Il y a une relation étroite, on dirait de cause à effet, entre l'amour
et la vénération du sabbat et ceux des parents. Dans le Décalogue,
le commandement du respect des parents suit celui du respect du
sabbat ; dans le Lévitique, le respect des parents précède celui du
sabbat ». En vivant le sabbat au foyer selon les règles que la Halaha
nous propose pour favoriser la spontanéité de notre comportement
et la joie dans nos relations interpersonnelles, nous assurons la continuité

harmonieuse des générations.
L'application des dinim, des « lois », concernant le hadlakat

haneirot, le kiddouche et la havdala2 ou de tant d'autres détails
dont la beauté majestueuse et méticuleuse fait des actes solennels,
prépare l'homme juif et la femme juive à instituer un foyer où « le
Juif et les enfants de sa maison s'accordent » 3 dans l'affection et la
compréhension réciproques.

Le respect tendre et éclairé de ces lois, écrivent avec émotion des

penseurs juifs modernes, tels que Hermann Cohen et Franz Rosen-
zweig, confère aux parents une autorité sincèrement recherchée par
les enfants et aux enfants une personnalité généreusement renforcée

par les parents. Dans la loi sabbatique, douceur et rigueur, hberté et
discipline cohabitent dans une concorde féconde et désirée. La Halaha
ne nous permet pas de nous éloigner physiquement de notre foyer
depuis la veille déjà du sabbat. Et si nous le faisons le jour du sabbat,
dans la mesure et sous la forme où cela nous est autorisé, cette
permission nous est accordée à la vue et en vue de notre maison.

Le succès indéniable du sabbat au cours des siècles et des
millénaires et au milieu de civihsations diverses, est dû sans doute au fait
que l'acceptation, même sincère, de l'idée du sabbat s'accompagne
nécessairement de son application pratique. Nous n'appelons pas le
Juif respectant le sabbat zohère chabbat, juif qui « pense au sabbat »,

mais chomère chabbat, juif qui « observe en pratique le sabbat ».

Deux verbes hébreux constituent les deux mots clés qui président
à la conception du sabbat. Ces deux mots sont zahor et chamor :

« rappelle-toi », penses-y, et « garde », observe. Le premier de ces
verbes introduit le commandement du respect du sabbat dans la
première version du Décalogue (« Pense au jour du sabbat pour le
sanctifier ») et le deuxième de ces verbes introduit le commandement

1 Ex 20,8.12 ; Dt 5,13-16. Lv 19,3.
2 Hadlakat ha-neirot ; « l'allumage des bougies du Sabbat » ; kiddouche :

« la sanctification » du sabbat sur le vin ; havdala : la prière de l'issue du sabbat,
par laqueUe on fait « la distinction » entre le sabbat et les jours de travail.

3 Cf. Yalkout Chimeoni, Tehillim 139, 888.



I48 ALEXANDRE SAFRAN

du sabbat dans la seconde version du Décalogue (« Observe le jour
du sabbat pour le sanctifier »).

Le plus important et le plus significatif des commentaires que les
Sages d'Israël apportent aux deux verbes dont le Décalogue se sert
pour exprimer le commandement du respect du sabbat est celui du
Talmud qui dit : Zahor vechamor bedibbour éhad neémrou. Au moment
de la révélation du Décalogue, les deux verbes zahor et chamor furent
prononcés en une seule parole. Toutefois, l'interprétation de nos
Sages sur l'identité de ces deux verbes dépasse la description concrète
du miracle de la révélation. EUe nous apprend surtout que seul
ce qui est observé en pratique peut être considéré comme respecté
en pensée : Kol chéyechno bichmira yechno bizhira. Il t'est demandé
de « te souvenir du jour du sabbat pour le sanctifier ». Eh bien,
s'exclame le Talmud : « Souviens-toi de lui en le sanctifiant sur une
coupe de vin », par le Kiddouche, en buvant une quantité tangible,
un chiour suffisant de vin.

Nous comprenons maintenant pourquoi la mère de Rabbi Zakkaï,
pauvre femme juive qui n'avait pas assez d'argent pour acheter le
vin du Kiddouche pour son fils, a vendu le couvre-chef qu'elle portait
pour avoir la somme nécessaire à l'achat du vin du Kiddouche pour
son illustre fils. Celui qui devait enseigner aux autres les lois du
sabbat n'était pas, aux yeux de sa mère, capable de penser au sabbat
sans qu'il eût une coupe de vin devant ses yeux.

Le zahor, « souviens-toi du jour du sabbat », et le chamor,
« observe le jour du sabbat » vont ensemble dans la Thora. Le Hamea-
neg et hachabbat et le hamechamère et hachabbat, « celui qui fait plaisir
au sabbat » et « celui qui garde le sabbat » vont ensemble dans le
Talmud. Us forment l'unité du sabbat pour les juifs qui,
individuellement, sont chomrei chabbat vekorei oneg et, collectivement,
sont am mekadechei chevi'i, sont le « peuple qui sanctifie le septième
jour » de la semaine et en fait ainsi un sabbat.

L'harmonie entre ces expressions bibliques et talmudiques,
l'harmonisation de leurs significations forment le propre du sabbat
juif. C'est ainsi, par cette particularité, que nous sanctifions le nom
de Dieu dans le monde.

Ce témoignage particuher est nécessaire au monde. Israël est

obligé (selon Maïmonide, en vertu de la mitsva de Kiddouche Hachème,
de la « sanctification du nom » de Dieu) « de faire connaître » à l'humanité

l'idée « vraie » de Dieu et de Ses rapports avec le monde et
l'homme ; partant, Israël est appelé à éclairer l'humanité sur l'idée
vraie du sabbat et à l'édifier par sa pratique lumineuse de cette
prescription.



LE SABBAT DANS LA TRADITION JUIVE I49

Les Sages d'Israël ont eu raison en disant que pour l'instant « les
nations du monde » ont choisi seulement le zahor, ont adopté seulement

l'idée du sabbat ».

Toutefois, par l'idée qu'il imphque de Dieu, d'un Dieu unique et
immatériel, par l'idée généreuse de l'unité de l'humanité, par
l'idée juste de l'équité sociale, par la conception de l'homme
un et de la liberté de la personnalité humaine, le sabbat reste une
institution universelle ; il demeure, comme le souligne Nahmanide,
« le fondement même du monde », de la société. Et Israël, lui, respectant

le sabbat comme sabbat juif se rend digne d'une récompense
suprême, celle de mériter sa propre délivrance et de hâter le salut
messianique universel.

En respectant le sabbat comme institution juive, Israël « attire
la bénédiction divine sur tout le monde » parce que c'est là sa tâche.
C'est le Sefat Emet, l'un des plus ardents particularistes hassidiques
et nul autre, qui prône cette vocation d'Israël. En effet, le particularisme

juif, surtout par sa constance dans le respect sabbatique
du chamor, est le plus fidèle serviteur de l'universalisme juif.

Chaque sabbat, Israël entend Dieu lui dire : « Vous, enfants
d'Israël, en observant les lois du sabbat, vous M'avez intronisé
comme Roi dans ce monde »2

Le sabbat messianique résultera de la somme de ces intronisations
hedbomadaires réalisées par Israël.

Au jour messianique Un, Israël Un fera en sorte que Dieu soit
reconnu comme Roi Un dans un monde Un. Le mystère du sabbat
qui est raza d'éhad, qui est « mystère de l'unité », se trouvera enfin
dévoilé, compris et admis, ressenti comme « un jour qui est entièrement

bon », comme « un jour qui est entièrement sabbat » 3. Et alors
Israël entonnera le « cantique pour le jour du sabbat » 4 et s'exclamera :

« Combien il est doux de louer Dieu »

Alexandre Safran.

1 Cf. Pessikta rabbati, Asséret ha-dibrot.
2 Cf. Rabbi Yossef Karo : Tour, Orah Hayim, 290.
3 Cf. Michna, Taanit VII, 4.
4 Ps 92.


	Le sabbat dans la tradition juive

