
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 2

Artikel: De la glossolalie religieuse en occident : soixante-dix ans (1906-1976)
de dérivation du sens : d'après une conférence donnée à l'Académie
catholique de Varsovie (Pologne), le 11 mai 1976

Autor: Barthel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381089

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381089
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE
EN OCCIDENT

Soixante-dix ans (1906-1976) de dérivation du sens

D'après une conférence donnée à VAcadémie catholique
de Varsovie (Pologne), le 11 mai 1976

Cette étude voudrait vous soumettre quelques réflexions sur la
dérivation du sens théologico-religieux attribué à la glossolalie au
cours des soixante-dix dernières années de notre histoire. Nous
prendrons pour point de départ le premier « réveil » pentecôtiste
de 1906 », pour point d'arrivée le mouvement charismatique occidental
contemporain 2. Mais il nous faut, avant de nous mettre à la tâche,
rappeler l'ampleur des mouvements néo-pentecôtistes, et indiquer
notre perspective d'approche du problème.

L'ampleur prise par la pratique de la glossolalie n'est plus à
démontrer. A en croire les évaluations récentes, il y aurait aujourd'hui
quelque deux millions de chrétiens dont la piété serait marquée par
une expérience glossolale transmise, directement ou indirectement,
par les mouvements charismatiques contemporains 3. Mais pour avoir

1 On sait que le premier « réveil » pentecôtiste eut lieu à Los Angeles en
1906 ; on sait aussi qu'il a essaimé dans le monde entier avec la rapidité du feu
(cf. W. J. Hollenweger : Enthusiastisches Christentum, die Pfingstbewegung
in Geschichte und Gegenwart. Wuppertal et Zurich, 1969, p. 28-45).

2 On sait que le charismatisme contemporain de type protestant est né
aux Etats-Unis en 1956, celui de type catholique à Pittsburgh (Pennsylvanie)
en 1967 ; et que les deux ont été importés, en moins de dix ans, dans les Eglises
chrétiennes d'institution, présentes dans les cinq continents (cf. L. J. Suenens :

Une nouvelle Pentecôte, 1974).
3 Ces mouvements sont accueillis et jugés très diversement. Pour les uns,

c'est un « authentique mouvement de l'Esprit de Dieu renouvelant son Eglise »

(Clark Pinnock), un « courant de grâces qui traverse l'Eglise » (Cardinal Suenens),
« un signe de l'amour de Dieu pour notre temps » (H. Caffarel), « l'un des renouveaux

les plus importants du christianisme contemporain » (A. M. de Monléon),
« un mouvement qui vient véritablement du Christ » (K. et D. Ranaghan).
Pour d'autres, c'est un mouvement illuministe, de 1'« émotionnalisme rampant »

dans la ligne du mouvement irvingien de 1830, c'est de la « confusion doctrinale
et de l'œcuménisme affectif » (cf. A. Kuen : Pour ou contre le mouvement
charismatique. Ed. Emmaiis, 1975).



114 PIERRE BARTHEL

une idée plus juste de l'étendue actuelle de la pratique glossolale,
il faut ajouter, à ces quelque deux millions de chrétiens dits «

charismatiques », la plus grande partie des chrétiens dits « pentecôtistes ».

W. J. Hollenweger en évalue le nombre à dix ou quinze millions,
répartis sur les cinq continents. Cela fait beaucoup de monde, un
nombre impressionnant de femmes et d'hommes, de jeunes et de
moins jeunes, dont la piété est marquée par l'expérience du parler
en langues. C'est là un phénomène unique dans l'histoire de l'Eglise
chrétienne tout entière. Il ne peut laisser indifférent ni l'historien,
ni le systématicien, ni l'herméneute.

L'apparition d'une piété glossolale en Occident (et dans les

pays dits du « tiers monde » où son témoignage a été reçu) est accompagnée

d'une production littéraire de plus en plus abondante et
diversifiée. Il ne se passe pas de mois sans que paraissent, sur ce

sujet, reportages, articles, études, ouvrages de vulgarisation ou de
fond ».

Cette apparition massive de la piété glossolale est, enfin, sous-
tendue par l'attention que les synodes, les théologiens, la hiérarchie
ecclésiastique, et le Saint-Père en particulier, lui portent. On sait que
Paul VI a nommé le cardinal L. J. Suenens responsable mondial
du mouvement charismatique catholique.

Dans l'ouvrage que le cardinal L. J. Suenens a consacré à ce
dernier 2, il invite les théologiens à prêter attention à l'événement
qu'il représente. « Les spécialistes — écrit-il — ont devant eux un
champ relativement neuf à explorer (op. cit., p. 98), mais —¦ précise
le cardinal —¦ cette exploration demande à être conduite non en
observateurs de dehors, mais en interprètes du dedans. » Le conseil
est « pastoral », il convient de le suivre ; il est aussi scientifique, car
pour comprendre une telle piété, et le mouvement qu'elle a engendré,
« scientifiquement », c'est-à-dire de l'extérieur, il faut en effet d'abord
l'avoir saisi de l'intérieur. Mais peut-être faut-il préciser mieux encore
notre démarche, et indiquer la perspective dans laquelle nous avons
tenté d'aborder l'étude de la dérivation du sens donné à la glossolalie
en 1906.

Nous prendrons pour témoin du sens originaire de la glossolalie 3

la confession de foi de 1'« Apostolic Faith Movement » de 1906. Cette

1 On trouvera une bibliographie abondante sur les Eglises de Pentecôte
dans J. W. Hollenweger (op. cit.), sur les mouvements néo-pentecôtistes et
charismatiques dans René Laurentin : Pentecôtisme chez les Catholiques —
Risques et Avenir, Paris 1974. La littérature anglo-saxonne a été interrogée dans
une perspective fondamentaliste par A. Kuen : Pour ou contre le mouvement
charismatique, Ed. Emmaiis 1975.

2 L. J. Suenens : Une nouvelle Pentecôte, Paris/Tournai 1974.
3 Nous ne faisons pas remonter le sens originaire du parler en langues au

Nouveau Testament, bien que le « Pentecôtisme » y ait puisé et son sens et sa



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT II5

confession de foi, primitive et malhabile, a le mérite d'avoir été écrite
et publiée l'année même de la naissance du mouvement de « Pentecôte

». Il est vrai que le parler en langues n'est pas le tout ni de la foi
ni de la piété des mouvements pentecôtistes et néo-pentecôtistes.
Mais il n'en est pas moins évident que sans parler en langues il n'3'
aurait eu ni l'un ni l'autre. Etudier la dérivation du sens originaire
donné à la glossolalie au cours de notre siècle c'est, en quelque sorte,
prendre le pouls de ces deux grands mouvements de réveil de foi et de

piété enthousiastes, les plus grands que le XXe siècle ait connus.
Comme tout ce qui est vécu dans l'épaisseur du quotidien, on peut

aborder l'étude de ces deux mouvements en fonction de perspectives
fort diverses : historique, pastorale, dogmatique, mais aussi
psychologique, sociologique, linguistique, etc. Cette étude voudrait tenter
une démarche à la fois plus globale et plus spécifiée, à la fois historique
et d'analyse herméneutique ; elle voudrait montrer comment toutes
les recherches, toutes les analyses, se sont conjuguées pour hâter la
dérivation du sens originaire du parler en langues... et transformer
une piété glossolale, réputée sectaire et dangereuse, au début du
siècle par les Eglises d'institution, en une grâce que l'Esprit saint
fait à l'Eglise.

1. De la donation du sens du parler en langues par l'<t Apostolic Faith
Movement » (1906)

Ce texte I s'ouvre par l'affirmation que « l'heure de la restauration
de la foi, révélée une fois pour toutes aux saints » vient de sonner.

justification. Le « novum » du Pentecôtisme réside dans le fait d'avoir été le lieu
et l'instrument d'une réactivation massive, collective et individuelle du phénomène

glossolal, et d'avoir osé le dire identique au phénomène de la Pentecôte
chrétienne, lui donner un sens théologico-religieux complet, justifier ce sens
par une théologie néotestamentaire de type fondamentaliste harmonisant la
diversité des témoignages bibliques.

1 The Apostolic Faith Movement. — Stands for the restoration of the faith
once delivered unto the saints — the old time religion, camp meetings, revivals,
missions, street and prison work and Christian Unity everywhere.

Teaching on Repentance — Mk. 1,14,15.
Godly Sorrow for Sin, Example. — Mt. 9,13 ; 2. Kor. 7,9,11 ; Apg. 3,19 ;

i7-3°,3i-
Of Confession of Sins — Lk. 15,21 ; 18,13.
Forsaking Sinful Ways — Jes. 55,7 ; Jon. 3,8 ; Prov. 28,13.
Restitution — Ez. 33,15 ; Lk. 19,8.
And faith in Jesus Christ.
First Work. — Justification is that act of God's free grace by which we

receive remission of sins. Apg. 10,42,43 ; Rom. 3,25.
Second Work. — Sanctification is the second work of grace and the last

work of grace. Sanctification is that act of God's free grace by which He makes



Il6 PIERRE BARTHEL

« Si nous avons reçu le baptême du Saint-Esprit, nous avons reçu le

même témoignage que celui donné aux disciples le jour de la Pentecôte,

dans le parler en nouvelles langues. »

Que faut-il entendre par ces affirmations L'énorme littérature
populaire du premier Pentecôtisme (inventoriée par W. J. Hollenweger)

nous permet de faire de ce texte, en apparence anodin, voire
maladroit, une exégèse à peu près sûre. Les premiers glossolals de

Los Angeles, et leurs disciples plus ou moins immédiats, ont cherché
dans la Bible — par une lecture de type fondamentaliste — le sens
de leur expérience. Et ils ont acquis, à cette lecture, des certitudes

que l'on peut résumer en cinq points :

—¦ leur expérience glossolale était la répétition du miracle de la
Pentecôte ;

— en répétant le miracle de la Pentecôte, Dieu relançait, d'une
manière décisive, l'histoire du salut, bref : les temps de la fin
ultime étaient à la porte ;

— en répétant l'histoire de la Pentecôte, en 1906, Dieu se constituait
un peuple missionnaire pour une sorte de baroud d'honneur
eschatologique ;

—' pour faire partie de ce peuple, de cette « grande Assemblée » des
derniers temps, il était indispensable d'être né d'En-Haut, c'est-
à-dire de parler en langues ;

—¦ cette nouvelle et eschatologique effusion de l'Esprit ouvrait aux
vrais croyants la chance, la possibilité effective, d'une
sanctification totale.

us holy. Joh. 17,15,17 — « Sanctify them through Thy Truth. Thy word is
truth » (1. Thess. 4,3 ; 5,23 ; Hebr. 13,12 ; 2,11 ; 12,14).

Sanctification is cleansing to make holy. The Disciples were sanctified before
the Day of Pentecost. By a careful study of Scripture you will find it so now.
«Ye are clean through the word which I have spoken unto you » (Joh. 15,3 ;

13,10) ; and Jesus had breathed on them the Holy Ghost (Joh. 20,21,22). You
know, that they could not receive the Spirit if they were not clean. Jesus
cleansed and got all doubt out of His Church before He went back to glory.

The Baptism with the Holy Ghost is a gift of power upon the sanctified life ;

so when we get it we have the same evidence as the Disciples received on the Day
of Pentecost (Apg. 2,3,4), m speaking in new tongues. See also Apg. 10,45,46 ;

19,6 ; 1. Kor. 14,21. « For I will work a work in your days which ye will not
believe though it be told you » (Hab. 1,5).

Seeking Healing. — He must believe that God is able to heal. — Ex. 15,26 :

« I am the Lord that healeth thee » (Jak. 5,14 ; Ps. 103,3 : 2- Kön. 20,5 ; Mt. 8,16,
17 ; Mk. 16,16-18).

He must believe God is able to heal. « Behold I am the Lord, the God of all
flesh ; is there any thing too hard for Me » (Jer. 12,27).

Text aus : Apostolic Faith, Los Angeles, * Sept. 1906, photokopiert in
R. Crayne, Early 20th Century Pentecost, 51-52 ; vgl. Kap. 2,3, S. 22 ff. —
cité par W. J. Hollenweger o. c.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT II7

En résumé, la confession de foi de 1'« Apostolic Faith Movement »

a nanti le phénomène glossolal d'un triple sens :

— eschatologique : le parler en langues est le signe de l'approche
de la fin des temps ;

— sotériologique : il ouvre l'ère de la sanctification totale ;

—¦ ecclésiologique : il est le signe du baptême du Saint-Esprit qui,
s'ajoutant au baptême d'eau, fait du croyant un vrai chrétien,
un membre, enfin authentique, de la Grande Assemblée du
Premier-Né.

En bref : cette donation de sens est « théologique » de part en
part, et ce dans la mesure où elle considère que le parler en langues
est œuvre de Dieu, signe de Dieu, puissance de Dieu, mission de Dieu.
Et c'est bien ainsi que la glossolalie fut vécue par les plus humbles
croyants aux premières heures du mouvement de Pentecôte.

Voilà l'essentiel posé. Mais il n'est pas inutile pour notre propos
de nous arrêter encore au caractère historique de cette donation de

sens, de dire deux mots du contexte dans lequel elle s'est effectuée.
On sait que le mouvement de Pentecôte est né dans le contexte socio-
religieux du mouvement de sanctification qui a marqué le
protestantisme occidental de la fin du XXe siècle. Cette filiation directe
explique pourquoi la confession de foi de 1'« Apostolic Faith Movement

» insiste sur la relation étroite entre le parler en langues, signe
du « baptême du Saint-Esprit », et la sanctification du croyant.

Notre confession de foi distingue, en effet, trois étapes dans la
maturation de la vraie foi : la justification, la sanctification par la
Parole et la sanctification par l'Esprit. La justification, explique
notre texte, est « l'acte par lequel Dieu fait grâce à ceux qui reçoivent
la rémission des péchés ». La sanctification « is cleaning to make
holy»... « the second work of grace and the last work of grace ». Le
« second work of grace » est l'œuvre de la Parole (biblique) adressée

aux croyants ; le « last work of grace » est celle de l'Esprit, dont
l'irruption dans le croyant est attestée par le parler en langues L

En distinguant deux étapes dans l'œuvre de sanctification,
1'« Apostolic Faith Movement » se démarquait du mouvement de

1 II est intéressant de souligner la manière dont argumente cette distinction
entre les deux sanctifications. L'Evangile de Jean est le témoin par excellence
de cette « sanctification par la Parole », premier pas vers la sainteté ; le livre
des Actes, par contre, fournit les récits descriptifs du parler-en-langues-don-du-
Saint-Esprit qui fait de la sanctification totale un don de Dieu. Pour harmoniser
les deux séries de témoignages, il suffit de les situer sur la ligne historique de
l'histoire du salut : dans l'Evangile de Jean, Jésus parle à ses disciples AVANT
la Pentecôte — il ne peut encore les mettre qu'au bénéfice d'une sanctification
par la Parole. Après la Pentecôte il en va tout autrement : l'Esprit est donné,
et avec l'Esprit le dynamisme de la sanctification ultime.



Il8 PIERRE BARTHEL

sanctification anglo-saxon. Celui-ci liait ensemble la sanctification
wesleyenne et le don de l'Esprit. L'invocation au Saint-Esprit était
accompagnée d'une décision volontaire de purification totale des

conduites. Le mouvement naissant de « Pentecôte » liait, lui, le don
de l'Esprit, manifesté par le parler en langues, à l'œuvre de Dieu
purifiant l'homme de toutes ses « souillures ». En distinguant deux
moments dans la sanctification, 1'« Apostolic Faith Movement » se

présentait comme l'accomplissement de la quête du mouvement
de sanctification : l'invocation à l'Esprit, la quête du « baptême »

de l'Esprit de ce mouvement, avait reçu son exaucement : à Los
Angeles on parlait, maintenant, en langues et la sanctification totale
allait s'ensuivre.

La confession de foi de 1'« Apostolic Faith Movement » est donc
pensée tout entière en fonction de l'expérience glossolale L Elle en
est le kérygme central. Dix ans plus tard, en 1916, une autre confession
de foi, de type pentecôtiste, était proposée à leurs fidèles par les

« Assemblies of God »2. C'est une confession de foi bien plus élaborée,
plus soucieuse d'inscrire la piété « pentecôtiste » dans un univers
du discours biblique cohérent, que de dire le « kérygme » du parler-
en-langues-baptême-du-Saint-Esprit. Mais à y regarder de près, on
s'aperçoit que tous les articles dont elle se compose répondent au
souci majeur de construire autour du kérygme pentecôtiste initial
un univers doctrinal de type fondamentaliste (c'est-à-dire non
réflexif et acritique). Mais l'essentiel demeure, en fait, inchangé :

le parler en langues reste le facteur dynamique de la vie et le principe
heuristique de la foi. Le parler en langues est toujours le signe d'une
nouvelle relance, par Dieu, de l'histoire du salut ; il est un phénomène
« théologique » de part en part. On retrouve ce « kérygme »

pentecôtiste », accommodé d'une manière ou d'une autre dans toutes les

1 Elle est « remarquable », non seulement par ce qu'elle dit, mais par les
questions qu'elle n'aborde pas. Cet effort de faire « cadrer » l'expérience du
parler en langues, signe du baptême de l'Esprit, avec une doctrine préexistante
de la sanctification, reste, en effet, muet sur les points qui vont être débattus
tout au long du XXe siècle — et qui sont encore aujourd'hui l'objet de
controverses. En voici une liste élémentaire :

— comment s'articulent le parler en langues et le don des langues, Actes 2 et
Cor. 1,14

— comment accorder le parler en langues et les autres dons du Saint-Esprit
— de l'usage privé et public du don des langues ;

— de la différence entre glossolalie et xénoglossie ;

— de l'aboutissement, dans une perfection éthico-mystique, de cette sanctifi¬
cation qu'ouvre le parler en langues ;

— de la spécificité ecclésiale des communautés « pentecôtistes » face aux Egli¬
ses instituées.
2 Voir W. J. Hollenweger o. c.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT II9

fractions de ce mouvement de Pentecôte, qui n'en finit pas de se

multiplier tout au long du XXe siècle.

2. La seconde explosion du parler en langues au XXe siècle '
La confession de foi de 1'« Apostolic Faith Movement » nous

a permis de poser le terminus a quo de la dérivation du sens religieux
du parler en langues. Mais où prendre des textes similaires, aussi
typés, pour situer le terminus ad quem Le choix est difficile, pour
ne pas dire impossible, car la mode des confessions de foi spécifiées,
propres à un groupe socio-religieux bien défini, n'est plus le fait des
mouvements charismatiques 2.

De plus, l'explosion du parler en langues de notre fin de siècle
n'a pas un centre originaire, elle en a des dizaines, des centaines,
plus peut-être. Et pourtant, tous ces groupes se sentent nés du même
Esprit, ils s'efforcent de vivre tous de la même illumination
intérieure, ils témoignent tous, et de la même manière, de la transformation

apportée dans leur existence par ce don de Dieu, ce baptême
de l'Esprit, qu'est le parler en langues.

A défaut de textes précis, il nous faut tenter de trouver une sorte
de dénominateur commun, de consensus plus ou moins explicite,
nous permettant de poser la manière dont est valorisé aujourd'hui
le parler en langues.

Voici, nous semble-t-il, les points sur lesquels le « charismatisme »

semble avoir modifié sa compréhension de la glossolalie, face à la
donation de sens originelle de 1'« Apostolic Faith Movement ».

—¦ Le parler en langues n'est plus le signe évident de l'approche
imminente du Royaume de Dieu. Il est en train de devenir une vertu
d'oraison (pour employer un langage un peu désuet, mais qui dit
bien cette mutation centrale du sens « théologique » premier).

— Le parler en langues n'est plus la preuve qu'au baptême d'eau
— c'est-à-dire de repentance — s'est ajouté le baptême de l'Esprit
qui — seul — fait du chrétien un homme «né d'En-Haut». Le parler
en langues est en train de devenir le signe de l'action permanente de

l'Esprit dans la vie du croyant.

—¦ Le parler en langues n'est plus l'irruption d'une « puissance »

toute neuve, capable, enfin, de conduire le croyant à une sanctification
totale —¦ ou de très haut niveau. Il est en train de devenir le symp-

1 Voir note 2, page 113.
2 Nous verrons, tout à l'heure, que la fin de cette « mode » est une des

conséquences de la mutation du sens donné, en cette fin de siècle, au parler en
langues.



120 PIERRE BARTHEL

tome d'un choc spirituel de type psychoanalytique, libérateur
d'inhibitions inconscientes.

— Le parler en langues n'est plus confondu avec la xénoglossie.
Il est compris, de plus en plus, comme l'émergence d'un dynamisme
créateur, sur le modèle de la création poétique, de la danse ou du
rêve.

— Le parler en langues est de moins en moins considéré comme
le langage du « pneuma tou Christou », et de plus en plus comme une
manifestation du « pneuma » de l'homme, voire une manifestation
de l'inconscient.

Il est évident, que si cette liste de constats avait été présentée
à quelque meeting pentecôtiste, entre 1906 et 1916 par exemple,
le rapporteur aurait été dénoncé comme un incrédule, un blasphémateur,

aveugle à l'action merveilleuse de Dieu renouvelant le
miracle de la Pentecôte, inaugurant la dernière étape de l'histoire
du salut Mais il est non moins évident — bien qu'étonnant —
qu'aujourd'hui ces thèses sont présentées, non par des sceptiques,
des aveugles ou des détracteurs, mais par des membres, voire par
des leaders, des groupes charismatiques, et ce à leurs propres troupes.
Tout se passe comme si les groupes charismatiques soumettaient
eux-mêmes aux analyses des sciences humaines le parler en langues...
sans cesser pour autant de s'y exercer, et de puiser dans cet exercice
une joie, une paix, une force tranquille, que rien, ni personne, n'a
jamais su leur apporter.

C'est de cette dérivation du sens du parler en langues qu'il nous
faut maintenant trouver les raisons.

3. Des raisons de cette dérivation du sens

On peut regrouper les raisons les plus apparentes, les motifs les

plus efficaces de cette dérivation du sens, sous trois têtes de chapitre :

— l'érosion du sens premier par l'exercice du parler en langues (ou :

de l'usure par l'usage) ;

— la démystification du parler en langues par les sciences humaines ;

— l'ouverture des Eglises d'institution à une piété glossolale à la
recherche d'un sens perdu.

Voici quelques mots sur chacun de ces points :

a) De l'usure par l'usage

Il est évident que l'on ne donne pas le parler en langues en témoignage

de foi, pendant soixante-dix ans, sans le donner en même



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT 121

temps en spectable. Or, même un spectable sacré finit toujours par
perdre quelque chose du mystère dont il veut témoigner. Surtout si
l'usage du parler en langues se poursuit, alors même que l'on a
renoncé —¦ de facto si ce n'est de jure — à son statut théologico-
religieux premier.

Voici, en effet, que tarde la venue du Royaume dont l'attente
avait été réanimée par la « nouvelle et ultime Pentecôte » de 1906.
La référence au retour du Christ ne cesse pas pour autant dans les
assemblées pentecôtistes ; elle se meut —¦ comme dans les Eglises
d'institution — en référence doctrinale stéréotypée. Mais, surtout,
elle se détache de l'exercice du parler en langues. Le parler en langues
ne peut-il pas être sincèrement vécu en marge de l'attente du Royaume
de Dieu Qui répond « oui » à cette question abandonne le statut
eschatologique originel profondément vécu du parler en langues, et
ramène ce parler en langues au rang d'une vertu d'oraison, une vertu
d'oraison qui va bientôt chercher sa finalité en elle-même.

Voici aussi que la sanctification parfaite (ou au moins de haut
niveau), sur laquelle était censée s'ouvrir la «nouvelle Pentecôte»,
doit battre en retraite. Mais le parler en langues ne peut-il s'exprimer
sans être lié à son statut sotériologique originel Qui saute ce pas
abandonne une nouvelle fois le statut théologico-religieux premier
du parler en langues.

Voici, enfin, que les communautés pentecôtistes de la première
heure évoluent vers un statut d'Eglise de tradition ; et ceci en grande
partie grâce à la promotion socio-économique et socio-culturelle de
leurs membres. Qui n'en déduirait que le parler en langues peut être
vécu sans être lié au statut ecclésiologique que lui avait donné le

premier amour du pentecôtisme naissant
Il faut se rendre à l'évidence : c'est bien l'usure du sens par l'usage

de la glossolalie qui en a fait, petit à petit, une vertu d'oraison, une
technique de spiritualité néo-pentecôtiste, de facto si ce n'est encore
de jure.

A cette première usure par érosion du sens théologique s'ajoute
l'usure du sens religieux par la «domestication» du parler en langues.
L'usage culturel du parler en langues et son usage privé révèlent
en effet que si, aux premiers jours du mouvement pentecôtiste, le

parler en langues était souvent de type extatique, il est devenu
rapidement —¦ et toujours par l'usage — un parler en langues provoqué
par un acte volontaire, non plus par une irruption de l'Esprit.

Dans le déroulement d'un culte pentecôtiste ou charismatique,
le leader donne le feu vert au parler ou au chanter en langues; il en
arrête aussi l'exercice. Il ne s'agit donc plus d'une irruption d'En
Haut de l'Esprit — qui souffle où il veut et quand il veut — mais
bien d'une mise en œuvre d'une capacité acquise.



122 PIERRE BARTHEL

Nous avons été confirmés dans cette opinion par deux jeunes
hommes, tous deux glossolales depuis cinq ans environ. Ils avaient
vécu, initialement, l'expérience de l'irruption de la glossolalie de

type extatique; mais, depuis, ils s'en étaient tous deux rendus maîtres
et pouvaient, à loisir, passer du parler en langues au parler en langage
courant —• comme un bilingue peut commencer un discours en
français et le continuer en allemand. Les témoignages de ce type
abondent.

Comment s'étonner, alors, d'apprendre que des responsables de

groupes charismatiques enseignent à des néophytes, impatients
de parler en langues, comment déclencher le mécanisme du parler
glossolal en imitant leurs leaders, leur manière de remuer les lèvres,
d'émettre des sons, etc. Curieuse manière d'invoquer l'Esprit du
Christ et de quêter ses dons Car, au vrai, ce n'est plus l'Esprit —¦

souverain et souverainement libre — du Christ que l'on invoque,
ni ses dons gratuits que l'on quête ; on se livre à des exercices de

mimétisme, afin d'être, le plus rapidement possible, au bénéfice des

vertus d'oraison propres au parler en langues.
Mentionnons encore, pour mémoire, l'exhibitionnisme glossolal.

Qui dira le nombre de « pentecôtistes », de « néo-pentecôtistes » et
de « charismatiques » qui n'ont pas su résister à la tentation de faire
étalage d'un parler en langues dont ils disposaient à volonté Les
conséquences de cet exhibitionnisme sont plus graves que la perte
par la glossolalie de son statut théologico-religieux premier. Quand le

parler en langues passe pour un exercice de spiritualité, est recherché
comme une vertu d'oraison, il a encore une finalité rehgieuse : il vise
à rendre l'homme disponible, ouvert à l'action mystérieuse de Dieu.
Il « ouvre un espace à la liberté ». Mais qui parle en langues pour
étonner ceux qui l'écoutent, pour se donner en représentation, a
remplacé son désir d'« ouverture » à Dieu par la recherche d'une
autosatisfaction, d'applaudissements, de sentiment de puissance, qui
est la fin de toute spiritualité chrétienne.

b) La démystification du parler en langues par les sciences humaines

Au moment où le parler en langues perdait sa dimension théologico-
religieuse par la banalisation entraînée par son exercice public,
les sciences humaines en opéraient, à leur manière, une véritable
démystification. Nous voulons parler des études conduites par l'histoire

des rehgions, la psychologie, la linguistique, voire la socio-
psychologie. Il ne saurait être question, ici, de dresser l'inventaire
des travaux accumulés. Il nous suffira d'en rappeler les perspectives
majeures, et d'indiquer les conséquences étonnantes que certains
auteurs en ont tirées.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT 123

L'histoire des religions > a longtemps hésité à situer sur un même
plan phénoménologique la glossolalie dont parle saint Paul, les

phénomènes de parler extatique attestés dans l'Antiquité2 et les
récits de comportements mystiques qui semblaient plutôt relever
de la psycho-pathologie. Par exemple : le comportement curieux des

prophètes camisards au XVIIIe siècle (en France), les manifestations
religieuses de type hystérique notées par les observateurs lors des

grands et petits réveils des XVIIIe, XIXe et XXe siècles, sont-ils
du même ordre que la glossolalie sacrée dont parlent l'Ecriture,
saint Irénée, Théodoret, etc.

Grâce à la large diffusion du parler en langues au XXe siècle,
le phénomène glossolal et les manifestations psycho-pathologiques
devenaient plus familiers ; on en voyait mieux et l'unité apparente et
les divergences profondes. Cette compréhension nouvelle conduisit
l'exégèse néotestamentaire à une lecture tout autre des textes
parlant de la glossolalie et de la xénoglossie. Nous y reviendrons
tout à l'heure.

Après avoir reconnu l'universalité transhistorique et
transreligieuse du phénomène glossolal, il importait d'en réussir la ventilation

psychologique, voire psycho-pathologique. Cette ventilation
aussitôt entreprise conduisit à la rédaction d'un des chapitres de la
démystification du parler en langues. En voici quelques exemples.

Th. Spoerri 3 a pris soin d'étudier en parallèles le parler extatique
et le parler glossolal. Il distingue entre trois types de glossolalie :

— un parler extatique primitif — qui est vécu comme une irruption
dans le croyant ou le malade —¦ d'une puissance qui vient d'«
ailleurs » ;

1 Ce n'est pas au nom de l'histoire des religions que W. J. Hollenweger
a pu écrire : « Das Pfingsterlebnis von Los Angeles war weder eine von Dämonen
verursachte Verführung der Kirchen (so die deutsche Gemeinschaftsbewegung)
noch eine Ausgiessung des Heiligen Geistes (so die Pfingstbewegung), sondern
ein aus der Geschichte der Negergemeinden in Amerika bekannter, unter
Schwarzen häufig vorkommender enthusiastischer Ausbruch, der seine besondere

« pfingstgeschichtliche Qualifikation » durch Parhams Theorie vom
obligatorisch zur Geistestaufe gehörenden Zungenreden bekam. » op. cit., p. 25.

L'histoire des religions montre que cette explication est trop courte. Le
phénomène glossolal n'est pas un apanage de la négritude, ni une caractéristique

de l'enthousiasme religieux des communautés de couleurs.
2 II suffit, pour cela, de lire le remarquable texte de Platon dans Phèdre 265.

Le disciple de Socrate y classe le « délire sacré » en quatre types : le parler
divinatoire, mystique, artistique et philosophique. Le délire philosophique
étant évidemment supérieur à tous les autres, parce qu'il est le « délire de
l'Amour du beau ».

3 Th. Spoerri : Ekstatische Rede und Glossolalie, in Bibl. psych, neurol.
N° 134, p. 137-152 (Karger, Bâle/New York, 1967) ; et du même auteur, dans
le même numéro : Zum Begriff der Ekstase, p. i-io.



124 PIERRE BARTHEL

— un parler extatique de type culturel — qui est provoqué par une
situation socio-politique ou socio-religieuse oppressante ; de ce

type pourraient relever le parler en langues des prophètes cévenols,
et aussi, peut-être, une sorte de prédisposition des anciens hyppies
à l'expérience du parler extatique (ils tentent de surmonter une
situation conflictuelle par recours à la Transcendance par le
truchement de dynamismes psychiques inconscients) ;

— et enfin la glossolalie de type pentecôtiste, que Th. Spoerri classe

parmi les parlers en langues transmis (tradiert) non extatiques.
Il semble bien qu'aux yeux de notre auteur l'essentiel du phénomène

glossolal des mouvements de réveil de type pentecôtiste
s'opère plus par mimétisme, ou contagion, que par des irruptions
de type vraiment extatique. Mais il est indiscutable —¦ et Th.
Spoerri en conviendra volontiers — que les trois types de parler
en langues se retrouvent dans la piété glossolale : à la fois côte
à côte, et sous forme de types mixtes.

Cette classification a le mérite de montrer la parenté et la diversité

des types dans l'unité phénoménologique apparente de la
glossolalie. Th. Spoerri ne dit rien de l'émergence de ce parler en langues
du tréfond de l'inconscient junguien. D'autres le dirent à sa place.
De là à affirmer que la glossolalie était un phénomène parfaitement
« normal », il n'y avait qu'un pas. Ce pas, William Samarin J le
franchit allègrement.

En effet, pour W. J. Samarin, le parler en langues est un phénomène

«naturel», et non, comme le croient l'homme de la rue et les
fervents du pentecôtisme, l'émergence miraculeuse d'une puissance
divine. Phénomène naturel, oui, mais aussi phénomène à valeur
thérapeutique indiscutable, phénomène dont l'efficacité peut se

mesurer en référence au modèle de la cure psychanalytique, ajoute
John P. Kildahl2.

Il nous faut encore mentionner la démystification du parler en
langues qu'ont opérée, nolens volens, les linguistes. Ils ont, en effet,
démontré, bandes magnétiques en main, que le parler en langues n'a
rien d'une langue — ni connue ni inconnue — et que les exemples
de soi-disant xénoglossies sont ou contestables, ou inexistants. Les
résultats de ces études rejoignent — et confirment — nécessairement

les psychologues dans leur diagnostic.
Nous ne nous arrêterons ni à l'étude socio-politique des groupes et

mouvements charismatiques ni à l'étude des relations socio-psycho-

1 William J. Samarin : Tongues of Men and Angels — The religious
language of Pentecostalisme. New York et Londres, 1962.

2 John P. Kildahl : Psychology of Speaking in Tongues. Londres, 1972.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT I25

logiques entre le leader charismatique, l'individu et la communauté.
Tous ces travaux ne manquent pas d'intérêt, mais ils ne nous mèneront

pas plus loin. Ils ne peuvent que confirmer notre premier
jugement : la dérivation du sens du parler en langues lui a fait perdre son
statut théologico-religieux premier, et lui a fait endosser la livrée
—¦ fort honorable d'ailleurs — d'une technique de spiritualité
moderne, capable de procurer de grandes vertus d'oraison.

c) De l'ouverture des Eglises d'institution à une piété glossolale à la
recherche d'un sens perdu

L'historien contestera le titre de ce paragraphe. Historiquement,
en effet, le mouvement charismatique ne s'est pas présenté au portail
des églises parce qu'il était en quête d'un sens perdu (le sens de son
expérience glossolale). Il ne s'est d'ailleurs pas présenté au portail
de qui que ce soit, puisqu'il est né dans le sérail, dans ce « peuple de
Dieu », mi-marginal, mi-pratiquant, qui fait le désespoir des pasteurs
d'aujourd'hui, mais porte l'espérance de l'Eglise de demain.

C'est le phénoménologue, non l'historien de la chronologie des
faits, qui peut affirmer que les Eglises d'institution auraient expulsé
(d'une manière ou d'une autre) leurs charismatiques, s'ils avaient
brandi l'étendard dogmatique du premier Pentecôtisme. Le
phénoménologue peut affirmer encore qu'en les accueillant les Eglises
d'institution ont visé à remettre entre leurs mains la bannière marquée
aux armes de leur tradition dogmatique. C'est en ce sens que l'ouverture

des Eglises d'institution à la piété glossolale a contribué à accélérer

encore la déviation du sens du parler en langues.
Avant d'aborder l'étude de cet aspect de notre sujet, il nous faut

mentionner l'ampleur de l'impact de la démystification du parler en
langues par les sciences humaines, sur la pastorale, l'exégèse et la
systématique.

4. L'impact de la dérivation du sens premier du parler en langues sur la
« pastorale », l'exégèse et la théologie systématique.

a) Sur la « pastorale »

On était en droit d'attendre une levée de boucliers de la part des
leaders des mouvements néo-pentecôtistes et charismatiques devant
ces études critiques, cette érosion impitoyable du sens théologico-
religieux originel de la glossolalie. Non seulement il n'en fut rien,
mais l'on vit des hommes de premier plan, comme A. Bittlinger, l'un
des chefs les plus connus du néo-pentecôtisme allemand (le mouve-



126 PIERRE BARTHEL

ment charismatique le plus charpenté qui soit), assumer entièrement
les résultats des études critiques conduites par les sciences humaines L

Il ne craint pas, en effet, de s'adosser à la lecture psychanalytique
de l'expérience glossolale : « D'après mon expérience, écrit-il, des
rêves peuvent avoir le même effet psychothérapeutique, en particulier

lorsqu'ils sont notés, racontés et dûment interprétés. » Qu'est-ce
à dire, sinon qu'il existe au sein du renouveau charismatique des

esprits qui ont signé — consciemment ou inconsciemment — l'abandon

du sens théologico-religieux initial du parler en langues, au
profit de sa réinterprétation comme technique de spiritualité

Cette technique de spiritualité s'apparente, toujours selon A.
Bittlinger, à la création artistique ; une création artistique ni formalisée

ni formalisante, au service de la volonté de liberté créatrice
d'un inconscient soucieux de l'équilibre psychosomatique du sujet.
Pour illustrer son propos, A. Bittlinger cite un texte très suggestif
de Rudolf Bohren, pour qui les possibilités normales du langage sont
« dépassées dans l'exercice du parler en langues ». La glossolalie,
écrit Rudolf Bohren, est « une langue de liberté libérée de ses entraves.
Celui qui parle en langues se situe déjà dans le demain ; demain
devient aujourd'hui, et la jubilation anticipe de la beauté qui un
jour rachètera le monde... aussi appellerai-je le parler en langues
le sabbat du langage, ce sabbat qui a été fait pour l'homme. »2

A. Bittlinger a intitulé l'article que nous citions plus haut :

« Réponse à la nostalgie de notre temps ». De toute évidence, ce n'est

1 Cf. Foi et Vie n° 4-5 : juillet-octobre 1973, Paris. II est évident, mais
peut-être faut-il le rappeler, que les positions prises par les hommes « forts » des
groupes charismatiques ne sont pas partagées par tous les adeptes du mouvement.

L'expérience glossolale représente souvent une irruption tellement forte
dans la vie des charismatiques que ceux-ci ont, comme d'instinct, des attitudes
réactionnaires face aux conceptions doctrinales de leur Eglise d'origine. Les
évêques du Canada ont été très attentifs à cette réaction et mettent en garde :

« On laisse entendre, ici ou là, qu'elle l'appartenance à un groupe
charismatique) est requise pour être un chrétien à part entière. » « ...Est-il nécessaire
de rappeler que le seul critère d'évaluation du comportement chrétien est la
charité dont la source est l'Esprit qui vivifie la communauté ecclésiale » (loc.
cit., p. 12-13).

Les textes officiels catholiques qui traitent du mouvement charismatique
sont nettement marqués par cette volonté pastorale, qui tend à substituer au
sens théologico-religieux premier (donné au parler en langues) un sens théo-
logico-dogmatique. C'est ainsi que l'on observe le cheminement côte à côte
de deux idées : a) la volonté de parler, comme les charismatiques, d'une « Pentecôte

continuée », et b) la ferme intention de ne garder du parler en langues que
son aspect « vertu d'oraison », et « technique de spiritualité ». (Cf. les deux
textes de Jean XXIII et de Paul VI sur la feuille de garde de l'ouvrage du
cardinal Suenens, op. cit., et les développements que les évêques canadiens
consacrent à dénoncer les pièges d'une lecture fondamentaliste des Ecritures.
Cf. le Mandement des évêques canadiens, loc. cit., p. 14.)

2 R. Bohren : Predigtlehre, 1971, p. 332, cité par A. Bittlinger. Cf. « Foi et
Vie » n° 4-5, loc. cit.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT I27

plus une lecture théologico-religieuse du parler en langues qu'il nous
propose, mais une technique de spiritualité, sur le mode de
l'expérimentation religieuse du message chrétien.

Cette réinterprétation de la glossolalie a des conséquences
évidentes sur la « pastorale » des charismatiques, surtout en contexte
cathohque. Il s'agit, en bref, d'opérer l'insertion de la piété glossolale
dans la vaste et grande tradition de la spiritualité catholique, et
du charismatique dans le corps socio-doctrinal de l'Eglise. Voici
quelques exemples de cette « pastorale » de l'insertion.

La spiritualité catholique a toujours veillé à conduire les croyants
à Dieu en leur faisant suivre un parcours de maturation spirituelle
faite de trois étapes successives : « purgative », « illuminative » et
« unitive ». Or voici que les charismatiques ont vécu le « baptême de

l'Esprit » en dehors de cette voie initiatique. Il importe donc de
faire la synthèse entre cet « irruptionisme » et ce « perfectionnisme »

en réintroduisant la finalité sotériologique du parler en langues,
chère aux Pentecôtistes de 1906 : la sainteté. L'expérience glossolale,
les « conversions en soixante minutes » du « Mouvement de Jésus »,

n'engendrent pas une « maturité » toute faite, c'est « un charisme qui
se situe sur la voie allant vers la maturité et la sainteté » ',

Pour sceller cette insertion de la piété charismatique dans la
grande tradition de spiritualité catholique, le mouvement charismatique

catholique d'Amérique du Nord a prévu « environ six semaines
d'instruction et de prière avant la prière demandant directement le
baptême d'Esprit » ».

Autre souci de l'insertion : conduire les charismatiques d'une
piété née dans le contexte des réunions enthousiastes, à la quête
solitaire et silencieuse de Dieu. Les « tentatives visant à réveiller sans
cesse la « piété sensible » par le recours au chant, à la guitare, au
battement des mains » peuvent avoir pour conséquence « de fermer
le cœur à l'impulsion de l'Esprit, qui veut le conduire à travers
l'aridité vers l'oraison de quiétude » 3.

Mais cette insertion ne s'opère pas sans choc en retour. Le témoignage

des charismatiques révèle à l'occasion que les croyants engagés
depuis longtemps dans le chemin qui, de l'étape purgative, mène à

l'étape unitive, pourraient bien être enchaînés à une auto-analyse
qui les emprisonne dans leur vertu Piet Schoonenberg rapporte
cette remarque d'une religieuse française (touchée par le mouvement

1 Piet Schoonenberg : Baptême d'Esprit Sainl, p. 72-96, in « Le Point
Théologique» n° 18, Paris, 1976. «Concilium, Revue internationale de Théologie

— L'Expérience de l'Esprit. » Mélanges Schillebeeckx, p. 90.
2 Piet Schoonenberg, loc. cit., p. 90.
3 Piet Schoonenberg, loc. cit., p. 93.



128 PIERRE BARTHEL

charismatique) à propos d'une de ses consœurs : « Elle aura un long
purgatoire à cause de ses vertus. »l

On pourrait multiplier les exemples ; ceux-ci suffisent à montrer à

quel point cette pastorale des charismatiques pose le problème de la
formation de cadres capables de conduire une pastorale de groupe. Le
document des évêques canadiens —• que nous citerons encore plus
loin — insiste avec force sur cet aspect essentiel du problème soulevé

par la compréhension du parler en langues en tant que technique
de spiritualité et vertu d'oraison.

Nous aborderons les problèmes de l'insertion des charismatiques
dans le contexte socio-dogmatique de l'Eglise dans le chapitre consacré
à l'impact du phénomène charismatique sur la réflexion systématique.

b) L'impact de la dérivation du sens premier du parler en langues
sur l'exégèse

L'impact sur l'exégèse néotestamentaire des travaux des sciences
humaines consacrés au parler en langues est, lui aussi, très important.
Il faudrait consacrer à ce sujet une étude particulière. Nous nous
contenterons ici d'indiquer quelques-uns des problèmes majeurs que
soulève la renaissance, au XXe siècle, de la glossolalie.

— Concernant l'interprétation du terme « pneuma » dans i Cor. 12 à 14.

Pour Plotin, le parler extatique montre que le « pneuma » divin
a chassé le « nous » humain pour investir tout l'homme. Selon le

principe admis par l'Antiquité que le « supérieur », le « pneuma »

divin, ne saurait cohabiter dans l'homme avec 1'« inférieur », c'est-
à-dire avec le « nous » humain. Cette citation nous montre que le

parler extatique bénéficie chez Plotin d'un statut totalement «

théologique »2.
Pour saint Paul, il n'en va déjà plus de même. La lecture de

1 Cor. 12 à 14 nous apprend que l'apôtre demande aux prophètes
comme aux glossolales de rester maîtres du « pneuma » qui s'exprime
en eux. Il renverse ainsi la formule plotinienne, c'est le « nous » de
l'homme qui doit, en spiritualité chrétienne, maîtriser le « pneuma »

divin. Ce détrônement du « pneuma », principe dynamique de la
prophétie et de la glossolalie, est, pour le moins, étonnant.

Pour René Laurentin, il faut oser un pas de plus. Il faut
comprendre que le « pneuma », dont parle saint Paul dans ces chapitres
de la ire épître aux Corinthiens, n'est ni le « pneuma hagiou », ni le
« pneuma Christou » — auquel il se réfère par ailleurs —, mais un

1 Piet Schoonenberg, loc. cit., p. 91, note 30.
2 Plotin — Rer. Div. Her. 265.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT I29

« pneuma » non spécifié, neutre en quelque sorte ; un « pneuma » dont,
soit le Christ, soit d'autres Puissances, se servent, pour manifester
leur présence dans la psyché du croyant. D'où, aussi, l'exhortation
de saint Paul aux Corinthiens d'éprouver les esprits qui se manifestent
dans les phénomènes charismatiques «.

On voit comment, en suivant la suggestion de René Laurentin,
on pourrait opérer la jonction herméneutique entre le « pneuma »

de 1 Cor. 14 et le dynamisme archetypal de C. C. Jung, qui sert de

grille de lecture aux analyses psychologiques du parler en langues.

— Concernant les rapports entre glossolalie et xénoglossie.

L'exégèse traditionnelle comprenait la glossolalie vraie comme une
xénoglossie. L'analyse linguistique a montré que cette xénoglossie
était pour le moins contestable. Aussi l'exégèse doit-elle maintenant
s'interroger si la xénoglossie collective, rapportée par le livre des
Actes, ne devrait pas être interprétée comme une glossolalie collective,

mais qui fut perçue par l'assistance comme une xénoglossie.

— Concernant l'expression « baptême par l'Esprit ».

Les Pentecôtistes d'hier et les Charismatiques d'aujourd'hui
usent de cette expression pour dire le sens théologique de la glossolalie
dans sa première irruption au cœur de la piété du croyant. L'exégèse
traditionnelle, elle, voyait dans cette expression chère au livre des
Actes un phénomène sui-generis inaugurant la fondation de l'Eglise
et, en particulier, son implantation en terre non juive. Calvin, par
exemple, note que l'Eglise étant aujourd'hui solidement implantée
dans l'humanité, cette manifestation de l'Esprit, ce baptême de

l'Esprit et sa manifestation glossolale, sont devenus inutiles2.

1 Prenons-en pour illustration le commentaire que H. Conzelmann nous
propose du chapitre 14 de la première épître aux Corinthiens de saint Paul
(Meyer's Kommentare, Göttingen, 1963). L'auteur commence par renvoyer aux
témoignages de l'Antiquité, une Antiquité qui savait parfaitement ce qu'était
le parler en langues, aussi bien celui de type extatique que celui de type domestiqué

(cf. Platon : Phèdre 265). Ceci fait, il apparaît que les exhortations de
saint Paul aux glossolals exhibitionnistes de Corinthe, ne sont rien d'autre
que l'énoncé des conditions qui font d'un exercice glossolal un parler en langues
digne de la foi chrétienne. En d'autres mots : une vertu d'oraison

Pour mesurer l'audace du commentaire de H. Conzelmann, il suffit de
consulter l'article que W. Keilbach consacre au parler en langues dans la
troisième édition du R.G.G. (Zungenreden). L'auteur nous enseigne là que la
glossolalie authentique est d'origine miraculeuse ; et il ajoute, en fin d'article,
que « le parler en langues en usage dans la piété sectaire (p. ex. dans le
Pentecôtisme) n'est pas paulinien, car il se présente facilement, et d'une manière
thématique, comme prophétie et prédication ». L'article est de 1962 ; le commentaire

de 1963
2 Jean Calvin : Commentaire de la Ire Epître aux Corinthiens. Ed.

Meyrueis, Paris, 1855, p. 466.



130 PIERRE BARTHEL

L'exégèse pentecôtiste liait étroitement la glossolalie et son sens
théologico-religieux en parlant de « baptême par l'Esprit ». Elle y
voyait le renouvellement de l'action eschatologique de Dieu depuis
1906.

L'exégèse récente, inspirée par le mouvement charismatique,
voudrait que l'on ne désigne plus le parler en langues comme un
« baptême par l'Esprit », ou un « baptême du Saint-Esprit », ni même
un « baptême avec l'Esprit ». La raison en est évidente et avouée :

parler du « baptême par l'Esprit » à l'occasion de l'émergence de la
glossolalie dans la vie de piété du fidèle, c'est remettre en question
le sens du baptême sacramental.

C'est ici qu'apparaît clairement que, si les études du parler en
langues par les sciences humaines ont « ouvert un nouveau chapitre
d'exégèse », le renouveau charismatique ouvre, lui aussi, un chapitre
nouveau à la réflexion de la théologie systématique.

c) L'impact de la dérivation du sens sur la « systématique »

C'est à récrire ce chapitre de théologie systématique que catholiques

et protestants s'exercent aujourd'hui. Les documents publiés >

révèlent un triple souci :

— souci de tenir compte du dynamisme spirituel que déclenche le

parler en langues au sein d'un mouvement dont l'ampleur surprend
plus qu'elle n'inquiète ;

— souci d'accorder le sens religieux premier (que les néophytes
continuent à donner à leur expérience glossolale en parlant,
par exemple, du « baptême du Saint-Esprit ») à la structure de
l'univers doctrinal traditionnel ;

— souci aussi de tenir compte des résultats des sciences humaines
dans l'évaluation du sens religieux du parler en langues.

Nous en voulons pour preuve le rapport de 1971 des Eglises
presbytériennes du Sud (Etats-Unis). Avant de publier son rapport,
la commission théologique avait travaillé pendant quatre ans les

problèmes d'exégèse, de doctrine et de discipline, posés par le mouve-

1 Cf. par exemple La personne et l'œuvre du Saint-Esprit, avec mention
spéciale concernant le baptême du Saint-Esprit. Eglise Presbytérienne du Sud
(Etats-Unis) de 1971. Un extrait de ce rapport a été traduit en français et publié
dans les cahiers « Foi et Vie » n° 4-5, juillet-octobre 1973, p. 43-58. — « Le
renouveau charismatique», Colloque de Malines, du 21-26.5.74, in «Lumen
Vitae », vol. XXIX, 1974, n° 3, p. 390. — « Le Renouveau charismatique,
Message des évêques canadiens », avril 1975. Ce document peut être obtenu à
« Pneumathèque », 7 bis, rue de la Rosière, 75015 Paris. — « Charisme et
institution » conférence de J.-L. Leuba, à paraître dans « Estudios Trinitarios »

n° 2/1976, Salamanque ; l'auteur nous a permis de prélever les citations de
l'original français, voir plus loin.



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT 131

ment charismatique. Citons un paragraphe de ce rapport. Il montre
que ses auteurs ont parfaitement conscience du contexte critique
dans lequel il leur faut se prononcer.

« Ce n'est point par les moyens scientifiques (psychologiques ou
sociaux) qu'une expérience de l'Esprit peut être validée en tant que
telle, ou même évaluée théologiquement. On doit reconnaître que de
tels événements, comme n'importe quelles autres circonstances
humaines, peuvent devenir l'objet légitime d'une recherche scientifique

sans pour autant en condamner d'avance les résultats. Mais
sans tenir compte des conclusions émises, la question de savoir
ce que signifient théologiquement ces phénomènes demeurera, et elle
ne trouvera sa réponse que dans le contexte de la foi chrétienne.
La capacité des Corinthiens à parler en langues, par exemple, peut
trouver une explication psychologique parfaitement valable ; mais
savoir si l'Esprit de Jésus-Christ était à l'œuvre dans ce cas est
un problème que ni la psychologie ni aucune autre science ne peut
résoudre. »I

Voici le problème posé en toute clarté. Mais comment le résoudre
Il nous semble que, du côté protestant comme du côté catholique,
on considère l'expérience du parler en langues comme une sorte de
mise à feu d'un détonateur qui, en explosant, ouvre l'esprit de
l'homme, son cœur, son être tout entier, à une quête de Dieu, à

une soif de Dieu, une volonté de se donner, de louer Dieu, de le
servir —¦ un désir aussi d'information sur le Saint-Esprit, sur son
action, son origine, ses rapports avec le Christ de Gloire et sa vie
terrestre, etc.

Ceci posé, on répartit les tâches : on laisse les sciences humaines
se mettre à l'étude des aspects psychosomatique, sociologique, linguistique,

du « détonateur », et on demande à la théologie de se pencher
sur les résultats qu'engendre l'explosion. En clair :

— de répondre à cette soif de savoir par un enseignement cohérent
de la personne et de l'œuvre du Saint-Esprit ;

— de veiller sur cette illumination intérieure, afin qu'elle ne vire
pas à l'illuminisme ;

—¦ d'orienter cette soif de communion ecclésiale pour qu'elle ne
tourne pas au sectarisme ;

— et d'inspirer cette soif de servir, afin qu'elle puisse joindre la
lucidité au dévouement.

En d'autres mots : on reprend le parler en langues en théologie
pastorale, on ne lui donne plus de statut théologico-religieux. Une

1 Cf. « Foi et Vie », loc. cit., p. 43-58, eh. V/io.



132 PIERRE BARTHEL

technique spirituelle, une vertu d'oraison, n'ont jamais de statut
théologique.

Chaque confession travaille, ici, en fonction de ses propres structures

dogmatiques ». Du côté catholique, le cardinal Suenens voudrait

I Voici deux exemples, un catholique et un réformé, de cet effort d'insertion
de la piété, née de l'expérience glossolale, dans un univers du discours dogmatique

« classique ». Il est évident que cette insertion n'a pu se faire que parce
que la glossolalie des charismatiques a perdu son statut théologico-religieux
premier.

a) Le « Message des évêques canadiens » sur le « Renouveau charismatique »

(avril 1975) prend acte de l'expansion rapide de ce renouveau dans l'Eglise
catholique du Canada. II salue cette expansion comme « un témoin nouveau
attestant que la Pentecôte continue » (p. 1). Mais il est bien entendu que cette
Pentecôte n'est jamais qu'une Pentecôte intérieure, un « moyen de renouvellement

intérieur ». En bref et en clair : l'expérience du parler en langues est sans
impact sur la réflexion eschatologique, sotériologique et ecclésiologique de
l'Eglise. La dérivation du sens premier du parler en langues est évidente, voulue
et justifiée.

Cette Pentecôte continuée est présentée par les évêques du Canada comme
« une prise de conscience » des grâces reçues au baptême. Elle « contribue à

l'ouverture de chaque croyant à l'Esprit qu'il a reçu au baptême » (p. 2). Nous
apprenons dans la même foulée que « la structure trinitaire de la foi chrétienne »

se rencontre « à la base du renouveau charismatique » (p. 3) ; que « dans le
renouveau charismatique, la mère de Dieu est honorée comme celle dont le
« oui » au dessein du Père exprime à la perfection la docilité de la créature
humaine à l'action de l'Esprit » (p. 3) ; et encore que « dans le renouveau
charismatique, la prière ne se substitue pas à la vie sacramentelle de l'Eglise. Au
contraire : elle en est indissociable » (p. 4). Nous apprenons, enfin, que le rôle
des charismes « est d'assister l'Eglise à exercer sa diaconie de l'amour » (p. 9).

II est évident que, repris en compte par l'univers du discours dogmatique
traditionnel catholique, le parler en langues ne saurait se maintenir et s'épanouir
qu'en tant que vertu d'oraison et technique de spiritualité.

b) J.-L. Leuba, théologien réformé, opère l'assomption de la piété glossolale
dans l'univers doctrinal d'une théologie trinitaire. (Dans Charisme et Institution,
texte à paraître dans « Estudios Trinitarios » n° 2/1976, Salamanque.)

« Si nombreux, si divers soient-ils, explique l'auteur, les dons du Saint-
Esprit ne reposent pas sur eux-mêmes, parce que l'œuvre du Saint-Esprit
ne repose pas sur elle-même. Elle repose sur l'œuvre du Fils, laquelle repose
sur l'œuvre du Père. C'est dire que l'on ne peut rendre compte théologiquement
des charismes sans les situer dans l'ensemble de l'œuvre du Dieu trinitaire.
L'œuvre de l'Esprit se réfère à l'œuvre du Christ. L'œuvre du Christ se réfère
à l'œuvre du Père, qui, en vertu de la monarchie divine, est à l'origine de la
totalité de l'œuvre du Dieu trinitaire. »

L'auteur en vient ainsi, tout naturellement, à considérer le parler en langues
sous l'angle d'une vertu d'oraison. Il écrit : « On peut, je crois, assimiler les
mouvements charismatiques actuels aux mouvements monastiques ou conventuels

du passé ou du présent. Il y a sans doute entre ces mouvements et l'Eglise
dont ils relèvent une circulation de vie profitable aux uns et aux autres. Mais
il n'y a pas d'identification absolue et définitive. Quels qu'ils soient, charismatiques

ou conventuels, de tels mouvements ne sauraient jamais constituer
qu'une partie de l'Eglise, ou, pour autant que ce vocabulaire soit admissible,
qu'une ecclesiola dans l'ecclesia. Mais, à ce titre, et sous réserve de ce qui va
être dit, ils ont plein droit à être reconnus, écoutés, aidés, quels que soient par
ailleurs les problèmes qui peuvent se poser. »



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT I33

éviter que l'on présente l'expérience glossolale comme le signe du
« baptême du Saint-Esprit ». Du côté protestant, on garde les yeux
fixés sur le témoignage du livre des Actes : on admet l'expression,
mais pour lui donner un sens différent du sens pentecôtiste premier.
Le texte vaut la peine d'être cité. Nous lisons dans le rapport de

l'Eglise presbytérienne du Sud :

« Comme le livre des Actes le présente, « le baptême avec le Saint-
Esprit » est une expression qui a trait le plus souvent au pouvoir
accordé à ceux qui sont convaincus de participer à la mission de
Jésus-Christ. La signification de ce « baptême avec l'Esprit » est
également dépeinte en ces termes : « effusion », « descente », «

plénitude » et « réception », termes qui, pour la plupart du temps, essaient
de décrire l'action de Dieu par laquelle les croyants peuvent exprimer
l'Evangile avec une louange extraordinaire, un témoignage puissant,
et une action audacieuse. Ainsi ceux qui parlent d'un « tel baptême
avec l'Esprit », et dont la vie rend témoignage de cette œuvre spéciale
et puissante de l'Esprit en eux, peuvent-ils revendiquer un fondement

biblique. ' »

En bref, on s'accorde, de part et d'autre, pour ne plus faire du
parler en langues un signe par excellence d'une illumination eschatologique

intérieure, mais pour le présenter comme une manifestation
extérieure possible, bien que non nécessaire, de l'action intérieure
du Saint-Esprit.

On s'accorde aussi, de part et d'autre, pour lier la vivification
des vertus théologales par l'expérience charismatique à l'acte
ecclésiastique du baptême d'eau. Et pour que personne ne puisse s'y
tromper, on propose de considérer qu'au baptême d'eau l'Esprit
descend sur le baptisé, mais qu'au « baptême dans, par, ou de l'Esprit »

il surgit du cœur du baptisé.
Quels que soient les arguments, l'intention de ces essais est

évidente : donner une superstructure pastorale au parler en langues en
partant des doctrines baptismales, sacramentaires et trinitaires
propres à chaque confession. Il serait intéressant de consacrer un
chapitre tout entier à la description de ces essais, d'analyser leurs
intentions, d'étudier les finesses (parfois même les ruses) mises en
œuvre pour démystifier le parler en langues sans en nier la qualité
spirituelle, d'en recueillir les fruits sans perturber l'arbre qui les

porte. Il faudrait, par exemple, évoquer la manière dont le cardinal
Suenens a tenté de greffer la piété charismatique sur le tronc de la
piété mariale ; comment un J.-P. Gabus, théologien réformé, tente
d'ouvrir à la piété charismatique les portes d'une doxologie trinitaire ;

comment les historiens font effort pour enraciner le parler en langues

1 Cf. loc. cit., V/4.



134 PIERRE BARTHEL

des réveils enthousiastes dans une tradition de spiritualité de type
monastique, etc. Cela sent souvent la récupération. Et c'est
dommage.

Mais il importe aussi de souligner que cet effort de réinsertion de
la piété glossolale dans un univers de foi dogmatique n'est pas purement

et simplement une opération de récupération. Il est aussi, et
peut-être d'abord, une opération de sauvetage. Qui peut dire ce qu'il
serait advenu du néo-pentecôtisme et du charismatisme, si de tels
efforts n'avaient pas été entrepris Ne l'oublions pas : ces efforts
interviennent au moment où le parler en langues est en train de perdre
son âme, de se trouver sans aucun sens théologique. Car, enfin, une
vertu d'oraison est toujours fonction d'une spiritualité typée, et
donc accordée à un système de valeurs dogmatiques. Ne cherche des

vertus d'oraison que celui qui sait Qui il invoque et pourquoi. Une
technique de spiritualité est toujours établie sur un parcours de
maturation spirituelle, et ce parcours est décidé par des options
fondamentales, qu'elles soient dogmatiques, comme en Occident, ou
adogmatiques, comme en Orient. Qu'advient-il d'une technique de

spiritualité quand personne ne sait plus à quoi elle sert Elle devient
un « gadget » Le parler en langues, un « gadget » pour « répondre à la
nostalgie de notre temps » Le danger en est plus grand qu'on ne
pense. Et c'est pourquoi il importe que ni la « pastorale » ni la «

systématique » ne prennent à la légère la tâche qui leur est confiée.

Conclusion

Nous avons, tout au long de cette étude, parlé de l'érosion du
sens originel du parler en langues par l'usage, de sa démystification
par les sciences humaines, de la perte de son statut théologico-religieux
premier. Faut-il en conclure qu'il y eut faillite du sens Nous avons
préféré parler de déviation plutôt que de faillite du sens. Et voici
pourquoi.

S'il est vrai que le sens du parler en langues a été soumis, pendant
les soixante-dix dernières années, à une dévaluation galopante, il
est non moins vrai que cette dévaluation n'a pas entraîné celle de la
foi en Jésus de Nazareth, le « Christos » et le « Kyrios » de la première
confession de foi néotestamentaire.

S'il est vrai que le triple sens, eschatologique, sotériologique
et ecclésiologique, attribué au début du siècle au parler en langues,
a subi une inflation qui pourrait bien être définitive, il est non moins
vrai que ce triple sens est d'abord celui de l'événement christique,
dans lequel s'enracine la foi chrétienne. Mais il est vrai, aussi, que
ce triple sens s'étend par contamination à la prédication, aux
sacrements, au ministère de l'Eglise et à son témoignage, et que le parler



DE LA GLOSSOLALIE RELIGIEUSE EN OCCIDENT I35

en langues fait partie, lui aussi (à sa place et au niveau de conscience
auquel il est né et s'exerce), de ce témoignage. En sorte que, si le
parler en langues a perdu le statut théologico-religieux du début
du siècle, il a tout perdu de ce qu'il croyait posséder en propre, mais
rien de ce qui lui appartenait par contamination : l'essentiel, la foi
en l'événement christique.

Le parler en langues nous apparaît aujourd'hui dans sa fragilité
humaine, dans l'ambiguïté qui reste attachée au témoignage que les
hommes rendent à l'action mystérieuse et secrète de Dieu. Audacieuse-
ment « m'as-tu-vu » hier, il est rentré dans le rang. N'en est-il pas
plus vrai '

Rappelons, pour terminer, que les cas de fixation défectueuse
du sens de l'événement christique sur des comportements de piété
ou des opinions théologiques, suivis de dérivation du sens par érosion,
démystification et perte du statut théologique premier, ne sont pas
rares. L'histoire des dogmes et l'histoire de la réflexion théologique
en fournissent des exemples illustres. Il suffit d'être attentif au phénomène

pour le découvrir. Mais au vrai, n'est-ce pas ainsi que s'est
toujours écrite l'histoire de la foi chrétienne N'est-ce pas ainsi
qu'elle continuera à s'écrire La description de la dérivation du sens
du parler en langues, de 1906 à 1976, en Occident, n'en est-elle pas
un petit paragraphe

Pierre Barthel.
Septembre 1976

1 Voici une affirmation parallèle d'un théologien catholique, qui a rencontré
des pentecôtistes et s'efforce de comprendre le « Pentecôtisme », le « Néo-
pentecôtisme » et le « Charismatisme » de 1'« intérieur » : « Je suis convaincu que
l'expérience du baptême d'Esprit saint est authentique dans le cas de beaucoup
de pentecôtistes, que l'Esprit leur parle réellement au cœur et confère à des
êtres leur véritable unité, mais je n'exclus pas pour autant des facteurs humains,
psychosomatiques, je les inclus au contraire. J'estime que les pentecôtistes
peuvent nous rendre à nouveau conscients de la conduite de Dieu, bien que
je ne m'écrie pas « Louez le Seigneur » chaque fois que je retrouve une clé
perdue. Pour conclure sur une affirmation générale je dirai : c'est précisément
en démythologisant le langage du mouvement pentecôtiste que le théologien
peut devenir sensible au message que l'Esprit adresse, par ce langage, aux
Eglises et à lui-même. » Piet Schoonenberg : Baptême d'Esprit saint,
p. 72-96, in «Le Point Théologique» n° 18, Paris, 1976. «Concilium, Revue
internationale de Théologie — L'Expérience de l'Esprit ». Mélanges
Schillebeeckx.


	De la glossolalie religieuse en occident : soixante-dix ans (1906-1976) de dérivation du sens : d'après une conférence donnée à l'Académie catholique de Varsovie (Pologne), le 11 mai 1976

