
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 27 (1977)

Heft: 1

Artikel: Étude critique : la connaissance de l'individuel et la logique du réalisme
d'après M. Jean-Claude Piguet

Autor: Stucki, Pierre-André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE CRITIQUE

LA CONNAISSANCE DE L'INDIVIDUEL
ET LA LOGIQUE DU RÉALISME

D'APRÈS M. JEAN-CLAUDE PIGUET

On ne trouvera pas ici un compte rendu du gros ouvrage de
M. Piguet, mais bien plutôt les rudiments d'une discussion critique
qui se trouve contrainte d'être partielle, sélectionnant quelques
thèmes au sein d'une multitude d'autres également possibles, parce
que ne pouvant faire sienne la maxime érigée en exergue par l'auteur :

« Seule l'abondance conduit à la clarté ». De plus, cette critique sera
partiale en ceci qu'elle reconnaît d'emblée la justesse de ce qu'elle
considère comme le projet fondamental du livre de M. Piguet, et
qu'elle se trouve pleine d'estime pour la force avec laquelle il le fait
valoir. Mais on le sait, ce n'est pas toujours entre les tenants de la
même préoccupation que le débat est le plus irénique.

Ce projet, nous nous autoriserons à le désigner à grands traits d'un
point de vue extérieur à la démarche propre de l'auteur et nous dirons
qu'il doit se lire en partie double : d'une part, comme quête d'une
logique philosophique adaptée et réellement utilisable, la « logique
du réalisme » ; d'autre part, comme revendication d'une philosophie
protestante.

Le problème logique est en effet très urgent et très délicat pour le
philosophe d'aujourd'hui, M. Piguet le montre justement, quand
bien même il ne le résoud ni ne prétend en être venu à bout. Il y a,
parmi nous, bien des héritiers des répugnances de Descartes à l'égard
de la syllogistique traditionnelle, et notre embarras à l'égard de cet
outil reconnu correct, mais jugé trop encombrant, ne fait que croître
au regard de sa moderne mathématisation. Bien sûr, nous pourrions
nous convertir à la philosophie de la logique, à la réflexion épistémologique

sur la constitution des formalismes, mais ne serait-ce pas au
prix du reniement de notre mission propre Les contraintes du
raisonnement en philosophie, nous les connaissons par la pratique et
l'exercice de notre domaine ; mais comment nous expliquerons-nous
sur ces contraintes sans montrer si et comment les contenus philosophiques

se trouvent solidaires de cette forme logique que les mathéma-



52 PIERRE-ANDRE STUCKI

ticiens explicitent Et comment prouverons-nous que la forme,
exhibée à d'autres fins par le mathématicien, est bien la même que
celle qui est présente dans le raisonnement philosophique auquel nous
nous sommes accoutumés Il nous faudrait une logique (si tant est

qu'il y en ait plusieurs) qui soit celle de nos contenus et qui nous
prémunisse contre le risque de soumission inconditionnelle à la
compétence des logiciens ; il nous faudrait, sinon une autre logique, du
moins une autre conception de la logique : il y va de la rigueur de la
pensée et du discours philosophique. Voici, à notre point de vue, la
pertinence et l'intérêt de la quête d'une logique du réalisme qui
parcourt le livre de M. Piguet.

Le deuxième volet du projet de notre auteur, au gré de la présente
critique, c'est la solidarité, explicitement assumée, de la philosophie
et de la théologie (d'inspiration barthienne). Les chrétiens de ce

temps souffrent d'une carence de ce que nous appelons la fonction
doctrinale ; ils ne savent guère penser en rigueur ce qu'ils croient, ni,
à plus forte raison, dire correctement ce qu'ils pensent. Ils ont le

plus grand besoin, eux aussi, d'une « logique du réalisme » : « la foi
réelle a besoin de la logique du réalisme, même si la logique n'a pas
besoin de la foi » (7116). « C'est la voie à laquelle prélude cet ouvrage
tout entier : la connaissance du christianisme comme celle d'un
événement, c'est-à-dire la connaissance de l'individuel, et la constitution

progressive d'une logique de la réalité du christianisme, c'est-à-
dire d'une logique de la Révélation » (7122).

Telle est la double manière dont ce projet se propose à notre
compréhension, qu'en est-il maintenant de sa mise en œuvre

1. Qu'est-ce que le réalisme P

M. Piguet accorde une importance considérable à la querelle
médiévale des universaux, et c'est dans ce sens qu'il se fait le défenseur

du « réalisme », héritier de Platon, contre le conceptualisme et le
nominalisme. A son avis, ces trois théories doivent être considérées,
non pas seulement comme des documents de l'histoire de la pensée,
mais comme des « vections fondamentales de la pensée humaine »

(1334), qu'il convient de distinguer en cherchant «dans quelle
mesure peuvent se rapporter l'une à l'autre ces trois instances
majeures que sont la réalité, la pensée et le langage » (ibid.).

L'attachement de M. Piguet au platonisme s'explicite de la
manière suivante : « Nous lions le terme de réalisme à la philosophie
de Platon... Platon toutefois est réaliste à nos yeux parce que les

Idées, avec majuscules, ne se confondent jamais avec les idées que
l'homme se donne d'elles. Or les Idées sont pour Platon la réalité



LA CONNAISSANCE DE L INDIVIDUEL ET LOGIQUE DU REALISME 53

absolue. Ainsi la Justice comme réalité précède-t-elle les actes justes,
les représentations humaines de la justice, etc. Le réalisme affirme
ainsi l'antériorité des réalités dont l'entendement ne livre que des

représentations plus ou moins adéquates, et le langage des images
plus ou moins fidèles » (1334).

Ainsi se trouve formulée une première fois une des thèses majeures
de l'ouvrage, qui reparaît sous diverses formes, et notamment dans
la théorie du renversement sémantique. Ce n'est pas, selon M. Piguet,
le langage ou la pensée qui déterminent la réalité, mais la réalité qui
doit déterminer et la pensée, et le langage. Les nominalistes que
l'auteur prend pour adversaires et dont il soupçonne l'influence dans
de très larges courants de la pensée contemporaine (notamment
scientifique), seraient de l'opinion contraire, et ils iraient même
jusqu'à croire, dans leur égarement, qu'il suffit de nommer les choses

pour qu'elles se fassent (7373).
Que la pensée et le langage doivent se régler sur la réalité, se

laisser déterminer par elle, c'est là pourtant une proposition peu
audacieuse. Sans remonter jusqu'à la période médiévale, c'est assurément

ce que les empiristes auraient concédé sans nulle hésitation,
ces empiristes qui, si notre information est bonne, étaient nominalistes

et non pas « réalistes », et précisément parce qu'ils voulaient
discipliner leur pensée et leur langage au respect rigoureux de la
réalité expérimentée.

On le voit donc clairement, le schéma de la priorité de la réalité
sur la pensée et le langage ne conduit pas forcément au « réalisme »

tant qu'on ne s'est pas expliqué sur le sens du terme de réalité.
M. Piguet d'ailleurs le fait (mais pas toujours systématiquement)
puisqu'il déclare que le réalisme s'impose quand on aborde le
problème de la connaissance de l'individuel (en d'autres termes, la
connaissance des « totalités internes », ou totalités signifiantes, comme
sont, par exemple, les personnes, les situations existentielles, les
œuvres musicales ou la Révélation). Pour bien saisir le «réahsme»
dont il est ici question, il faut donc distinguer entre la réalité P (la
réalité au sens de M. Piguet) et la réalité E (la réalité empirique, la
réalité des faits ou des phénomènes, objectivement constatables). La
revendication de « réalisme » peut dès lors être comprise comme une
protestation contre l'ignorance de la réalité P au bénéfice de la
réalité E, ou contre la réduction de la réalité P à la réahté E. Le tamis
critique qui permet d'établir la réalité E laisse de côté la question
du sens. Et la philosophie consiste à être attentif au sens, et comme
les faits ne déterminent pas leur sens, nous ne pouvons nous en tenir
aux sélections opérées par l'epistemologie.

En revanche, et c'est la première idée que nous proposons à
M. Piguet, le sens ne nous est jamais donné indépendamment des



54 PIERRE-ANDRE STUCKI

faits ou du système des faits. Je ne parviens en aucune manière à

comprendre autrui s'il ne m'est pas corporellement présent, et la
Révélation divine elle-même serait un songe si elle ne m'était pas
dite dans et par le texte. Nous ne saisissons jamais une réalité P sans
prendre appui sur une réalité E. Dans les cas les plus intéressants, la
réalité P est une totalité signifiante, une totalité « interne », qui n'est
jamais indépendante de la réalité E correspondante, c'est-à-dire d'un
langage, d'une écriture objectivement constatable en tant que
système de signes. Ainsi, nous ne pouvons saisir une réalité P que dans
la mesure où nous nous mettons à l'écoute d'un certain texte ou d'un
certain langage ; nous ne pouvons reconnaître l'importance de la
réalité P sans avoir, au préalable accordé la priorité au langage dans
le contexte de la réalité E, renversant ainsi la thèse de réalisme proposé
par notre auteur. Le point de vue de la philosophie herméneutique
manifeste ici sa force : la démarche philosophique trouve son point
de départ dans le déjà dit, elle est originairement et fondamentalement

en condition d'interprétation.
On nous objectera que cela ne vaut guère du platonisme du monde

des idées ; il faut l'avouer, à moins que ce dernier ne puisse ou ne
doive être compris comme découverte de la présence et des contraintes
inhérentes au déjà dit. Voici donc l'alternative : ou bien il faut
adhérer sans autres restrictions au platonisme des Idées, et M. Piguet
n'y est probablement guère plus enclin que nous (il sait et il dit à ce
sujet l'incompatibilité avec la Révélation chrétienne) ; ou bien il faut
interpréter l'esprit du platonisme comme la mise en lumière de
l'impossible identification de la Vérité avec le discours humain, et
dans ce cas la découverte conjointe des contraintes afférentes au
« monde des idées » doit être interprétée comme mise au jour des
contraintes inhérentes à l'univers sémantique solidaire du système
linguistique. Nous sommes à l'écoute du déjà dit et nous n'avons pas
plus pouvoir de le changer que de dire sensément n'importe quoi
n'importe comment. A se situer ainsi en herméneutique et à y découvrir

les contraintes du langage, on ne risque pas plus de sombrer en
sophistique qu'à se faire adepte du « réalisme ».

De même que le marxisme a enseigné à considérer l'importance et
l'inertie du système économique, de même la philosophie herméneutique

tente d'enseigner à reconnaître l'importance et l'inertie du
système linguistique. Et de même que, pour notre part, nous ne pouvons
consentir à croire à la Révolution où l'homme manifesterait la toute-
puissance de sa souveraineté sur sa destinée historique, de même
nous ne pouvons croire que l'homme ait tout pouvoir sur son propre
langage : l'homme utilise le langage, mais il n'en est pas le maître.

M. Piguet dit tout le contraire. Pour lui : « nous sommes les
maîtres de notre langage. Nous ne sommes pas nos propres maîtres ;



LA CONNAISSANCE DE L INDIVIDUEL ET LOGIQUE DU REALISME 55

« nous ne sommes pas nôtres ». Mais le langage est « nôtre »... Si
l'homme n'était pas maître de son langage, il devrait renoncer à

parler» (7373). Cette thèse de la souveraineté de l'homme sur son
langage est une conséquence nécessaire des propos de M. Piguet sur
le « réalisme ». Car si la réalité doit déterminer la pensée, et cette
dernière, déterminer un langage adéquat, il faut ou que le langage
soit au pouvoir de l'homme, ou que le projet s'écroule.

Nous accordons que la tâche philosophique primordiale consiste à

se préoccuper des réalités P, en d'autres termes, des totalités
signifiantes. Nous accordons également que le philosophe doit reconnaître
l'existence de ces totalités, et ne pas s'imaginer qu'il puisse les

façonner à sa guise ; en d'autres termes, le philosophe doit d'abord
se mettre à l'écoute du déjà dit. Sur ces deux points, la philosophie
herméneutique s'accorde avec M. Piguet. L'objection qu'elle conduit
à lui faire s'appuie sur l'importance et l'inertie du système linguistique

: d'abord, les réalités P sont solidaires de réalités E qui, dans
les cas intéressant la connaissance, sont des textes ou des écritures ;

ensuite, comme Platon l'a bien montré dans sa lutte contre les

sophistes (si l'on nous permet cette boutade), l'homme n'est pas
maître du langage, il ne peut dire n'importe quoi n'importe comment,
sauf à se trouver en échec objectif devant le questionner socratique.
Nous sommes seulement les usagers du langage ; dans le meilleur des

cas, avec quelque chance ou quelque grâce, nous pourrons devenir
les serviteurs inutiles d'un langage plus éclairant. La philosophie
herméneutique rejoint par un autre chemin le projet de la « logique
du réalisme ».

2. La logique du réalisme

« Il n'y a de science que du général » dit le vieux principe
aristotélicien. Pourquoi ne parviendrions-nous pas à une authentique
connaissance de l'individuel répond à peu près M. Piguet par
manière de relever le défi. Nous sommes en présence à!individuels
quand nous faisons, par exemple, l'expérience de la mort, de la
souffrance, de la joie, de la présence d'autrui, d'une symphonie, de la
Révélation ou d'un texte. C'est dire l'ampleur du propos.

Ces individuels, on peut aussi les nommer des totalités internes par
opposition à ces totalités externes qui sont accessibles à l'analyse de

type cartésien. Des individuels, nous avons une certaine sorte d'expérience

; dans le langage de M. Piguet, nous en reconnaissons la
présence et l'importance dans un acte de saisie globale, dans une intuition
de sens : « J'appelle totalité interne celle dont le sens est indivis et ne



56 PIERRE-ANDRÉ STUCKI

se laisse pas déduire des significations du langage qui porte sur lui »

(4155). Le problème consiste dès lors à savoir si et à quelles conditions
cette reconnaissance peut être transformée en une véritable connaissance.

Dans le contexte de la pensée contemporaine, ce problème est
bien connu, et il a engendré deux types de réponses, antagonistes
mais également insuffisantes de l'avis de notre auteur (cf. 4200-4261).
La philosophie dialectique, tout d'abord, dans la tradition hegeliano-
marxiste, prétend s'en tenir à l'irréductibilité de ces totalités en leur
appliquant des procédés spéculatifs, qui ont l'inconvénient connu
d'être dépourvus de principe de vérification (ou de falsification) et
qui placent l'auditeur devant l'alternative entre jouer et ne pas
jouer ce jeu de langage. M. Piguet souligne, à juste titre à notre avis,
que la saisie spéculative ne peut pas valoir comme véritable connaissance.

Les tenants de l'analyse structurale, de l'autre côté, divisent
les totalités en termes et relations et prétendent parvenir de cette
manière à une description, sinon à une explication, satisfaisante.
M. Piguet pense qu'il s'agit dans ce cas de détotalisation, ou, en
d'autres termes, d'une transformation abusive d'une totalité interne
en totalité externe. A son avis, « pour connaître les totalités internes...
il faut négativement abolir toute trace, en nos propres moyens habituels

de connaissance, des procédés analytiques de la pensée humaine »

(4160). Il faudrait donc trouver, ou inventer, une troisième
philosophie, qui ne soit ni analytique ni dialectique, et qui ne se contente
pas de la seule intuition, puisqu'elle se veut en quête d'une authentique

connaissance, justifiée par une logique.

En dépit des efforts déployés ensuite par M. Piguet pour établir
les linéaments de cette logique, celle-ci garde bien nettement, de son

propre aveu, un caractère programmatique.

Un des points importants de ce programme propose de redonner
crédit aux procédés de l'analogie. « La logique du réalisme, pourrait-
on dire, vise à transformer l'analogie en une méthode contrôlable.
Avant d'être formalisée, les grands procédés dits « déductifs »,

étaient beaucoup plus analogiques, c'est-à-dire proches de la réalité,
que nous le croyons. » (4315). L'analogie permet de porter son attention

sur les différences plutôt que sur les ressemblances ; elle ne
conduira jamais à admettre que deux êtres (ou deux objets) soient
considérés comme équivalents : « la logique du réalisme ignore
l'équivalence » (4318), qui se trouve être un des piliers de la logique
formelle. L'équivalence devrait être évitée, semble-t-il, parce qu'elle
réduit les êtres à la généralité : « la logique du réalisme doit être
sensible à l'aspect unique, irremplaçable, et précaire de son objet »

(4321).



LA CONNAISSANCE DE L INDIVIDUEL ET LOGIQUE DU REALISME 57

Il faut donc éviter de travailler en extension, de ranger les êtres
dans des concepts généraux ; il faudrait, dans la mesure du possible,
s'en tenir aux qualités, développer une logique de la compréhension
plutôt que de l'extension : « la logique du réalisme se veut une
logique du qualitatif ; mais cela ne signifie pas qu'elle exclue le

quantitatif... La logique du réalisme s'accroche au qualitatif d'abord,
afin de rapporter au qualitatif pris pour norme les éléments quantitatifs

qui s'y trouveraient » (4322). Dans ces conditions, il est bien
clair que l'on se trouve conduit à mettre en question la forme générale
des propositions : « le plus difficile à extirper de notre pensée, c'est
la volonté de prédiquer, c'est-à-dire de reher un sujet et un attribut
par la copule. Or une totalité interne ignore l'attribution. Attribuer,
c'est en effet conférer un attribut à une représentation, c'est-à-dire
lier en extériorité une représentation à ses qualités. Or l'attribution
est une conquête relativement récente de la logique ; Parmenide
ignore encore la valeur logique de l'attribution... » (4324).

Il est difficile d'entrer en débat avec M. Piguet à ce point de son

ouvrage, car nul ne sait de quoi la pensée de demain sera faite. Pour
ce qui est du présent, où par nécessité se situe notre lecture, nous
retrouvons d'emblée, pour notre part, l'obligation où nous sommes
de nous plier aux règles de la grammaire si nous voulons parler et
nous faire entendre. Nous ne voyons pas que l'on puisse parler sans
articuler entre elles des propositions, ni faire des propositions sans

poser un sujet pour le faire suivre d'un prédicat, obéissant ainsi
servilement à la structure logique élémentaire de la proposition.

Semblablement, à se limiter à la pesanteur du présent, et nous
mettant ainsi en opposition avec l'esprit d'aventure philosophique
que revendique M. Piguet, nous ne voyons pas comment l'analogie
pourrait devenir méthode contrôlable sans que l'on rejoigne tel ou
tel formalisme. Avant de contrôler une analogie, il faut, semble-t-il,
la préciser : « a est à b comme c est à d » répète-t-on encore (heureusement)

dans les écoles.1

A la vérité, nous en venons à demander à M. Piguet pourquoi il
redoute les procédures de formalisation (auxquelles d'ailleurs il
s'adonne lui aussi, cf. 4447-4449). Sans doute la logique des classes

semble-t-elle donner raison à Aristote et faire partir en fumée la
connaissance de l'individuel, encore n'est-ce peut-être qu'une illusion,
mais il n'en demeure pas moins que la distinction, fondée par Husserl,

1 Toutefois, il semble que M. Piguet aurait plutôt en vue ce qu'il nomme
l'analogie de prédication.



58 PIERRE-ANDRÉ STUCKI

entre l'abstraction formalisatrice et l'abstraction généralisatrice, se

trouve ici comme un point de repère singulièrement éclairant. Quand
je précise la forme logique de mes propos dans une intention clarifi-
catrice, je ne décrète pas pour autant l'indifférence de leur contenu ;

quand j'exhibe la structure formelle d'un texte comme un système
de relations formelles entre des variables, je n'ai pas la sottise de

penser que j'en ai saisi le sens. Il en irait tout autrement si j'avais
procédé par abstraction généralisatrice, ne considérant mon texte
que comme exemplaire de la classe des romans ou des tragédies.
Mais par la procédure d'abstraction généralisatrice, d'ailleurs également

indispensable en de multiples circonstances, je n'obtiens pas un
formalisme mais une loi matérielle.

A s'en tenir à la pesanteur du présent, il faut donc consentir à

l'ambiguïté. Telle est l'objection, malheureusement peu originale,
que nous proposons à M. Piguet. Entre les êtres que nous rencontrons
comme des individuels, il y a des différences irréductibles, sans doute,
mais il y a non moins certainement des ressemblances. Dans ma
lecture du réel, je puis concentrer mon attention sur les ressemblances
ou sur les différences, et les deux lectures sont également possibles et
également fondées. Dans ma lecture d'un texte, je puis concentrer
mon attention sur la structure formelle ou sur le contenu sémantique
irremplaçable, mais les deux lectures sont également légitimes, et il
se trouve, à notre avis, que si je m'interroge sur la logique de la
connaissance de cet individuel, je ne puis mieux faire que d'exhiber sa
structure formelle.

Cette ambiguïté, d'ailleurs, notre auteur la reconnaît, mais sans
lui accorder de légitimité de principe. Il l'avoue quand il montre
qu'une logique de la qualité ne peut pas être séparée de la considération

de la quantité ; il la signale, mais comme une tentation, quand
il écrit : « toute totalité interne, comprise de l'intérieur, peut apparaître

également comme une totalité externe, objet de connaissance
externe» (4327). Si donc la double lecture (ou moins double),
structurale et « sémantique », est rendue possible par la réalité même des

totalités, pourquoi ne pas suivre cette double suggestion, et travailler,
comme le propose l'herméneutique, à contrôler l'intuition du sens par
l'analyse structurale, et à motiver l'analyse structurale par la quête
du sens.

La connaissance de l'individuel n'a rien à y perdre, et de plus,
n'en est pas à ses premiers balbutiements, en ce qui concerne la
connaissance des textes ¦— de certains textes — tout au moins. Nous
accordons volontiers à M. Piguet que cette forme de connaissance
n'est peut-être pas applicable à d'autres cas, et peut-être pas du tout
aux œuvres musicales. On voit l'ironie de la situation : va-t-on
prétendre que, dans ce cas précis, on a raté la connaissance de l'indi-



LA CONNAISSANCE DE L INDIVIDUEL ET LOGIQUE DU RÉALISME 59

viduel puisque la situation et les procédés utilisés ne sont pas géné-
ralisables

Si toutefois M. Piguet n'a pas jugé bon de retenir la solution
herméneutique —¦ il est vrai peu glorieuse —¦ de la double lecture,
c'est qu'il propose en ses lieu et place une théorie du renversement
sémantique qu'il nous faut maintenant examiner.

3. Le renversement sémantique

M. Piguet distingue (cf. 4430 sq.) trois types d'énoncés, LS, LL
et LM, caractéristiques respectivement du langage scientifique, du
langage lyrique et du langage métaphysique. Il résulte d'abord de
cette distinction que « la sémantique « scientifique » n'est qu'un cas
(limité au monde LS) de la sémantique tout court » (4431).

Pour comprendre la théorie du renversement sémantique, il
convient de se souvenir, car il revient fréquemment, que par le terme
de détermination, l'auteur entend « l'acte fondamental qui consiste à
créer librement la propre manière d'être ou d'exister d'un être »

(411).
Ceci dit, nous pouvons considérer la constitution de la théorie.

M. Piguet écrit : « Si un méta-énoncé LS porte sur un énoncé LL, il
détermine cet énoncé selon ce que lui, méta-énoncé, est, à savoir LS,
et il transforme l'énoncé LL en énoncé LS » (4433).

A notre avis, cette première thèse est difficile à comprendre (et
sinon, à approuver) ; si elle peut être illustrée dans le domaine de
l'esthétique musicale (qui nous échappe), elle n'en a pas moins, du
fait de sa généralité, forme de loi, et elle peut donc être contredite,
par principe, par l'évocation d'un cas particulier. Nous trouvons,
pour notre part, des exemples de ce genre dans le contexte de
l'interprétation de la poésie lyrique. Le méta-énoncé de type LS portant
par exemple sur tel sonnet, déclare que tel terme, par exemple la rose,
a dans le contexte, une valeur de symbole, ou qu'il symbolise par
glissement métaphorique ou métonymique de telle façon précise,
dûment attestée, etc. Or, on le sait assez, la sémantique du langage
scientifique bannit les glissements métaphoriques ou métonymiques
dans la mesure du possible, mais il ne les bannit pas du sonnet du fait
de les y avoir constatés, et « la rose » du sonnet ne se réduit nullement
à désigner l'espèce botanique en cause au terme de l'enquête linguistique.

La proposition 4433 a pour effet d'empêcher la constitution
d'une connaissance objective des textes littéraires qui viendrait
doubler et contrôler l'écoute de leur sens ; en d'autres termes, la
proposition 4433 a pour effet d'empêcher la double lecture que propose
l'école herméneutique.



6o PIERRE-ANDRÉ STUCKI

Il nous semble qu'il était nécessaire que soit ainsi expulsée la
possibilité d'une connaissance objective des textes pour que puisse se
construire la théorie du renversement sémantique, laquelle porte
essentiellement, si nous l'avons bien comprise, sur les relations entre
le langage métaphysique et le langage lyrique. Bien qu'il n'y ait pas
de thèse explicite à ce sujet, il semble que, selon notre auteur, tout
énoncé de type LM doive être conçu comme un méta-énoncé portant
sur un énoncé LL. La proposition 4436 dit en tous cas : « On appelle
méta-énoncé LM un énoncé qui est créé afin de servir de méta-
énoncé à un énoncé LL. » Un tel méta-énoncé LM n'a « pas de sens,
mais le reçoit de l'énoncé LL dont il est le méta-énoncé » (4437).

« De cette façon, le renversement sémantique inverse les rapports
de signifiant à signifié qui règlent ordinairement la relation d'énoncé
à méta-énoncé. Alors que le méta-énoncé LS est un signifiant dont
l'énoncé LS (ou LL) est le signifié, l'énoncé LL devient le signifiant
dont le méta-énoncé (LM) est le signifié » (4439). Ainsi à tout le moins
qu'il ressort de ces citations, le langage lyrique serait le langage
premier, dont le langage métaphysique se bornerait à être la description

et le commentaire.
Nous comprenons donc la théorie du renversement sémantique

comme l'assertion de la dépendance (ou hétéronomie) du langage
métaphysique par rapport au langage lyrique, premier et donateur
de sens. (En d'autres passages, toutefois, (0410), ce renversement
porte sur les rapports entre la pensée et la réalité, ce qui appellerait
une clarification explicite des relations entre la réalité et le langage
lyrique.) Nous voici donc à nouveau fort proche de la thèse
herméneutique qui définit la tâche philosophique comme interprétation du
déjà dit, mais que cela ne nous délie pas du devoir de poursuivre
l'examen critique.

Il est en effet quelques difficultés, peut-être un peu rudimentaires,
que l'on peut, sinon opposer, du moins proposer à la théorie de
M. Piguet. Disons d'abord qu'il existe des énoncés métaphysiques —
l'histoire de la philosophie en regorge — qui n'ont pas, pour le bon
sens, caractère de méta-énoncés par rapport à un énoncé lyrique.
Peut-être une enquête archéologique compliquée permettrait-elle de
montrer que toute thèse métaphysique a son origine dans un thème
mythologique ou lyrique, mais, sauf torsion du vocabulaire usuel, la
relation d'une thèse à son archéologie est fort différente de la relation
entre un énoncé et le méta-énoncé correspondant. En deuxième lieu,
on peut remarquer qu'il existe des énoncés lyriques qui sont en situation

de dépendance par rapport à un certain langage métaphysique
(que nous préférerions nommer, en ce cas, un langage doctrinal) ; on
pourrait penser par exemple, à tel poème d'Aragon ou d'Eluard qui
représentent manifestement l'illustration d'une certaine philosophie
par les procédés propres au lyrisme.



LA CONNAISSANCE DE L'INDIVIDUEL ET LOGIQUE DU RÉALISME 6l

Enfin, il reste que même dans le cas envisagé par M. Piguet (celui
où l'énoncé métaphysique est seulement commentaire d'un langage
lyrique) l'énoncé métaphysique ne peut être posé exclusivement
comme signifié qu'au prix d'une torsion notoire du vocabulaire en

usage chez les théoriciens du langage. Il n'est pas en notre pouvoir de

décréter, par commodité philosophique, qu'un bout de texte —• ici,
les énoncés métaphysiques — échappe à la dualité signifiant/signifié
pour ne plus être que le signifié d'un autre bout de texte. A notre
avis, la théorie du renversement sémantique n'est pas suffisamment
étayée pour jouer le rôle de pilier que M. Piguet lui accorde.

Ceci dit, nous reconnaissons volontiers, avec M. Piguet, que la
sémantique du discours scientifique ne peut ni ne doit valoir comme
exemplaire pour d'autres types de langage. Sans doute cette idée
n'est-elle plus très originale, ni dans l'école herméneutique, ni dans
l'école analytique, mais elle n'en débouche pas moins sur le problème,
traité par M. Piguet, de la détermination de différents types de

langage et des relations qui s'instituent entre eux. Depuis plusieurs
années déjà, la philosophie herméneutique a proposé à la discussion
l'hypothèse de l'autonomie relative des différents niveaux de langage,
le terme d'autonomie devant indiquer que chaque type de langage se

génère en obéissant à ses principes propres, et le caractère relatif de

cette autonomie permettant d'attirer l'attention sur les relations
dialectiques qui s'instituent, de cas en cas, entre les différentes
couches. Nous rappelons ici cette idée à titre d'hypothèse rivale de
celle du renversement sémantique, et ne présentant pas, à notre avis,
les mêmes inconvénients. De plus, cette idée a, comme celle de
M. Piguet, un enjeu théologique qui a été explicité et c'est en portant
le regard de ce côté que nous concluons.

4. La logique de la Révélation

M. Piguet dénonce avec beaucoup de justesse les raisons qui, dans
le contexte de la pensée contemporaine, empêchent que ne soit posée
la question de la logique de la Révélation, qu'il nomme aussi, à juste
titre, la logique du croire (7410-7417). De l'avis de M. Piguet, et nous
le rejoignons sur ce point, ce n'est assurément pas en pratiquant une
rhétorique de complaisance et d'affaissement devant ses adversaires

que la pensée chrétienne traversera la crise actuelle ; pas non plus
en suivant des inspirations incontrôlées sous couvert de piété ; mais
seulement en retrouvant ou en découvrant les axes logiques de la
rigueur doctrinale.

Car contrairement à ce qu'on a pu penser dans certains miheux,
la préoccupation logique ne conduit nullement à rejoindre les eaux
du rationalisme négateur de la Révélation ; la préoccupation logique



62 PIERRE-ANDRÉ STUCKI

n'impose nullement d'adopter le point de vue de la sagesse humaine :

« Bien plus, la Croix est scandale. Folie, disait Paul. Il voulait dire :

folie pour les yeux de la raison humaine, mais vérité sous le regard
de Dieu. Si donc la logique des hommes est chose humaine, elle
devient folie sous le regard de Dieu. Si la vérité de Dieu est celle de

la Croix, elle ne peut pas être logique aux yeux de la raison des
hommes. La logique de la Révélation prétend être l'étude logique
de cette folie, c'est-à-dire la logique même de choses réelles qui rendent
illogique (folle et scandaleuse) toute autre logique que la logique du
réalisme » (7401-7402).

Ainsi, la volonté d'être rigoureusement fidèle à l'évangile de la
Croix motive l'essentiel de la démarche philosophique de M. Piguet.
Il s'en explique encore avec toute la clarté désirable : « Le christianisme

oblige donc à une conversion, mais l'erreur est de croire que
cette conversion est de nature affective seulement. Elle est aussi de
nature logique. Et sur ce dernier point, les théologies contemporaines
sont singulièrement silencieuses » (7460). « Le christianisme oblige
ainsi à mettre en question un lieu commun de toute la philosophie
contemporaine et même de toujours, selon lequel la pensée est à elle-
même son propre fondement ; il oblige à reposer le problème de la
connaissance en remontant, dans le temps, au-delà de Platon même »

(7455)-
Voici donc le point où les thèses de M. Piguet se trouvent être

rigoureusement équivalentes à celles de l'herméneutique à laquelle,
pour notre part, nous nous rattachons. Après tant de points de
désaccord complaisamment exposés (par ailleurs imposés par le genre
littéraire), il faut que soit dite cette rencontre sur le point réellement
fondamental, cette équivalence des chemins ce parallélisme des

Pierre-André Stucki.


	Étude critique : la connaissance de l'individuel et la logique du réalisme d'après M. Jean-Claude Piguet

