
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BIBLIOGRAPHIE

Sciences William W. Buehler : The Pre-Herodian Civil War and Social
bibliques Debate. Basel, Reinhardt, ig74, 128 p. (Theologische Disserta¬

tionen, Bd. XL)
Une thèse admise en 1964, publiée telle quelle, sans aucune modification,

en 1974 : on se demande pourquoi l'auteur, professeur à Barrington Rhode
Island, n'a pas tenu compte, dix ans après la première rédaction, des importants

travaux parus entre-temps tant sur les Pharisiens (Neusner, 1971) que
sur les Sadducéens (Le Moyne, 1972). Cependant, son travail reste utile puisqu'il
constitue une tentative valable d'insérer les mouvements pharisiens et sadducéens

dans le contexte économique et socio-politique du premier siècle av. J.-C,
sans pour autant tomber dans le travers d'une interprétation idéologique qu'on
déplore chez d'autres auteurs récents. La méthode est la suivante : sur la base
d'une étude rapide des classes sociales à Rome au premier siècle av. J.-C. —
ordre sénatorial, ordre équestre, « peuple » — étude trop rapide si l'on se
souvient de l'analyse combien plus prudente de J. Béranger, « Ordres et classes

d'après Cicéron », Principatus (1974), p. 77-95, il montre que les mêmes classes

se retrouvent dans la société palestinienne décrite par Josephe. En effet, chez
ce dernier le terme hoi prôtoi désigne les vieilles familles patriciennes de
Jérusalem, classe comparable à l'ordre sénatorial romain, tandis que hoi dynatoi
sont les commerçants nouveaux riches, classe capitaliste dynamique, l'équivalent

palestinien de l'ordre équestre à Rome. La société palestinienne de

l'époque était marquée par l'antagonisme entre les familles patriciennes d'une
part et la monarchie asmonéenne soutenue par les dynatoi de l'autre.
L'argumentation très suggestive de l'auteur vise à étayer l'hypothèse selon laquelle
le groupe des dynatoi serait largement identique au parti des Sadducéens,
nationalistes juifs ayant le souci de respecter intégralement la Tora tout en
pratiquant une certaine ouverture au monde ambiant en raison de leurs intérêts
commerciaux, alors que les Pharisiens, héritiers spirituels de Hasîdîm et
éducateurs attitrés des masses, étaient opposés à la classe commerçante et se

rangeaient plutôt du côté des patriciens de Jérusalem. — La démonstration mérite
l'attention soutenue de tous ceux qui s'intéressent à l'histoire du judaïsme
naissant- Carl-A. Keller.

S. Legasse : Les pauvres en esprit. Evangile et non-violence. Paris,
Le Cerf, ig74, 122 p. (Lectio Divina n° 78.)

L'auteur, professeur à la Faculté de théologie de l'Institut catholique de
Toulouse, s'est donné pour mission, dans ce petit ouvrage, de retrouver le sens
de textes évangéliques fréquemment cités aujourd'hui à l'appui de certaines



BIBLIOGRAPHIE I47

options. Son commentaire des Béatitudes de Matthieu les intériorise. Les
« antithèses » qui leur font suite ne doivent pas être prises à la lettre ; elles ne
concernent que la vie privée, et encore dans certaines situations bien précises.
S. Legasse conclut que, si le Sermon sur la montagne doit pouvoir être pratiqué —
il réfute à bon droit ceux qui en font une utopie ou un nouveau code mosaïque —,
il « ne se situe pas sur le terrain de la vie civique, administrative ou politique »

(p. 116). De plus, même dans le domaine des relations interpersonnelles, il
propose « un programme en partie désuet » (p. 103), parce que tributaire d'un
cadre historique dépassé. Le livre se termine par quelques généralités, au
demeurant de bon aloi. François Grandchamp.

Francois Bovon : Les derniers jours de Jésus. Neuchâtel, Delachaux
& Niestlé, ig74, g5 p.

Par cet excellent petit ouvrage, l'auteur ne cherche pas tant à nous
présenter la compréhension que les écrits néotestamentaires nous transmettent de
la Passion et de la mort de Jésus ; il tente, au travers des différentes interprétations

dont nous disposons, « de reconstituer les faits qui se sont passés à

Jérusalem entre les Rameaux et Vendredi Saint » (p. 10). — Dans un premier
chapitre (p. 13-33) l'auteur passe en revue les sources que nous possédons et
propose une analyse critique des anciennes données traditionnelles repérables
dans le N.T., des annonces et récits de la Passion des évangiles ainsi que des

témoignages de Josephe et du Talmud, de Tacite et d'un stoïcien syrien, Mara
Bar Sarapion. Il en conclut que Jésus « a été exécuté après une condamnation
à mort prononcée par Pilate Les chefs juifs n'ont pas été étrangers à cette
sentence Hormis l'évocation de la foi des disciples et de son contenu,
aucune source n'affirme la résurrection de Jésus » (p. 33). L'auteur ne se limite
cependant pas à une critique purement historique, mais se soucie pour cela
de mettre en évidence les interprétations que ces différents textes donnent
des événements qu'ils relatent en fonction de leurs propres intérêts théologiques
ou apologétiques ; signalons en particulier les quelques pages fort suggestives
(p. 17-26) consacrées aux préoccupations kérygmatiques qui caractérisent
diversement chacune des rédactions évangéliques. — Le deuxième chapitre
(Le point de départ méthodologique) montre de manière exemplaire comment, à

partir du titulus de la croix, l'exègète raisonne et argumente, pour arriver à la
conclusion que «Jésus a été condamné pour avoir émis des prétentions
messianiques et, sans nul doute, pour avoir provoqué de l'agitation parmi la
foule » (p. 37). — Le déroulement des faits semble pouvoir être réconstitué de la
manière suivante (p. 38-74) : après un interrogatoire pour lequel le Grand
Prêtre s'était entouré de membres influents du Sanhédrin, que l'on doit fixer
au soir même de l'arrestation de Jésus, le Sanhédrin au complet se réunit le
lendemain matin, admit « la culpabilité de Jésus d'un point de vue juif comme
faux prophète (cf. Dt 18, 20) » (p. 57), intervint auprès de Pilate en mettant en
évidence les implications politiques et sociales des prétentions messianiques
de Jésus (p. 60) ; le gouverneur introduisit un vrai procès (p. 64), condamna
finalement Jésus à mort (p. 69), sous la pression populaire. Cette partie de

l'ouvrage contient de précieux renseignements sur les compétences du
Sanhédrin, sur le droit criminel romain, sur la crucifixion. — Le dernier chapitre
dit les incertitudes des historiens sur les temps et les lieux de la Passion (p. 75-
79). — On ne peut qu'être reconnaissant à l'auteur de mettre à disposition



I48 BIBLIOGRAPHIE

des lecteurs de langue française cette somme de renseignements dans un ouvrage
maniable et agréable à lire, et relever la minutie, la qualité et le sérieux de son
étude. En outre, on remarquera qu'il ne se contente pas de placer ses lecteurs
devant les résultats de la recherche récente ou de ses propres investigations,
mais l'invite à suivre pas à pas sa démarche et sa réflexion. Dans un ouvrage
de vulgarisation, le non spécialiste sera appelé à s'interroger, à entrevoir souvent
diverses options ou interprétations entre lesquelles il ne pourra pas trancher et
à découvrir comment les historiens ou les exégètes parviennent aux conclusions
qu'ils formulent. — Une abondante bibliographie, classée chronologiquement,
termine l'ouvrage. François Vouga.

Ch. Kannengiesser : Foi en la Résurrection, Résurrection de la foi.
Paris, Beauchesne, ig74, 156 p. (Le Point théologique, g.)

Ce bon ouvrage de vulgarisation, rédigé pour un large public par un jésuite,
professeur à l'Institut catholique de Paris, vise à faire découvrir le sens de
la Résurrection au travers d'une lecture scientifique et critique de Paul et des

évangiles L'approche du thème commence par une étude — prudente — des

trois narrations lucaniennes de l'apparition à Paul sur le chemin de Damas
(Ac 9, 22 et 26). Elle reste parfois marquée par la tradition catholique de l'auteur.
On n'admettra pas sans autres, chez les exégètes protestants, que les évangiles
représentent autant de décisions du magistère doctrinal tel qu'il s'exerçait dans
l'Eglise au cours du dernier tiers du premier siècle» (p. 11 S) dans la mesure
où « ils réconciliaient en forme écrite des traditions qui menaçaient de diverger
ou prenaient une allure sauvage » (p. 117) et où « ils intégraient dans la
cohérence d'une doctrine mise à jour des éléments très archaïques, véritables matrices
du kérygme chrétien, et des expressions de la piété populaire d'une antiquité
moins vénérable... » (p. 117-118). On discutera des formulations telles que « Nous
croyons donc en la résurrection physique et personnelle de Jésus. Telle fut
l'annonce apostolique des origines et telle restera pour tous les temps la seule
matrice physique de la foi chrétienne. » Enfin, que « Le mystère intact du
jeune Rabbi Jésus est d'avoir fourni, en sa personne et par sa parole, la raison
décisive qui changea le sens de la foi chez tant de croyants », ou que ce mystère
soit « celui de sa propre expérience de foi, source pour lui d'une nouveauté
toujours plus déconcertante dans la conscience qu'il en prenait » (p. 128, 135
et 137) peut prêter à débat. Mais ces réserves n'enlèvent rien à la valeur —
pédagogique notamment — de ce livre. L'ouvrage est plein de notes suggestives
et constitue un bon document de vulgarisation, le meilleur chapitre étant au
demeurant celui sur « la Résurrection chez Paul », p. 61-107.

François Vouga.

Saint Pierre dans le Nouveau Testament. Ouvrage publié sous la
direction de R. E. Brown, K. P. Donfried et J. Reumann.
Paris, Le Cerf, 1974, 224 p. (Lectio Divina, 7g.)

L'éditeur a de bonnes raisons d'affirmer que « cet ouvrage constitue sans
nul doute l'un des meilleurs fruits de la recherche œcuménique ». Ce document
est en effet le résultat d'une recherche effectivement collective des meilleurs
exégètes américains, catholiques et luthériens ; l'exposé des présupposés de



BIBLIOGRAPHIE 14g

l'étude (la théorie synoptique des deux sources et de l'antécédance de Marc sur
Matthieu et Luc, la diversité des théologies néo-testamentaires et des portraits
de Pierre qui nous y sont donnés, etc., p. 13-32) est suivi d'une série d'excellents
rapports sur la figure de Pierre dans les épîtres pauliniennes (p. 33-51), dans
les Actes des Apôtres (rapport placé là exclusivement pour ne pas interrompre
l'examen des quatre évangiles, p. 53-74), dans l'évangile de Marc (p. 75-94),
celui de Matthieu (p. 95-134), celui de Luc (p. 135-158) et celui de Jean (p. 159-
182) et enfin dans les «épîtres qui portent son nom» (p. 183-192), — Chaque
rapport, qui présente une exégèse détaillée des péricopes les plus importantes
ou les plus intéressantes et fait état des points d'accord et de désaccord auxquels
sont parvenus les onze exégètes, est l'édition et la rédaction — soumise trois
fois à chacun des participants — de leurs sessions et discussions ; le lecteur
ne sera pas ainsi mis en face d'une série de compromis, mais d'une recherche
commune et d'un état de la question très fouillé. Les notes scientifiques en
bas de page, ainsi que la bibliographie (p. 209-216) sont fort substantielles. —
La traduction française (l'original a paru en 1973 sous le titre Peter in the New
Testament), très bien présentée et agréable à lire, est bienvenue et constituera
une bonne plate-forme pour les discussions interconfessionnelles. — Mentionnons

pour terminer le soin apporté à l'étude de Mt 16, i6b-ig qui aboutit à

un commentaire équilibré et à un accord plus important et sérieux qu'on n'en a
l'habitude. — Le lecteur se réjouit en outre de la parution annoncée d'un
ouvrage similaire sur la figure de Pierre dans les textes patristiques.

François Vouga.

François Décret : Mani et la tradition manichéenne. Paris, Le Seuil,
ig74, igo p. (Maîtres spirituels, n° 40.)

Heureuse décision que celle qui assure une place parmi les « maîtres spirituels

» à l'un des hommes les plus géniaux et les plus méconnus de l'histoire
des religions : Mani Ainsi Mani, hérétique abhorré, torturé, calomnié et
persécuté jusque dans la personne du plus humble de ses disciples, en Asie, en
Europe, dans l'Antiquité, au Moyen Age ; Mani dont le nom sert encore de nos
jours à discréditer toute pensée qu'on juge « manichéenne », c'est-à-dire
simpliste et myope, Mani est enfin réhabilité. François Décret, professeur à
l'Université Lyon III qui s'est déjà signalé à l'attention des spécialistes par des
recherches sur le manichéisme en Afrique du Nord, lui a consacré un livre où
l'on sent vibrer la passion de l'avocat qui défend avec conviction la cause d'un
client injustement accusé. Le lecteur le suit volontiers, car chez l'auteur la
passion n'obnubile nullement la lucidité, la précision, le souci d'une documentation

scientifique qui satisfasse aux exigences légitimes — et élevées — des
habitués de la collection « Maîtres spirituels ». On est heureux notamment de
voir apprécié et abondamment cité le codex manichéen grec de Cologne, partiellement

édité en 1970, qui contient entre autres de précieux renseignements sur
l'évolution spirituelle de Mani et sur la nature de son inspiration. En outre, de
nombreux textes caractéristiques, tant manichéens qu'antimanichéens, sont
cités et commentés, non sans qu'on remarque à quel point la polémique même
d'un Augustin sacrifie à la facilité et au mauvais goût. Le dernier chapitre trace
l'histoire de la tradition manichéenne en Asie, en Afrique et en Europe (Pauli-
ciens, Bogomiles, Cathares). On aurait peut-être souhaité un peu plus de verve
dans l'interprétation du mythe manichéen, conception grandiose qui confère

Histoire de
l'Eglise et
de la pensée
chrétienne



150 BIBLIOGRAPHIE

un sens à la vie de l'homme en l'engageant activement dans le processus
universel de la rédemption du Bien. — L'illustration accompagne le texte de
manière suggestive en conduisant le lecteur dans toutes les régions où le
manichéisme a laissé des vestiges. Carl-A Keller

Jean Préaux : Problèmes d'histoire du christianisme. Bruxelles,
Editions de l'Université libre, 1973, 99 p.

Cet ouvrage collectif groupe cinq études, dont les sujets offrent une grande
variété. Charles Delvoye traite des fouilles entreprises au Vatican au sujet de
la tombe présumée de saint Pierre ; il conclut qu'elles ne nous apprennent rien
de précis sur Pierre, mais enrichissent notre connaissance de la tradition qui
le concerne, du IIe au IVe siècle. Jean Hadot décrit l'influence des textes des

Actes concernant la vie des premiers chrétiens (Ac 2, 42-47 ; 4, 32-35 ; 5, 12-16)
sur l'idéal monastique, de l'Antiquité à nos jours. Guy Cambier s'attache à

réfuter la thèse selon laquelle l'Inquisition aurait protégé l'Europe de la sorcellerie

et de l'obscurantisme ; étudiant la répression de la sorcellerie, du XIVe au
XVIIe siècle, il dénonce le rôle de la crédulité absurde et de la curiosité sadique
des juges dans ces innombrables procès. Roland Crahay présente l'utopie
politique de Thomas Campanella, la « Cité du Soleil », en comparant ce projet
d'unification politique et religieuse aux philosophies politiques de Platon et de

Thomas More. — « De la « Cité de Dieu » de saint Augustin à la « Cité séculière »

de Harvey Cox » : Jean Préaux situe dans leur temps ces efforts de penser la
société et de fonder l'espérance des hommes, et en fait l'analyse critique. — Ce

recueil, d'une haute tenue intellectuelle, mérite une large diffusion.

Francis Baudraz.

Robert Joly : Christianisme et Philosophie (Etudes sur Justin et
les Apologistes du deuxième siècle). Bruxelles, Université de
Bruxelles, 1973, 250 p.

Le moins qu'on puisse dire des cinq études rassemblées ici, c'est qu'elles ne
sont ni ennuyeuses, ni banales. La première, à nos yeux la plus importante,
est une analyse du prologue du Dialogue avec Tryphon. L'auteur réfute les
conclusions de Nils Hyldahl (dans Philosophie und Christentum. Eine
Interpretation der Einleitung zum Dialog Justins) selon lesquelles : Justin n'aurait
pas été un véritable philosophe platonicien avant de se convertir ; il ne serait
devenu philosophe et n'aurait porté le « tribon » qu'après s'être fait chrétien,
car le christianisme aurait représenté pour lui la philosophie originelle retrouvée ;

enfin le christianisme de Justin ne serait que peu contaminé par la philosophie
grecque. R. Joly reprend tous ces points et démontre que cette interprétation
ne trouve guère d'appuis dans le texte de l'apologiste et qu'elle se fonde sur une
vision trop statique et monolithique du platonisme. En fait, Justin, notamment
dans son dialogue avec le vieillard chrétien, qui feint de dédaigner la
philosophie mais qui y recourt souvent, tente de dégager, longtemps après sa conversion,

les points de rupture entre le platonisme et le christianisme. Mais ceux
qu'il signale (la métempsychose, la vision naturelle de Dieu) ne sont pas parmi
les plus nets et les plus importants. Pourquoi ne mentionne-t-il pas plutôt la
grâce, l'incarnation, la rédemption, la résurrection des morts R. Joly propose
une réponse fort intéressante : Justin « s'est attardé à des différences illusoires



BIBLIOGRAPHIE 15I

ou marginales, en omettant les oppositions réelles. Il était trop platonicien pour
pouvoir faire autre chose » (p. 74). Son platonisme lui a « voilé ces oppositions »,

comme il ne «lui a pas permis de comprendre le paulinisme » (p. 74). — La
deuxième étude est consacrée au « christianisme rationnel des Apologistes »,

surtout de Justin. Pour l'auteur de l'Apologie, la supériorité du christianisme
tient pour une large part au fait qu'il est prouvé par l'accomplissement des

prophéties ; la raison engage donc à croire au Christ qui est lui-même l'opOc-ç
\o-foç. L'exégèse typologique de l'Ecriture vise à démontrer que l'A.T.
annonce le Christ. La xàptç, ne semble être chez Justin qu'une faveur
permettant de comprendre l'intelligence de l'Ecriture, la foi une «confiance
rationnellement justifiée» (p. 117). Dans sa théologie, la croix ne joue donc qu'un
rôle modeste ; le péché originel est absent. « Il y a un monde entre Paul et Justin,
tout comme il y a un monde entre Justin et saint Augustin » (p. 125). La
perspective des autres apologistes (Tatien, Athénagore, Méliton, Théophile, Pseudo-
Justin, Tertullien) est analogue : il faut enseigner et démontrer la supériorité
de la doctrine chrétienne sur la sagesse grecque. Seule la Lettre à Diognète se

place dans la ligne du paulinisme. — Le « doux » Justin fait l'objet de la
troisième étude. Pour R. Joly, l'apologiste est loin d'être un modèle de tolérance.
Ne recommande-t-il pas à l'empereur de punir les mauvais ou les faux chrétiens

Par ailleurs, son insistance à promettre les tourments de l'enfer à qui
ne se convertira point indique la limite de sa mansuétude. Mais Joly ne se laisse-
t-il pas emporter lorsqu'il qualifie Justin d'« obsédé de l'enfer» (p. 164) et
qu'il conclut « le relevé de ces textes montre à quel point le sadisme compensatoire

de l'au-delà trouve en Justin un représentant caractérisé » (p. 167)
Cette interprétation « psychologisante » est d'un effet facile. Le chapitre se
conclut sur une étude fort intéressante relative à la contemplation par les élus
des supplices éternels des damnés. Il est troublant d'apprendre que ce thème —
d'origine juive — a trouvé de si nombreux échos jusqu'au XVIe siècle parmi
les chrétiens. — Dans le quatrième chapitre, l'auteur traite de la morale des

Apologistes et note avec pertinence que leur vocabulaire de l'amour n'est
nullement spécifique. De façon plus générale, les Apologistes ne disent pas
que le Christ a apporté « une morale nouvelle ni par rapport à la juive, ni même

par rapport au paganisme » (p. 192). Ils prêchent eux-mêmes une morale centrée
sur l'idée du libre arbitre et par conséquent sur celle de rétribution. — La
dernière étude porte sur les chrétiens, âme du monde, selon la Lettre à

Diognète V-VI. L'auteur signale d'abord quelques corrections à apporter à l'édition
de H. Marrou parue dans «Sources Chrétiennes» (n° 33 bis). Mais surtout il
conteste radicalement l'interprétation de Marrou des ch. V-VI qui attribuerait
aux chrétiens dans le monde une fonction analogue à celle que la pensée
hellénistique donnait à l'âme cosmique. Il considère à bon droit que le monde dont
parle le texte désigne seulement la société humaine, et non le « cosmos ». D'autre
part, l'assertion « les chrétiens sont l'âme du monde » lui paraît être, dans sa

structure, « une transposition chrétienne de ce que le paganisme a pu dire du
philosophe » (p. 211). L'auteur cite plusieurs exemples de comparaison âme-

corps appliquée au prince et au peuple ou au philosophe et à la société, ainsi

que plusieurs emplois métaphoriques de qjux»i à l'époque tardive. L'idée du

platonisme et d'autres courants philosophiques selon laquelle le philosophe
ou le gouvernant était l'âme de la société « était toute mûre dans la culture
hellénique : notre auteur n'a eu qu'à la cueillir et à l'appliquer à son thème

particulier» (p. 215). L'ouvrage s'achève malheureusement sur une méchante
querelle cherchée à Marrou à propos de remarques — elles aussi fort grin-



152 BIBLIOGRAPHIE

çantes — que l'historien français a faites sur Renan dans son commentaire.
Il faut reconnaître que le penchant marqué de l'auteur pour la polémique
altère quelque peu le plaisir que l'on éprouve à lire ces cinq études minutieuses,
originales, intelligentes et remarquablement erudites. Souhaitons au moins

que les discussions qu'elles ne manqueront pas de susciter ne méconnaissent

pas les vertus de l'humour. Eric Tunod

Correspondance de Théodore de Bèze, recueillie par Hippolyte Aubert,
publiée par Henri Meylan, Alain Dufour, Claire Chimelli et Mario
Turchetti. Tome 7 (1566). Genève, Droz, 1973, 388 p.

C'est avec un réel plaisir que les auteurs de cette correspondance relèvent
dans la préface que ce septième volume apparaît treize ans après le premier
On comprend leur satisfaction quand on sait que 523 lettres ont été ainsi
éditées, sans compter toutes les pièces annexes. A notre tour nous exprimons
notre reconnaissance à cette équipe de chercheurs qui patiemment et
minutieusement met peu à peu à notre disposition le trésor épistolaire de Théodore
de Bèze. II faut bien parler de trésor puisque cette correspondance est d'une
richesse inouïe et qu'année après année, elle anime et colore les événements de
cette période où souvent l'esprit de parti a cristallisé les positions. Ainsi y
trouvons-nous une lettre de Bèze au futur évêque de Saint-Pons de Thommière
et une mention de l'archevêque d'Aix-en-Provence qui deviendra chef huguenot
sous le nom de Saint-Romain. Ce volume tout entier consacré à l'année 1566 fait
une large place à la parution de la Confession helvétique postérieure et à sa
propagation auprès des Eglises réformées pour qu'elle devienne la confession
commune à tous les réformés. Nous y trouvons également plusieurs lettres
concernant la Pologne ou l'Angleterre. La présentation de cet ouvrage reste
impeccable. Les éditeurs ont soin à la fin du volume de donner des corrigenda
et addenda aux tomes précédents. A ce propos, nous ne cessons pas d'espérer
de voir un jour un volume de cette correspondance être accompagné d'une
table des matières, car devant le nombre croissant de lettres, il devient souvent
très difficile de trouver celle que l'on cherche L'index très détaillé des noms
de personnes et de lieux ne supplée que très provisoirement à cette lacune.

Olivier Labarthe.

Jean Rilliet : Tu es Pierre. (Une amorce de dialogué). Genève,
Labor et Fides, 1974, 152 p.

« Plus les frères séparés avancent sur la route de l'œcuménisme, plus
l'organisation de l'Eglise apparaît l'obstacle majeur à tout projet de réunion » (p. 8).
Le pasteur Rilliet consacre au problème de l'autorité pontificale un petit livre
qui constitue une excellente mise au point. Dans une première partie, l'auteur



BIBLIOGRAPHIE 153

décrit la position catholique, d'Innocent III à Vatican II, puis les réactions
protestante et orthodoxe ; une seconde partie expose les témoignages bibliques
sur Pierre et l'autorité apostolique, puis cite les principaux textes des Pères,
des papes et des conciles. La solide information de l'auteur ne s'étale pas en
érudition accablante pour le lecteur ; la vivacité du style, la fréquence de

remarques personnelles rendent aisée la lecture de cet ouvrage, et il faut en
féliciter Jean Rilliet. Francis Baudraz.

Eusebi Colomer : Hombrc y Dios al encuentro. Antropologia y teo- Théologie
logia en Teilhard de Chardin. Barcelona, Herder, 1974, 480 pages, contem-
(Biblioteca Herder n° 143.) foraine

La première partie de ce livre, un peu plus de la moitié, est une tentative
d'exposé systématique de la pensée de Teilhard de Chardin. L'auteur propose
un schéma relativement simple — la montée « naturelle » de l'univers vers
Dieu, et la descente « surnaturelle » de Dieu en Jésus Christ vers le monde,
les deux mouvements convergeant en l'homme — pour organiser autour de lui
et à travers lui toute l'œuvre du penseur jésuite. La seconde partie, dite « panorama

bibliographique », rend compte de toutes les études importantes consacrées

à Teilhard de Chardin et à son œuvre. La consultation de l'ouvrage est
rendue plus aisée par un index des auteurs cités. Iean-Paul Borel

Jürgen Moltmann : Das Experiment Hoffnung. Einführungen.
München, Kaiser, 1974, 212 p.

C'est un nouveau recueil d'articles parus précédemment entre 1970 et 1973,
à l'exception d'un texte de 1966 et d'un inédit : Jüdischer und christlicher
Messianismi. Ce dernier montre bien — on le savait déjà — combien la théologie
de Moltmann est proche de la pensée juive. Comme chez son maître Käsemann
et à l'inverse d'une perspective par trop contaminée par la pensée grecque,
chez Moltmann une christologie comme histoire et structuration du monde
doit commander de bout en bout l'énoncé théologique. — Ces textes sont
regroupés ici autour de deux intérêts majeurs théorique, voire épistémologique
d'une part, éthique appliquée (in Aktion) de l'autre. — Experiment Hoffnung.
Pourquoi ce titre L'espérance parce que cette catégorie détermine de bout en
bout la perspective globale de la pensée. Moltmann précise à ce propos que le

Moyen-Age a, selon lui, privilégié l'amour, la Réforme la foi et que la modernité
vit du primat de l'espérance (l'histoire de la pensée occidentale serait-elle ainsi
scandée selon un scheme trinitaire avant d'ajouter le mot de Rosenzweig
(encore un penseur juif) : « Die Liebe war immer sehr weiblich, der Glaube sehr

männlich, erst die Hoffnung ist immer kindlich. » — Par le mot Experiment,
Moltmann veut enfin souligner que le destin de cette espérance se joue au cœur
de l'histoire et aux prises avec cette histoire. Une perspective qui conduit à

valoriser au plus haut point nos actes dans le monde, sans pourtant ouvrir
sur une théologie qui les investirait comme incarnation de Dieu (l'auteur se

garde d'une telle conclusion au nom de la différence entre le Christ et le disciple,
cf- P- IO)- Pierre Gisel.



154 BIBLIOGRAPHIE

Klaus Fischer : Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl
Rahners. Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1974, 419 p. (Ökumenische

Forschungen, II/5.)
En réfléchissant au propos de l'auteur, j'ai songé à cette déclaration de

Rahner : « En toute philosophie est pratiquée déjà inévitablement, d'une
manière non thématique, la théologie» (Ecrits théologiques VII, p. 49). Si la
foi religieuse absorbe ainsi l'usage de la raison humaine chez tout penseur, à
combien plus forte raison le phénomène se produira-t-il chez le chrétien. De
fait, Fischer commence son exposé par l'étude de « l'expérience de la grâce »

et il montre l'influence profonde que joue dans l'anthropologie de Rahner la
spiritualité des « Exercices » de saint Ignace de Loyola. Dans la deuxième
partie, est abordé le problème de la « traduction », dans une anthropologie
philosophique, de cette expérience mystique de Dieu. Sont analysés les thèmes
difficiles et de l'analogie de l'être (en relation avec la position de Przywara) et
d'une « herméneutique transcendentale » (les liens avec la pensée de Hegel et
de Heidegger sont mentionnés). On trouvera dans cet ouvrage une explication
d'un thème rahnérien qui déroute souvent les lecteurs, celui d'« existential
surnaturel ». Une analogie avec la doctrine de Barth, nous la découvrons,
lorsque Rahner considère l'anthropologie comme une « christologie déficiente »

et la christologie comme une « anthropologie qui se transcende ». Tous ces
thèmes et d'autres sont considérés avec la rigueur à laquelle nous habitue la
science germanique. L'ouvrage se termine par une lettre intéressante de Rahner
lui-même qui essaie de répondre à la question que lui a posée Fischer : Pourquoi
a-t-il utilisé deux genres littéraires aussi différents que sont l'écrit scientifique
accessible seulement aux spécialistes et l'ouvrage populaire d'édification
L'auteur montre qu'à travers cette diversité, c'est le même ministère évangé-
lique qui s'exerce. Georges Bavaud.

H. W. Schütte, F. Wintzer (Hrsg.) : Theologie und Wirklichkeit.
Festschrift für Wolfgang Trillhaas zum 70. Geburtstag. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, ig74, 240 p.

Comment caractériser un recueil d'articles aussi divers Le terme français
de « Mélanges » exprime parfaitement ce que l'on aimerait dire à propos de ce

genre littérature assez spécial des « Festschriften ». Dans le cas particulier,
cette impression s'accentue encore par le fait que la présentation ne suit pas
un ordre logique, selon les thèmes des contributions, mais l'ordre alphabétique
des collègues et élèves qui rendent hommage à W. Trillhaas, théologien et
philosophe de la religion renommé. Le livre ainsi composé traite surtout de la
méthodologie en sciences religieuses (C. Colpe, T. Rendtorff, G. YViessner,
H. W. Schütte), mais aussi de sujets éthiques et pratiques (G. Harbsmeier,
H. M. Müller, A. M. Ritter, D. Rössler, F. Wintzer). II contient enfin deux ou
trois contributions portant sur l'Ancien Testament, dont nous signalons ici
celle de W. Zimmerli (Die Quellen der alttestamentlichen Gotteserkenntnis) ;

cet article, qui conclut d'une façon heureuse ce recueil, est un véritable bijou
aussi bien par sa simplicité que par son contenu. — Le volume est assorti d'une
photo de W. Trillhaas. Klauspeter Blaser.



BIBLIOGRAPHIE 155

Max Geiger : Dann werdet ihr erkennen. Von der Erkenntnis Gottes
im technischee Zeitalter. Zürich, Theol. Verlag, ig74, 25 p.
(Theologische Studien, 116.)

L'historien de Bâle s'est penché, ces dernières années particulièrement,
sur les questions que posent l'époque technologique et les sciences à la théologie.

En voilà un des fruits, un parergon, dirait-on. Il s'agit d'une conférence
(donnée dans le cadre d'une recherche du COE) dont la teneur porte sur la
connaissance de Dieu, précisément. En effet, la tâche qui nous attend n'est pas
de rabaisser les exigences imposées par la foi et par les promesses ; elle consiste
plutôt à formuler ce qu'est la vérité dans le monde qui est le nôtre, de dire qui
est Dieu. Ici Geiger fait une constatation frappante : c'est la particularité
irréductible, irremplaçable de la connaissance de Dieu qui fait qu'elle est
étrangère dans un monde totalement programmé et fonctionnel. Elle ne doit
pas se manifester (« sich ereignen »), parce qu'elle ne le peut pas selon le modèle
et la théorie du monde technologiquement géré (p. 15). Ce constat ne provoque
ni accusations ni lamentations, mais une mise en relations des structures bibliques

de la connaissance de Dieu avec la recherche de la vérité, telle qu'elle
est entreprise dans les sciences. L'unité du « connaître » (Einheit des Erkennens,
p. 20) et donc aussi l'unité de la vérité préoccupent l'auteur, aussi bien que les
finalités des sciences et la collaboration interdisciplinaire. Tout cela dans le
langage très captivant et réfléchi de Geiger, un des seuls qui sache aujourd'hui
développer la théologie de Barth d'une façon heureuse et fructueuse.

Klauspeter Blaser.

Paul Célier : La parole et l'être. Essai sur le mystère de la
communication. Paris, Aubier-Montaigne, ig74, 262 p.
Le mystère de la communication est au centre de la foi chrétienne

puisqu'elle est réponse personnelle à un appel. C'est ainsi que l'expérience chrétienne
offre à Paul Célier une voie pour mieux comprendre la relation à autrui qui
est inscrite dans l'être de chaque sujet. L'appel de Dieu étant, pour l'auteur,
principe d'existence du premier homme, c'est dans le mystère adamique que
l'on trouve le fondement premier de la communication proprement dite :

« Adam c'est la matière qui s'éveille à la communication sous l'appel de Dieu
et qui devient personne pour entrer en relation avec d'autres personnes » (p. 108).
— Ainsi la communication est à l'origine ; elle précède la connaissance qui
n'en est qu'une modalité. Il convient d'ajouter encore que la structure du
dialogue est essentiellement tripersonnelle. « Dialoguer c'est, dans la conception
de l'auteur, placer toute personne et même toute chose dans l'une des trois
situations suivantes : la première personne qui parle, la seconde personne à

qui l'on parle, la troisième personne dont on parle» (p. 65). Nous retrouvons
donc dans la création une image de ce qu'est la communication au sein de la
Trinité divine. Mais c'est une image partielle et déformée, la communication
humaine débouchant sur la passivité et l'absence. Il y a, à l'origine de l'humanité,

un refus qui engendre la passivité et empêche la troisième personne de se

manifester comme sujet. D'où l'ambiguïté de toute communication humaine,
ambiguïté qui nous apparaît dans une série d'oppositions : singularité-pluralité,
échec-espérance, personne-personnage, apparence-réalité, mensonge-vérité...
— Seul un médiateur pourrait lever cette ambiguïté. Ce médiateur, c'est le Verbe
de Dieu qui ne peut parler aux hommes qu'en partageant leur vie, en faisant
l'expérience de l'incarnation et en surmontant la souffrance et la mort dans sa



156 BIBLIOGRAPHIE

résurrection. En lui s'accomplit de nouveau l'enfantement et la communion
parfaite ; en lui la troisième personne apparaît comme sujet, l'hypothèque du
refus primitif ayant été levée. — Le livre peut se terminer alors par la parole
de Jean : « Au commencement était la Parole. » C'est cette Parole qui a alimenté
les soliloques de Paul Célier. « En voulant savoir comment ma parole s'enracine
dans mon être, je découvre, dit l'auteur, qu'elle s'enracine à une telle profondeur
que je puis dire, mon être est communication » (p. 258). Ce n'est donc pas
d'une philosophie de l'être qu'il s'agit dans ce livre, mais d'une méditation sur
mon être personnel qui est un perpétuel enfantement dans la communication
avec un prochain « présent en moi comme un passé et comme un appel » (p. 34).

Dominique Rey.

J. M. R. Tillard, O.P. : Devant Dieu et pour le monde. Le projet
des religieux. Paris, Le Cerf, 1974, 456 p. (Cogitatio Fidei, 75.)

Ce copieux ouvrage, qui pourrait sembler inactuel, est passionnant. Son

auteur, professeur à Ottawa et à Bruxelles, aborde de front la question du sens
du « projet religieux » à l'heure où les congrégations traditionnelles se trouvent
en crise ou en voie de dépérissement, tandis que simultanément naissent des
communautés nouvelles jusque dans le protestantisme. Il dépouille la vocation
religieuse de tout romantisme : elle ne correspond pas à la recherche d'une vie
plus héroïque ou plus parfaite que celle du commun des chrétiens mais simplement,

pour ceux qui en ont fait le choix, à « ce qui leur plaît ». — Citant les Pères
dont il possède une connaissance approfondie, Chrysostome en particulier,
J. M. R. Tillard démontre que l'état religieux n'a rien d'un aristocratisme.
Il réfute donc la distinction des préceptes et des conseils qui justifiait la contestation

de Luther. Ce n'est pas tel ou tel verset de l'Ecriture qui motive le projet
religieux, mais il s'origine dans l'ensemble du témoignage évangélique et trouve
déjà son prototype dans la communauté itinérante qui suivait Jésus. — Sous
des formes renouvelées mais toujours aussi radicales, le « projet religieux » dans
ses composantes essentielles reste un charisme dont l'Eglise a besoin pour
remplir sa mission. Signe de l'Unique nécessaire, il est complémentaire de
l'action du chrétien dans le monde. L'un et l'autre s'appellent mutuellement. —
On regrettera seulement que ce livre, si exhaustif, ne fasse qu'une brève allusion
(p. 323) aux formes non chrétiennes de la vie monastique et ne cherche pas à
situer le projet religieux chrétien par rapport aux multiples communautés de
toute nature qui se constituent aujourd'hui en marge de notre société.

François Grandchamp.

René Simon : Fonder la Morale. Dialectique de la Foi et de la Raison
pratique. Paris, Le Seuil, 1974, 223 p.
C'est dans une perspective ouverte que l'auteur traite d'un sujet fondamental

pour la théologie et pour la philosophie. Ce livre se situe plus précisément
dans une ligne théologique catholique préoccupée par le dialogue œcuménique,
et tente de montrer les rapports entre dogmatique et théologie morale, entre
théorie et praxis. On pourrait désigner l'orientation fondamentale de cet
ouvrage en disant qu'il tente de « dégager le sens de la praxis humaine en tant
qu'elle est structurée et inspirée par la foi » (p. 22). Les réductions athées de la
morale théologique, notamment le marxisme et le freudisme, forcent le chrétien
à expliciter la spécificité de la morale chrétienne. Or cette spécificité, beaucoup



BIBLIOGRAPHIE 157

plus que dans les préceptes et les commandements, réside dans l'être du Christ.
Ce n'est donc pas au niveau du continu, mais des motivations et des finalités
que réside la différence entre la morale chrétienne et les autres. Le sens est
donné par la foi, mais la détermination du contenu, des normes éthiques, est
de l'ordre de la raison pratique. L'auteur tente de « relier constamment, dans
un rapport dialectique, foi et raison, création et salut » (p. 212). On ne saurait
rendre compte ici des nombreuses et pertinentes analyses qui justifient le
propos. Signalons que cet ouvrage, qui considère la théorie et la praxis éthiques
sous l'angle de la foi, sera suivi d'un second qui, lui, les analysera sous l'angle
de l'espérance et de la charité, les qualités de la vie théologale formant un
tout inséparable. Michel Cornu.

Guy Bourgeault, Jean L. d'Aragon, Julien Harvey, Gilles
Langevin, Gilles Pelland : Quand les Eglises se vident. Paris-
Montréal, Desclée-Bellarmin, ig74, 160 p. (Hier-aujourd'hui, 17.)

Une équipe de chercheurs s'interroge sur la signification profonde d'un
phénomène : la désaffection croissante des fidèles à l'égard de la pratique
religieuse dans une population jadis très attachée à son Eglise, celle du Québec.
Les faits : entre 1961 et 1971 la pratique religieuse tombe de 61 à 30 % dans
la zone métropolitaine de Montréal, une des régions témoins. On trouvera dans
cet ouvrage quelques données sociographiques sommaires, suivies d'une série
de questions posées avec beaucoup d'honnêteté, sur la nature de la communauté
cultuelle, la spiritualité aujourd'hui, une théologie du dimanche, remontant
d'un passé récent aux sources mêmes du culte chrétien. Mais pourquoi pratiquer
Telle est la question à laquelle, dans le dernier tiers de l'ouvrage, les auteurs vont
s'efforcer de répondre. On parlera d'une pratique religieuse qui s'explique par
la corporéité et la socialite de l'homme, de l'eucharistie, source et sommet de
la vie chrétienne, du caractère ecclésial et communautaire de la vie chrétienne...
Le chapitre le plus intéressant de l'ouvrage est peut-être le dernier, intitulé :

liberté et solidarité. On sent le désir, de la part des auteurs, de conduire le fidèle
à ce que j'appellerai une majorité spirituelle. Ainsi, l'on passerait du stade de
la soumission au précepte de l'Eglise à un engagement positif du chrétien,
engagement réfléchi, le chrétien s'efîorçant de vivre dans l'esprit du précepte.

Herald Châtelain.

Jean-Dominique Robert : Philosophies, Epistémologies, Sciences de Philosophie
l'homme. Leurs rapports : éléments de bibliographie. Namur, contem-
Presses Universitaires, 1974, 530 p. (Bibliothèque de la Faculté poraine
de philosophie et lettres de Namur, Fascicule 54.)

Il s'agit d'une bibliographie qui complète celle qui en 1968 avait été consacrée

aux rapports de la philosophie et des sciences. L'auteur se tourne maintenant
du côté des sciences de l'homme, et réussit ce tour de force de présenter une
bibliographie mise à jour au jour même de sa parution. — Dans l'ordre, cette
bibliographie recense (sans aucun commentaire) d'abord les bibliographies,
puis les périodiques et les dictionnaires, les recueils collectifs et enfin les travaux
parus sous le nom de l'auteur. L'ensemble est parfaitement clair et rendra
indiscutablement d'inestimables services. — Toute bibliographie est incom-



158 BIBLIOGRAPHIE

plète, mais elles ne le sont pas toutes de la même façon. Ici l'auteur s'est visiblement

laissé conduire par d'autres travaux déjà existants (par exemple les

bibliographies d'abstracts qui paraissent aux USA), et, de plus, il a consciemment
centré ses intérêts sur les publications en langue française.

J.-Claude Piguet.

Fernand Chapey : Science et Foi. Affrontement de deux langages.
Paris, Le Centurion, 1974, 128 p.
Ce bref ouvrage est remarquable par ses qualités pédagogiques et par son

sens de la clarté. Rien n'est incompréhensible dans ce livre, et voilà qui est
devenu rare aujourd'hui. — L'auteur distingue pour commencer le langage de
la science, qu'il estime orienté vers l'avenir et la prédiction, et le langage de la
foi, de nature conservatrice et tourné vers le passé. Or ces deux langages sont
antagonistes : les harmoniser à tout prix ne servirait de rien. Mieux vaut donc
les situer l'un par rapport à l'autre, ce que permet la méthode phénoménologique

qui met «entre parenthèses» l'objet propre de la conscience. (J'ouvre
une parenthèse à mon tour : il n'est jamais facile d'expliquer à de jeunes esprits
la « mise entre parenthèses » phénoménologique ; or admirez comment F. Chapey
s'y prend (p. 33) : «Mettre entre parenthèses cela fait penser un peu
à ce qui se passe lorsque des biens sont mis sous séquestre : ils ne sont pas
aliénés, le propriétaire a encore des droits sur eux, mais il ne doit pas en faire
usage »). — Cela fait, et bien fait, F. Chapey se pose la question de Dieu, et
c'est dès ce moment que je ne puis guère le suivre dans sa pensée. En effet :

dans un premier pas, il met Dieu entre parenthèses. « Nous avons compris que
pour réfléchir sur le sens de l'activité scientifique, il n'est pas nécessaire de

partir d'une théorie de l'objet physique. Nous soupçonnons aussi que pour
réfléchir sur le sens de la vie religieuse, il ne sera pas nécessaire de partir de

ce qui est l'objet de sa visée, et qu'il y aura tout avantage à mettre entre parenthèses

la question de l'existence de Dieu » (p. 40). Bel avantage, en vérité, et
qui choque même M. Chapey, lequel se voit tenu d'ajouter une note explicative :

« Dieu est ce qui nous importe infiniment mais, pour en prendre conscience,
il ne faut pas commencer par poser l'existence de Dieu avec toutes les inévitables
demandes de démonstration préalable que cela entraîne» (p. 40). Bien sûr,
M. Chapey : si Dieu n'existait pas, il ne faudrait pas agir à la façon que vous
condamnez. Mais si Dieu existe, ne s'est-il pas posé lui-même, et ne m'a-t-il
pas posé en face de lui, avant que je ne me pose la question de son existence
Et si tel est le cas, ne dois-je pas commencer, moi aussi, par le poser Vous
me faites songer à un officier d'état-civil qui, avant de marier le couple,
recommanderait au fiancé de mettre entre parenthèses sa fiancée et de ne pas se

laisser (je cite) « halluciner par l'objet visé» (p. 40). Mais cette fiancée, elle
existe avant que son futur mari ne réfléchisse sur le «sens de la vie»... conjugale

— Lisons plus loin : « L'attitude religieuse à l'état pur » est définie (p. 61)
comme une intentionalité « vide » qui « sera remplie par des intentionalités
particulières» (i.e. confessionnelles, je suppose). Là, de nouveau, Dieu est
inutile. F. Chapey l'avoue (p. 64) : « Partir de l'existence de Dieu n'est donc

pas le bon moyen pour décrire l'essentiel de l'attitude religieuse ». (Je suis
entièrement d'accord, et M. Chapey a tout à fait raison, sauf si Dieu existe.) —
On le voit : la phénoménologie de la religion procède sans Dieu. Fort bien.
Mais alors qu'elle continue ainsi. Pourquoi donc faut-il qu'elle prétende ren-



BIBLIOGRAPHIE 159

contrer quand même Dieu Ne l'ayant pas mis au départ, qu'elle ne le mette
pas à l'arrivée, même (et surtout) sous cette forme désespérément vide de la
« préoccupation ultime ». Sinon je me demande bien quelle différence il pourrait
y avoir entre ce Dieu des phénoménologues et celui des philosophes, si tous
deux sont également fabriqués (quoique selon des recettes diverses). Pour
M. Chapey, il n'y a du reste aucune différence à faire : « Ce qui est visé par
la religion, par toute religion essentielle, est identique à ce que les philosophes
ont cherché à toutes les époques comme réalité ultime, comme fondement
absolu de l'être et du sens » (p. 67). — Que M. Chapey me pardonne : mais il
aura fort bien compris que ce n'est pas à lui que je m'en prends (encore une
fois son livre est remarquablement bien fait), mais à son maître spirituel Tillich.
A ce dernier (mais non nécessairement à M. Chapey), je dirais que Dieu, s'il
n'existe pas, n'est effectivement guère différent du produit conceptuel engendré
par le cerveau des philosophes ou des phénoménologues, et même des
phénoménologues de la religion. — Mais si Dieu existe T _cLAUDF Piguet

L. Olbrechts-Tyteca : Le comique du discours. Bruxelles, Editions
de l'Université, 1975, 933 p.

Prolongement du Traité de l'argumentation, cet ouvrage est une somme.
Dense et original, comme le souligne C. Perelmann dans sa Préface, il est une
source très complète de renseignements bibliographiques concernant autant la
rhétorique que la sociologie ou la psychologie ; il est encore un plaisir pour le
lecteur, entraîné par un style coulant et précis et amusé par la foule de textes
comiques illustrant un propos théorique rigoureux. — Son contenu est un
classement et une description de ces procédés discursifs spécifiques qui consistent
à « détourner », en les caricaturant en quelque sorte, les schemes argumentatifs
utilisés dans un discours « sérieux » tels que Perelmann les décrit, pour en tirer
un effet comique. Il ne s'agit donc pas, en suivant par là une distinction que
l'auteur propose dans ses « considérations préliminaires », d'un usage rhétorique
ou persuasif des procédés du comique (« comique dans la rhétorique »), mais
d'un usage comique des procédés rhétoriques («comique de la rhétorique»).
Usages qui relèvent des cadres de l'argumentation dans la perspective ouverte
par la « nouvelle rhétorique », définis par le biais d'une relation éminemment
sociale, celle qui lie orateur et auditoire et où peuvent être comprises les diverses
fonctions du rire (exclusion ou connivence) ainsi que les mécanismes inhibiteurs
de celui-ci. — L'exposé suit le plan du Traité : « plan de recherche », reflétant
la genèse et l'approfondissement progressif d'une approche qui, partant des
cadres de l'argumentation, étudie ensuite les différents types d'arguments. Ici,
il s'agit de saisir quelle prise a le comique sur ces schemes de raisonnement
argumentatifs. La méthode utilisée, «comparative (quasi paraphrastique),
consiste soit à modifier un énoncé comique en « inhibant » ses aspects comiques,
soit à comparer, compte tenu d'un même scheme, un énoncé comique et un
énoncé non comique, soit à utiliser un autre scheme pour construire un argument

analogue à un argument comique donné » (p. 28). L'hypothèse de travail
qui guide cette enquête donne un sens fort à la distinction, essentielle chez
Perelmann, entre démonstration (formalisable) et argumentation, en posant
que le comique est en rapport étroit avec les caractères mêmes de l'argumentation
(équivocité des termes, temporalité, non-nécessité des conséquences, multiplicité
des points de vue, possibilité d'objections, instabilité des prémisses, indisso-



l6o BIBLIOGRAPHIE

ciabilité de la forme et du contenu... etc.). En ce sens, une argumentation est
toujours susceptible de devenir comique (p. 43), puisqu'elle ne vise pas la
contrainte d'une conclusion mais l'accord des esprits toujours relatif (même
quand il s'agit de l'auditoire universel) et jamais acquis définitivement ; son
caractère comique a alors au moins deux sources, soit qu'on est trop naïf, soit
trop subtil, face aux pièges ouverts par la mobilité d'une situation argumentative

et à la finesse des procédés rhétoriques. De ce point de vue, les fonctions
du comique et du rire peuvent être mises en lumière (signaler les transgressions,
accentuer la connivence, révéler des points d'accord ou de désaccord, préciser
le statut d'énoncés « précaires » : signaler qu'il y a argumentation (et ses limites),
que des présupposés sont « oubliés », qu'il y a plus à comprendre... etc.) ; de

même, en conclusion du livre, la notion clef d'auditoire universel peut être
approfondie : que doit-il être, défini par un type spécifique de « rire », en posant
qu'il n'est pas l'auditoire de la démonstration (la Raison « sèche »)

Marie-Jeanne Borel.

Albert Menne, Gerhard Frey : Logik und Sprache. Bern und
München, Francke, 1974, 243 p. (Exempla Logica 1).

Cet ouvrage est le premier d'une nouvelle série « Exempla Logica » dont le
but principal est de montrer qu'en de multiples domaines les méthodes d'analyses

logiques constituent un instrument précieux et essentiel. — A côté de

travaux traitant des relations fondamentales entre logique et langage (Austin,
Menne, Scholz), ce premier tome présente une série d'études qui montrent
comment des formations langagières sont analysables d'un point de vue logique
(Frey, Freundlich) ou, à l'inverse, comment des formes logiques sont représentables

dans divers langages (Döhmann). J. L. Austin reprend l'essentiel des
thèses développées dans son ouvrage « How to do things with words » sur les
énoncés performatifs. A. Menne apporte une contribution générale aune
philosophie du langage, cependant que H. Scholz s'interroge plus particulièrement
sur les rapports entre logique, grammaire et métaphysique. R. Freundlich
réfléchit sur la structure logique et sémantique des concepts d'inférences dans
les langues naturelles, alors que Frey parle, à propos de la notion de métalangue,
des rapports entre systèmes formalisés et langues naturelles. Karl Döhmann,
quant à lui, montre comment les fonctions logiques, les fonctions modales et les

quantificateurs logiques sont représentés dans diverses langues naturelles. —
D'autres ouvrages sont prévus dans cette collection ; notamment « Logique
et Droit », « Logique et Physique », « Logique et Religion », « Logique et Devoir ».

Marianne Ebel.


	Bibliographie

