Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1976)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE

SAYYAD JALALODDIN AsHTIVANI et HENRY CORBIN: Anthologie des Historre DES
philosophes iraniens, depuis le XVII® siécle jusqu’a nos jours. reLicions
Tome I¢r. Téhéran - Paris, 1972, 215 p. (texte francais) et 521 p.

(texte arabe et persan). (Bibliothéque iranienne, vol. 18.)

Ce nouveau volume de la superbe et indispensable « Bibliothéque iranienne »
est le premier d’une série de cinq ou six qui sont prévus pour faire découvrir aux
orientalistes et aux philosophes les trésors de la production philosophique en
Iran au cours des quatre derniers siécles. Le volume contient un choix de textes
significatifs de sept philosophes du 17¢ siécle, dont Mullda Cadrd Shirdzi (mort
en 1640/41), personnage qui manifestement polarise les sympathies des deux
éditeurs. M. Ashtiyini, professeur a la Faculté de théologie de Meshhed, a
choisi et commenté (en persan) les textes; son commentaire a trés souvent,
comme le releve fort a propos M. Corbin, l'allure d’une discussion avec les
auteurs cités, réfutant, dans le plus pur style de la tradition philosophique dont
il se réclame, des vues avec lesquelles il est en désaccord, et prouvant par la
la vivacité de la réflexion philosophique en Iran. Dans son introduction en langue
frangaise, M. Corbin résume le contenu des fragments édités, ainsi que les
commentaires de son collégue, non sans apporter de temps en temps quelques
nuances ; il élargit en méme temps le débat en montrant I'enjeu de la discussion
et en signalant des démarches paralléles dans la pensée occidentale. — ILa
gamme des sujets traités est trés large, allant des probléemes d’herméncutique
a des questions de spiritualité, en passant par le probléme du mal et les subti-
lités de la notion de temps, mais il est probablement juste de dire que la ques-
tion clef a laquelle s’arrétent tous ces penseurs est celle qui concerne articula-
lion des choses sur I'Absolu, la relation entre 1'Etre Nécessaire et 1'étre tout
court, et accessoirement les rapports entre la substance et l'accident, entre
I'essence et 'existence. Question éternelle, débattue inlassablement et a l'aide
des conceptualisations les plus diverses par toutes les philosophies tradition-
nelles, qu’elles soient d’obédience hindoue, bouddhiste, musulmane ou chré-
tienne : comment expliquer le multiple a partir de I'Un dont on a une certitude
absolue et vers lequel tend tout l'effort de la vie ? Les thémes traités par les
penseurs réunis ici nc sont donc pas nouveaux : les philosophes et les théo-
logiens de l'islam les avaient abordés depuis longtemps. Ce qui est spécifique-
ment iranien, c’'est d’une part l'influence déterminante de la théosophie d'lbn
Arabi (mort en 1240), d’autre part la spéculation audacieuse de la « sagesse
de 1'Orient » professée par Avicenne (mort en 1037) et Suhrawardi (mort en
1191), et avec elles le théme lancinant de l'unité fondamentale de 1'étre, et
de ces manifestations transcendantes, phénoménales, intermédiaires et intel-
lectuelles. Les réponses données sont contradictoires, ce qui fait l'intérét du



52 BIBLIOGRAPHIE

volume qui captive le lecteur plus il avance dans I’étude : Mulld Cadrd Shirazi
est un défenseur convaincu de l'unité de l'étre, alors que Rajab ’All Tabrizi
la rejette radicalement ; selon ce dernier, le rapport entre I’Etre Nécessaire et
I'étre tout court est d’ordre purement verbal: on désigne du méme terme
d'«étre» deux entités totalement incommensurables. L’enthousiasme de
M. Corbin est partagé par le lecteur ; on attend avec impatience la suite de

I'anthologie. CarrL-A. KELLER.

G. S. Kirx : Myth, its Meaning and Function in Ancient and Other
Cultures. Cambridge, University Press, 1973, 299 p. (Paperback-
Edition.)

La premiére édition de cet ouvrage (1970) a déja été annoncée dans cette
revue (1972, p. 366). La parution en « paperback », moins volumineuse et moins
onéreuse, est saluée avec satisfaction. Il s’agit d'un ouvrage bienfaisant puisque
l'auteur refuse de réduire tous les mythes a un seul type ou de n’en admettre
qu'une seule explication, qu’elle soit du type, « myth and ritual » ou du type
structuraliste. Les mythes ont au moins trois fonctions: celle de divertir;
celle de répéter les événements du temps primordial et de valider des institu-
tions sociales ; celle enfin de servir de véhicule a la réflexion et a la spéculation. —
I1 convient de féliciter l'auteur en particulier pour son analyse de quelques
mythes mésopotamiens. Certes, il n’a pas épuisé ce sujet — le mythe de la
« descente d’Ishtar», par exemple, recéle encore de nombreuses oppositions
et spéculations qui mériteraient d’étre relevées, et 'un des mythes les plus
prodigieux de la littérature mésopotamienne, celui d’Erra, n’est méme pas
mentionné. Mais il a ouvert une voie, et les historiens de la religion ne manque-

ront pas de la suivre. CARL-A. KELLER.

MAURICE MAUPILIER : Le Yoga et I’homme d’Occident. Paris, Le Seuil,
1974, 304 p.

Que le titre de ce livre — encore un ouvrage sur le Yoga | — et I'image qui
orne sa couverture ne découragent pas ceux qu’a pu lasser une littérature trop
abondante sur le sujet. M. Maupilier est un auteur sérieux, qui a beaucoup lIu,
beaucoup exercé son esprit critique et surtout beaucoup pratiqué le yoga.
Son but est d’informer le lecteur occidental sur le yoga, en insistant sur les
rapports que cette école — ou cette technique — a pu avoir avec «ce qu'on
appelle I’Occident ». La premiére partie définit le yoga, la deuxiéme en donne
I’'histoire dans 1'Inde, telle qu’'on peut la déduire des textes connus et des
témoignages contemporains, la troisiéme traite des rapports entre Yoga et
Occident. Les indianistes n’auront pas de peine a trouver beaucoup de défauts
aux deux premiéres parties: 1) La translittération des termes sanskrits est
assez fantaisiste (une méme lettre étant rendue par deux graphies différentes,
tandis qu'une méme graphie correspond a deux lettres que l'auteur voulait
distinguer), les fautes d’orthographe pures et simples dans l'écriture de ces
mots sont légion, et la francisation des termes courants est, non seulement
contestable, mais souvent contradictoire. 2) On s’étonne et on peut méme étre
choqué de voir apparaitre, sans indication du nom du traducteur, de nombreux
extraits de textes célébres (avec des références plusieurs fois inexactes ou



BIBLIOGRAPHIE 53

incompleétes). Il nous semble que Sénart, Renou, Aliette Silburn, avaient droit
a la reconnaissance de 1’auteur, méme si ce dernier a supprimé une virgule ou
un petit mot a leurs traductions. 3) Une série d’erreurs patentes se glissent
dans un exposé par ailleurs honnéte. Citons-en deux, parmi la douzaine que
nous avons televée : « Aryanaka » (p. 54) ne désigne pas un texte, mais une
classe de textes, ce qui rend vaine la référence indiquée ; le « Yoga de Civa
Siddhanta » (p. 184) est en réalité le yoga pratiqué par l'école du Catva-Siddhinta.
4) Des affirmations étranges au sujet de la conception de 1’Absolu représenté
par Civa (p. 67-68), ou sur les trois aspects de la forme féminine correspondante,
dont le troisiéme seul serait nommé Cakti (p. 70), feront bondir, ou sourire, les
personnes averties ; et tout le chapitre sur le tantrisme (section II, ch. VII)
serait a revoir. 5) IPar ailleurs, M. M. restreint le terme de yoga en éliminant
de la catégorie des vrais yogis tous ceux qui visent les pouvoirs merveilleux
(nous le renverrons alors aux Pdeupata-siitra, 1, 10-44) ; et il I’étend en revanche
abusivement en incluant dans cette catégorie des dévots de diverses observances
qui n’ont & peu prés rien A voir avec le yoga. 6) Enfin, il se laisse aller, malgré
sa volonté de prudence, a trop d’affirmations générales, en parlant de «la
démarche du yoga » (p. 80), en décrivant comme universelle la « concentration
méditative sur le Cosmos» (p. 83), d’ailleurs décrite en termes ... personnels,
et en affirmant (p. 87) que «les yogis ont tous vécu la méme et unique expé-
rience ». L’exposé par ailleurs est quelque peu pointilliste, et les notes tirées
de lectures s’accordent parfois avec peine aux renseignements que 'auteur a
puisés (on l'imagine) chez son guru. — Mais Ia plupart des défauts signalés
passcront inapergus aux yeux des lecteurs non spécialistes, qui tireront finale-
ment du livre une vision pas trop inexacte du yoga indien, apte & corriger dans
une grande mesure ['idée étroite ou franchement erronée que d’autres ouvrages
ont répandue. Les critiques que M. M. adresse aux déclarations des yogis
eux-mémes sont pertinentes, et il a raison de repousser les assimilations trop
faciles du yoga avec certains faits occidentaux. La troisiéme partie est dans
I’ensemble bonne et intéressante, bien qu’élargie en fait (et c’est une faiblesse)
aux rapports de la pensée indienne dans son ensemble avec 1'Occident. —
L’auteur pose en conclusion le probléme de savoir si le yoga est mort ou peut
survivre. Il ne croit guére 4 la survie en Inde méme du yoga traditionnel. Selon
lui, I'avenir du yoga est « aux mains des ‘modernistes’, de la poignée, croissante
en Europe, de ceux qui sont bien décidés a se maintenir en position de recherche
ouverte » {p. 296). Le livre est écrit pour eux. it one. BRONVEE,

MAURICE GILBERT : La critique des dieux dans le Livre de la Sagesse.
Rome, Biblical Institute Press, 1973, 323 p. et trois dépliants.
(Analecta biblica, 53.)

La longue et fascinante polémique contre le culte paien, Sg. 13-15, est
soumise dans cette thése, soutenue a I'Institut biblique de Rome, a un examen
on ne peut plus pénétrant. Les trois chapitres sont divisés en sept péricopes qui
sont étudiées & tour de rdle ; une synthése générale résume les résultats. La
méthode de 'auteur est caractérisée d’une part par le souci de bien mettre en
évidence la structure littéraire de chaque péricope et de l'ensemble du texte,
souci qui conduit a une meilleure appréciation du cheminement de la pensée,
et d’autre part par le dialogue constant non seulement avec l'exégése moderne
mais avec celle de I’Eglise depuis deux mille ans, des Péres grecs et latins en
particulier. Cette fidélité A la tradition oblige l'auteur a consacrer pas moins

SCIENCES
BIBLIQUES



54 BIBLIOGRAPHIE

de 11 pages (p. 114-124) a la discussion de la portée christologique de Sg. 14, 7
(« béni est le bois par lequel nait la justice »), avec la conclusion qu’elle n’est
«peut-étre » (!) que le sens plénier du verset. — Il n’est pas possible de dire
ici la variété et I’abondance des sujets traités au fil de I’exégese : I'ouvrage est
une mine d’informations sur ce texte apocryphe et sur son milieu d’origine.
Relevons simplement quelques résultats: dans 13, 1-9, l'auteur de Sg. ne
s'appuie pas sur l'éclectisme philosophique hellénistique mais uniquement sur
le stoicisme (p. 35) ; Sg. date « au plus t6t du régne d’Auguste » (p. 172 ; cf. 257 :
début de I'ére chrétienne) ; les trois chapitres peuvent se diviser en trois par-
ties : a) vanité (wmalaioi) des philosophes et de leur démarche inconséquente
(13, 1-9), b) misére (talaipdroi) des idolatres (13, 10-15, 13), ¢) folie (aphvo-
nestatoi) des Egyptiens qui vénérent des animaux. — L’auteur insiste volon-
tiers sur la théologie de l'histoire du Salut qui serait la base de la réflexion
de Sg.: 14, 3 serait un rappel du passage de la Mer des Roseaux et 15, 1 ferait
allusion a I’épisode du taureau d’or (Ex 32-34). Sg. défendrait « la foi des Péres »
et jugerait « en fonction d'un yahvisme authentique » (p. 269). Cette tentative
de récupérer Sg. pour un « yahvisme authentique » (notons en passant 1’anachro-
nisme de ce terme) n'a guére réussi, elle est aussi parfaitement inutile : sont
appelés « peuple de Dieu », ses «fils », ses « saints », tous les vrais sages, ceux
qui ont regu la sagesse d’en-haut et qui ont compris la vérité ; la « foi des Péres »
n'a aucune place en Sg. Ce que 'auteur dit de 14, 11-3I : que le paganisme n’est
plus jugé « en fonction de I'histoire du Salut vécu par Israél, mais par rapport
a une vision de la création et en fonction du décalogue », est vrai de I’ensemble
de I'ceuvre, et I'histoire de I’Exode qui est 'objet de Sg. 11-19 met en opposition
le sage qui est aussi juste, et I'imbécile qui est aussi le méchant. Comme dans
Prov., cette opposition est anhistorique dans ce sens qu’elle est valable partout

et toujours. CARrRL-A. KELLER.

SALVADOR P1f v NINOT : La Palabra de Dios en los libros sapienciales.
Barcelone, Editorial Herder, 1972, 319 p.

Si 'on examine I’emploi de Parole de Dieu (debar YHWH ) dans 1’Ancien
Testament, on est frappé de constater 1’absence de cette expression dans la
littérature sapientiale. Le fait est d’autant plus surprenant que l’influence du
langage sapiential est sensible dans le Prologue de 1'Evangile de Jean, ou
Jésus-Christ est présenté comme la Parole incarnée de Dieu. D’autre part,
cette littérature est essentiellement centrée sur I’homme, sa vie, ses sentiments
et ses actions. A partir de ces observations, 'auteur se pose les questions sui-
vantes : comment les sages d’Isragl ont-ils pu transmettre leur message comme
Parole de Dieu sans employer cette expression ? 'humanisme de leurs écrits
a-t-il oul ou non sa source dans la Parole de Dieu ? cette sagesse nous conduit-
elle oui ou non a rencontrer la Parole de Dieu ? L'ouvrage a été écrit pour
répondre a ces questions. — Le premier chapitre présente une étude lexico-
graphique rapide de dabar-logos, avec deux notes sur la racine ‘mr et le terme
réma. Les chapitres suivants sont consacrés 4 une étude d’ordre exégético-
théologique des cinq livres sapientiaux par excellence (le « Pentateuque sapien-
tial », comme les appelle L. Alonso-Schékel), & savoir Proverbes, Job, Qohélet,
Siracide, Sagesse de Salomon, pour en déterminer le rapport avec dabar-logos
en tant que Parole de Dieu. L’auteur s’y montre fidéle & son intention de dis-
cerner, dans la sagesse, « la Parole de ce Dieu qui parait extrémement lointain



BIBLIOGRAPHIE 55

mais qui, déja dans les livres sapientiaux et avant de s’'incarner dans le Logos,
manifeste sa profonde proximité en montrant son humanité» (p. 32). — On
comparera utilement le point de vue de 'auteur, a ce propos, avec celui plus
nuancé de G. von Rad dans Israél et la sagesse (traduction francaise, Genéve,

Labor et Fides, 1971). JEAN-CLAUDE MARGOT.

H. W. WoLFF (éd.) : Probleme biblischer Theologie. Gerhard von Rad
zum 70. Geburtstag. Miinchen, Kaiser, 1971, 690 p.

Rabéchée, et quelque peu délavée, est la mélopée de ceux qui doivent
rendre compte d’'un ouvrage collectif, d'une « Festschrift » par exemple, et
qui constatent avec tristesse qu’ils se sont attelés a une tache impossible.
Comment en effet résumer plus de quarante articles savants et bourrés d’idées,
sans faire un choix partial et en évitant d’écrire un livre ? Contentons-nous
donc de signaler, et de recommander avec insistance, ce volume impressionnant.
Le contenu est trés varié. Certes, ’exégése et la théologie vétérotestamentaires
dominent dans l’ensemble, mais la théologie chrétienne n’est pas négligée (les
antécédents bibliques de la doctrine de la naissance virginale ; I'anthropologie
contemporaine ; 'exégése de Rom 11, 25-32), la philosophie est au rendez-vous
(Socrate, Hegel, Kierkegaard), et 1'histoire des religions ne manque pas ('an-
thropologie de I'Egypte ancienne). Tous les auteurs rendent, d'une maniére
ou d'une autre, hommage a un maitre vénéré ; toutefois, la critique constructive
a aussi droit a la parole : notre compatriote Chr. Barth rappelle fort a propos
que le concept de « réponse d’'Israél » qui est utilisé par von Rad dans sa « Théo-
logie de 1’Ancien Testament» pour introduire et interpréter les psaumes et la
littérature sapientiale, ne saurait se justifier sur la base de I’Ancien Testament
lui-méme. — Le volume était censé honorer et réjouir G. von Rad a l'occasion
de ses septante ans; c’est devenu un mémorial, le maitre étant décédé pré-
maturément. On lit avec émotion la contribution de H. W. Wolff, « Dialogue
avec G. von Rad », qui brosse un portrait attachant du professeur de théologie
a la veille de la retraite. Et aussi I'autoportrait qui clot la collection d’articles,
ou G. von Rad constate qu’il est vieux, que ’enthousiasme de sa jeunesse s’est
calmé, et qu'’il donne ses cours avec une certaine mélancolie qui est due au fait
qu’il n’arrive pas a rendre compte adéquatement des choses qu'il ressent le
plus vivement : «... je suis encore loin du but qui me donnerait satisfaction ».

CARL-A. KELLER.

FrRIEDRICH CORNELIUS : Die Glaubwiirdigkeit der Evangelien. Philo-
logische Untersuchungen. Miinchen-Basel, E. Reinhardt, 1969, g6 p.

C’est l'opuscule d’un historien profane qui pose un certain nombre de
questions génantes aux exégétes du Nouveau Testament et aux historiens du
christianisme primitif. L’'auteur estime en effet que les récits évangéliques
reposent sur une information beaucoup plus solide que ne le pense l'école
« traditionsgeschichtlich ». Celle-ci surestime les capacités créatrices d'une
communauté : en fin de compte, les «traditions» sont toujours formulées et
rédigées par des auteurs individuels, informées par d’autres témoins individuels.
— L’auteur note un remarquable consensus de Paul et des synoptiques dans
I'énumération des apparitions du ressucité ; il admet l'existence d'un « Ur-
Matthius » rédigé en araméen ; une analyse assez serrée de Mc lui montre que



56 BIBLIOGRAPHIE

cet Evangile reflete les sermons de Pierre et qu’il mérite davantage de crédit
que ne lui accordent les adeptes de l'histoire des traditions; I’Evangile de
Thomas n’est pas gnostique, et son auteur utilise Q) sous une forme plus ancienne
que Mt et Lc ; Lc, historien authentique, utilise entre autres la « source hébrai-
sante » signalée par Schweizer ; Jean a, conformément au témoignage d’Irénée,
mis par écrit ses souvenirs de jeunesse, quand il était un vieillard 4gé de 8o-
85 ans. — Il est toujours salutaire pour un bibliste, formé aux méthodes cri-
tiques les plus rigoureuses et prétendument «historiques», de se mettre a
I’écoute d’un historien de métier qui est peut-étre bien habilité pour le rappeler

a l'ordre. CarL-A. KELLER.

R. SCHNACKENBURG : L’Evangile selon Marc. Traduit de 1'allemand
par C. de Nys. Paris, Desclée, 1973, 2 vol. 228 et 344 p.

Paru dans la collection Parole et Priére, l'ouvrage est un commentaire
complet de I'’Evangile de Marc. L'auteur, professeur a Wiirzburg, bien connu
par ses importantes publications scientifiques, ne s’adresse pas, cette fois, au
théologien de métier, mais au lecteur cultivé, désireux de dépasser le stade
élémentaire de la lecture, capable de s’intéresser, sans entrer dans le détail
de la démarche scientifique, aux recherches et aux conclusions des exégétes.
Son but est surtout de le conduire a une écoute spirituelle plus exigeante de la
parole révélée. Une bréve introduction apprend au lecteur que Marc est le
premier en date des Evangiles, qu’il n’est « ni un document purement historique
ni un mythe sans relation avec la réalité de I'histoire », mais un témoignage de
la foi de I’Eglise et « une sorte de catéchisme » ; en note, on l'informe des visées
des méthodes formiste et rédactionniste. Introduction trop bréve : le lecteur
ne peut, a partir d’indications qui restent trés générales, se faire une idée suffi-
samment nette de l'origine, de la formation et de la forme de 1’Evangile, ainsi
que des présupposés et des méthodes actuelles d'une lecture scientifique de
son texte. A ce manque, quelques renvois bibliographiques ne suppléent que
partiellement. Dans son commentaire I'auteur n'hésite pas a avertir le lecteur
qu’ici il est en présence de « conceptions dépassées », que la le récit est « enjo-
livé », ou que l'auteur « décrit les choses avec la mentalité de son temps ». Il
pratique la comparaison synoptique et met en relief la diversité des interpréta-
tions d’'un méme récit chez Marc, Matthieu et Luc. Il se référe aux textes de
Qumran et 4 I’Evangile de Thomas. Il ne cache pas les incertitudes de ’exégéte,
le choix parfois difficile entre des interprétations fort différentes. Il reconnait
qu'il est parfois impossible de reconstituer I'histoire derriére les récits, ce qui
est le cas notamment des événements du matin de Piques. Toutes ces infor-
mations auraient été valoris€ées par une introduction digne de ce nom. La
substance exégétique est riche et présentée avec clarté ; la traduction, a part

quelques faiblesses, est de bonne qualité. CHRISTOPHE SENFT.

RuUDOLF PESCH : [esu ureigene Taten ? Ein Beitrag zur Wunderfrage.
Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1970, 165 p. (Quaestiones dispu-
tatae, 52.)

Cet ouvrage nous parait constituer une étape importante dans la recherche
portant sur I'interprétation des miracles. Prenant le contre-pied de la tendance
actuelle, représentée notamment par F. Mussner, R. Pesch montre que les



BIBLIOGRAPHIE 57

miracles de Jésus ne peuvent étre considérés comme ses «ipsissima facta », et
qu’'ils n’impliquent aucune intention antirabbinique, antipharisienne ou
antiessénienne. — Comme objet de son enquéte exégétique (satisfaisante parce
qu’elle prend au sérieux les résultats de la recherche moderne) R. Pesch choisit
les textes rapportant la guérison de lépreux, tout d’abord : Mt 11,5; Lc 7,22 ;
Mt 10,8 ; 11,5; Lc 4,27 ; 7,22. Rien ici ne nous permet de cautionner 1'histori-
cité des guérisons mentionnées. Mt 11,5 et Lc 7,22 présupposent I'interprétation
de Jésus comme le prophéte de la fin des temps, mais ne nous autorisent pas
a remonter au-deld. — La majeure partie de I'ouvrage est ensuite consacrée
a l'exégese des quatre textes qui nous rapportent I'histoire de la guérison du
lépreux : Mc 1,40-45; Mt 8,1-4; Lc 5,12-16; Papyrus Egerton 2, auxquels
l'auteur en ajoute un cinquiéme : la rédaction prémarcienne du récit. L'origine
d’une telle tradition doit étre recherchée dans la christologie de la communauté
primitive et les nécessités de la mission. La rédaction prémarcienne, reconstituée
par l'auteur, correspond au schéma traditionnel des histoires de miracles.
Si la recherche ne doit pas exclure la possibilité d’une guérison de lépreux par
Jésus, le récit quant a lui ne permet pas de la déduire. « Die nur christologische
Interessen verratende Erzdhlung erlaubt keine Aussagen iiber das Heilungs-
wirken des historischen Jesus» (p. 80). Le rédacteur de Marc retouche peu
I’histoire qu’il se contente « d’historiciser », et de présenter comme une invi-
tation a la foi. Matthieu n’est pas guidé par un intérét historiographique.
Il comprend le récit comme une démonstration de Mt 5,17. Quant & Luc, il
voit dans le miracle une illustration de sa thése : le temps de Jésus est le temps
de la présence du salut. Le papyrus Egerton 2 (qui, loin d’étre une simple
reprise de Marc, comme le pense Haenchen, s’apparenterait plutét au Sondergut
lucanien) ne nous apprend rien de nouveau d’un point de vue historique qui
ne nous soit déja connu par les textes synoptiques. — Enfin I’étude d'un dernier
texte ne fait que confirmer les conclusions déja dégagées par l'auteur : impos-
sibilité de remonter aux « ipsissima facta Jesu » ; absence de ce que F. Mussner
appelle un front antirabbinique. — Que Jésus ait accompli des miracles n’est
pas douteux. Cependant, que les récits correspondent aux «ipsissima facta
Jesu » voila qui est insoutenable. Les récits de guérison, méme ceux qui pour-
raient étre authentiques, ne nous montrent pas Jésus agir autrement que les
thaumaturges de son époque. Quelle est donc la spécificité des miracles de
Jésus ? Selon 'auteur (et ce sera son dernier chapitre) seule la parole de Jésus
qui interpréte ses miracles, les transforme en «ipsissima facta ». La recherche
doit donc dépasser 'interprétation christologique proposée par la communauté
primitive, pour remonter jusqu'a cette parole. C'est le rapport entre le fait
historique et la parole qui l'interpréte que R. Pesch entend préciser par
16 théses dont nous reproduisons les plus importantes : — Les miracles de
Jésus comme tels ne peuvent prétendre étre des «ipsissima facta Jesu», ils
doivent étre interprétés par la parole de Jésus. — Les miracles de Jésus sont
des illustrations de sa Bonne Nouvelle ; les récits de miracles sont des illus-
trations de la christologie de la communauté primitive. — La vie et la Bonne
Nouvelle de Jésus constituent I’horizon immédiat permettant de comprendre
ses miracles. — Les miracles de Jésus impliquent une prétention christologique.
— Les miracles de Jésus impliquent une prétention sotériologique. — Les
miracles de Jésus exigent I’accueil de fait de cette prétention sotériologique. —
Les miracles de Jésus exigent la reconnaissance de cette prétention christolo-
gique. — « Als soteriologisch-christologisch gedeutete Taten sind Jesu Macht-

taten ‘ipsissima facta Jesu’ » (p. 158). DANIEL ROQUEFORT.



58 BIBLIOGRAPHIE

KARL-ADOLF BAUER : Leiblichkeit, das Ende aller Werke Gottes. Die
Bedeutung der Leiblichkeit des Menschen beir Paulus. Giitersloh,
Mohn, 1971, 206 Pp.

L’ouvrage comporte deux parties principales : la premiére, plus systéma-
tique, est consacrée a 1'histoire récente de l'exégeése du concept de corps chez
Paul. L’auteur y expose avant tout deux positions antithétiques, celles de
Schlatter et de Bultmann. Aux yeux du premier, le corps caractériserait chez
Paul le tout de 'homme (et donc son appartenance au monde) qui peut étre
diversement « qualifié » selon qu’il s’articule & la sphére de «la colére de Dieu »
ou a celle de sa « Justice ». Paul ignorerait ainsi tout rapport a la nature qui
serait principiellement négatif. L’exégése de Bultmann serait au contraire
déterminée par un accent porté sur '« ipséité » de 1'homme, conquise et valo-
risée par-deld la nature et l'histoire et en opposition a elles. — La seconde
partie, plus exégétique, reprend les textes pauliniens ou il est fait mention
du corps. L’enquéte donnera finalement raison a Schlatter contre Bultmann :
on privilégiera une théologie de la création et de la recréation (du Dieu créateur
dans son rapport a la globalité du monde) qui fait du corps un passage obligé ;
on refusera de parler d’identité de 'homme en fonction d'un schéme continu
pour ne reconnaitre au contraire que la seule « identité instaurée dans 1’espace-
temps christologique par 'acte d’identification du créateur eschatologique avec
sa créature » (p. 186) ; on pensera christologiquement en termes de représenta-
tivité. — Eleve fidéle de Kisemann (lui-méme éléve de Schlatter), l'auteur
attire en méme temps notre attention sur une ligne théologique qui passe par
le « piétisme wiirtembergeois », par des hommes comme Oetinger et Blumhardt
(on connait la thése d’Oetinger : « Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes »),
qui vit de critiquer la modernité cartésienne (cf. von Baader, dont hérite
Schlatter), qui trouve l'une de ses origines chez Bshme et qui, on le sait, n’a
pas été sans marquer Schelling et Hegel. Il y a 1a une position théologique a
laquelle, & mon avis, on n’a jusqu’ici pas suffisamment prété attention et qui
serait susceptible d’aider la théologie a assumer sa tiche au cceur de la moder-

nité et en débat critique avec elle. Prifiis (GisgEL.,

HELMUT MERKLEIN : Das kirchliche Amt nach dem Epheserbrief.
Miinchen, Késel-Verlag, 1973, 440 p. (Studien zum Alten und
Neuen Testament, XXXIII.)

L’ouvrage est une theése de doctorat présentée en 1971-1972 a la faculté
de théologie de Wiirzburg. L’auteur, assistant du professeur de N.T. R. Schna-
ckenburg, s'attaque au probléme du ministére institué et de sa fonction dans
I’Eglise. L’épitre aux Ephésiens (Eph) se situe au tournant de la période apos-
tolique, moment crucial et critique pour la transmission de I’Evangile ; elle
est due a un homme conscient de la situation et qui réfléchit lucidement sur la
fonction et la nécessité d’'un ministére ecclésiastique (kirchliches Amt). Pre-
miére partie (p. 17-54) : M. établit la pseudonymité de 1'épitre. La démonstra-
tion, basée sur les arguments connus (langue, pensée, dépendance i 1'égard
de la lettre aux Colossiens), est bien autre chose qu'un exercice d’école : la
pseudonymité est un fait théologique essentiel. Dans la situation critique de
postapostolicité, 1’auteur recourt 3 la fiction littéraire d’une réflexion de I’apdtre
sur l'autorité de I'apétre dans et pour I’Eglise postapostolique : lui-méme n’a
que l'autorité seconde du ministére ecclésiastique, qui représente et actualise



BIBLIOGRAPHIE 590

l'autorité premieére, définitivement souveraine, de l'apdtre du Christ. La
deuxieme partie (p. 57-231) apporte 'exégése de trois péricopes, Eph 4, 7-16 ;
2, 19-22 ; 3, 1-7, dans lesquelles l'auteur de 1'épitre a exprimé sa conception de
l'apostolicité. « Apdtres et prophétes» (trés intéressantes remarques sur ce
singulier et trés significatif couple de termes) sont la norme de la tradition,
elle-méme assujettie au Christ. L’Eglise n’est et ne demeure communauté
eschatologique du salut « que si elle demeure dans le Christ, tel qu’il se mani-
feste dans la norme apostolique-prophétique, c¢’est-a-('ire si elle garde la tradition
normative et s’y soumet constamment» (p. 157) Dans la troisiéme partie
(p- 235-397), M. tente un historique des ministéres dans le N.T. Il constate,
notamment chez Paul, une «tendance a l’'institution »: opposer ministéres
«charismatiques » et « institutionnels » (Harnack, Sohm) est une erreur. Dans
une synthése fort intéressante des données exégétiques de Eph, M. fait appa-
raitre la modification, caractéristique de la situation postapostolique, des fonc-
tions ministérielles : « apdtres et prophétes» sont devenus les instances nor-
matives, fixes dans le passé ; les « pasteurs » et les « docteurs » — l'auteur d’Eph
est I'un d’eux — sont les interprétes et les actualisateurs. Cette ligne se pro-
longe, mais en une terminologie ministérielle en partie différente, dans les
Epitres pastorales. Conclusion (p. 393-401) : Si les ministéres de la parole sont
devenus « institution », ils n’ont cependant aucune autonomie. Ils ne disposent
pas de I’Evangile ; leur institutionnalité est au contraire la conséquence et le
signe de l'autorité souveraine de 1’Evangile (p. 399) : ils sont «fonction de
I'Evangile », liés inconditionnellement au Christ de la norme apostolique. Ils
servent 1’Eglise en étant I’expression de la soumission — toujours a actualiser
et a réaliser — de ’Eglise & cette norme : ecclesia semper reformanda (p. 401). —
Il faudrait, bien entendu, relever bien des points particuliers de l’ouvrage,
tels que, par exemple, ’excursus sur le concept d’apoétre (p. 260-276), ou les
pages éclairantes sur les presbytres et épiscopes dans les Pastorales (p. 384-
390). En mettant en lumiére une préoccupation essentielle — peut-étre la
préoccupation principale — de Eph, M. apporte a I'étude de ce texte une contri-
bution de wvaleur, et les clartés qu’elle jette sur la controverse aujourd’hui
tellement vive et souvent confuse au sujet des ministéres et de la tradition,
aussi au plan cecuménique, sont trés bienvenues. CHRISTOPHE SENFT.

ATHANASE d’ALEXANDRIE : Sur 'tncarnation du Verbe. Introduction,
texte critique, traduction, notes et index par Charles Kannen-
giesser. Paris, Le Cerf, 1973, 484 p. (Sources chrétiennes, 199.)

Le probléme de 1’établissement du texte du De incarnatione (comme d’ail-
leurs du Contra gentes, puisque les deux textes sont liés dans la tradition manus-
crite) sont tellement compliqués qu'il faudrait s’y étre soi-méme frotté pour
juger correctement les caractéristiques et les mérites de cette nouvelle édition.
Limitons-nous donc sur ce point & des remarques descriptives. Le texte du
traité est transmis dans deux recensions. La recension longue a été fort bien
étudiée et publiée par C. J. Ryan en 1945 sur la base de 24 manuscrits (il suffit
de regarder le stemma de Ryan, reproduit p. 184, pour mesurer les difficultés
de la tiche). En revanche, le travail analogue auquel R. P. Casey s’est livré sur
la recension courte (en 1945 aussi) est trés défectueux : la collation des 4 manus-
crits du texte court contient nombre d’inexactitudes. Le R. P. Kannengiesser
a donc A nouveau collationné et étudié ces manuscrits, ainsi du reste que tous

HisTOIRE DE
L’EGLISE ET
DE LA PENSEE
CHRETIENNES



60 BIBLIOGRAPHIE

ceux de la collation longue, ce qui lui a permis notamment de supprimer quel-
ques bévues de Ryan. Restait la question la plus délicate : comment éditer le
texte ? Fallait-il éditer séparément les deux recensions ou opter pour l'une
d’elles ? En ce dernier cas, comment tenir compte tout de méme des apports
de l'autre recension ? Kannengiesser a choisi d’éditer la recension longue,
non seulement pour de simples motifs littéraires, mais parce qu'il discerne dans
le texte court «la marque d’'une pensée théologiquement étrangere a celle
d’Athanase » (p. 26). Son apparat critique est «a double étage »; celui de la
recension longue est notablement allégé par rapport a celui de Ryan ; celui de la
recension courte est en revanche « aussi soigné que possible » (p. 254) dans le
but de compléter et de corriger le travail de Casey. Il est certain que cet effort
est méritoire, puisqu’on peut ainsi mieux connaitre le texte de la recension
courte, mais était-il vraiment opportun dans une édition qui opte justement
pour la recension longue ? Enfin ¢ toutes les lecons manuscrites qui intéressent
d'une maniére ou d’'une autre la confrontation détaillée des deux recensions »
(p- 254) figurent dans l'apparat. Voila, décrites sous une forme trés simplifiée,
les caractéristiques de cette édition ; on imagine ce qu’elle a dii coiter comme
travail au R. P. Kannengiesser. — Outre les questions relatives a 1'édition et
aux manuscrits, 'introduction aborde longuement celles de la doctrine du De
wncarnatione, au moyen surtout d’'une étude de vocabulaire. La traduction,
qu'accompagnent des notes abondantes, se lit trés agréablement, mais nous
parait trop soucieuse d’étre littéraire. A plusieurs reprises elle s'éloigne de la
lettre du texte, au point d’en modifier le sens. En voici trois exemples, pris dans
les premieres pages. P. 263-265, I'auteur traduit : «si tout s’est produit sponta-
nément en l'absence d’'une providence, selon eux (= les Epicuriens) tous les
étres devraient étre purement et simplement semblables et sans différences »,
alors que le texte place selon eux dans le premier membre de la phrase ; la nuance
est de taille : si selon les Epicuriens il n'y a pas de providence, Athanase, lui,
de fagon polémique, en conclut que les étres devraient étre semblables. P. 267,
ce n'est pas un démiurge « différent» du Pére de notre Seigneur Jésus-Christ
qu’inventent les gnostiques, mais un « autre démiurge a c6té du Pére...»; en
effet, l'erreur des gnostiques ne consiste pas a avoir un Dieu différent de celui
des chrétiens, mais a en concevoir deux dont I'un serait exclusivement créateur.
P. 269, pourquoi traduire 1| xatd Xpotov wiotig par «la foi du Christ» ?
Mais il serait plus qu’injuste de conclure sur ces remarques, alors que, grice au
labeur considérable du R. P. Kannengiesser, nous disposons d’une belle édition
et d’une copieuse étude d'un texte fondamental dans la littérature chrétienne

du IVe siécle. Eric Junob.

NicoLAs DE CusA: Opera omnia, t. X1, 2, Trialogus de Possest,
ed. Renata Steiger, Hambourg, Meiner, 1973, 110 p.; t. XVI,
Sermones I (1430-1441), Fasc. 2: Sermones V-X, ed. Rudolf
Haubst, Martin Bodewig et Werner Krdmer comitibus. Hambourg,
Meiner, 1973, p. 73-220.

La grande édition publiée sous les auspices de 1’Académie des Lettres de
Heidelberg suit son cours. Viennent de paraitre le Trialogue, que I'éditeur date
de 1460, et six sermons antérieurs. On le sait, la présentation de cette édition



BIBLIOGRAPHIE 61

est admirable : le papier, le format, les caracteres, tout est beau. L’effort scien-
tifique des éditeurs est & la hauteur de cette réalisation esthétique. On trouve
au bas des pages non seulement les notes critiques, mais encore les passages
paralléles dans les auteurs antérieurs 4 Nicolas et chez Nicolas lui-méme.
Possest est une contraction de posse est, qui est la méme chose en Dieu que
posse est actu (p. 17-18). La consultation des index fait apparaitre la richesse
des sources implicites, parmi lesquelles naturellement figurent Eckhart, Proclus
et Thierry de Chartres. Les sermons ont un caractére moins spéculatif que
ceux d’Eckhart. Cependant Nicolas y introduit souvent I’avis des saints et des
docteurs et rencontre des questions comme celles de la vie active et contem-
plative (sermon VIII) ou de la contemplation et ses degrés (sermon 1X). Dans
le sermon X, il commente les Béatitudes. Rappelons que les sermons I a IV

ont paru en 1970. FERNAND BRUNNER.

CHRISTINE THOUZELLIER : Livre des deux principes. Paris, Le Cerf,
1973, 504 p. (Sources chrétiennes, n° 198.)

Christine Thouzellier présente magistralement, dans la collection des
Sources chrvétiennes, le Livve des deux principes, découvert en 1939, a Florence,
par le P. Antoine Dondaine. Ce livre est I'un des seuls documents cathares que
nous possédions. Un autre écrit a été publié par Christine Thouzellier en 1961 :
Un traité cathare inédit du début du XIII® siécle, d’aprés le Liber contra Mani-
cheos de Durand de Huesca (Bibliothéque de la Revue d’Huistoire ecclésiastique
de Lowvain, n® 37). — La publication du Livre des deux principes parmi les
Sources chrétiennes est une prise de position intéressante. On sait que les histo-
riens ne sont pas d’accord sur l'origine du catharisme. Les uns le considérent
comme une résurgence du manichéisme ; les autres le font dériver du christia-
nisme méme. Christine Thouzellier, tout en considérant 1'hérésie cathare comme
fondamentalement étrangére au christianisme, admet que son développement
a été fortement influencé par le contact avec la foi et le dogme chrétiens. La
polémique anti et pro-cathare se base sur la Bible et, si les cathares interpré-
taient les textes autrement que leurs adversaires, ils étaient loin de les ignorer.
Le document, étudié par I’éditrice avec un soin et une érudition exemplaires,
provient du bourg de Sirmione, prés du lac de Garde, qui fut 1'un des derniers
refuges des cathares de Lombardie, anéantis en 1278. Ce livre est probablement
un résumé assez mal rédigé d’un écrit de Jean de Lugio, I'un des maitres de la
secte. Il contient un fragment de rituel et une partie polémique contre les
« Garratenses », un groupe dissident qui s’écartait du dualisme pur et admettait
que la création, bonne a l'origine, avait été corrompue par une puissance mau-
vaise. Mais ’essentiel du Livre des deux principes est sa réfutation du mono-
théisme, de la création ex nihilo et du libre arbitre. Cependant les fideles de
Jean de Lugio se considéraient comme ¢ veri christiani » et puisaient dans le
Nouveau Testament les encouragements et les promesses qui leur permettaient

d’affronter la persécution. LvYDIA VON AUW.



62 BIBLIOGRAPHIE

Les lettres a [Jean Calvin de la collection Sarraw. Publiées avec une
notice sur Claude et Isaac Sarrau par Rodolphe Peter et Jean
Rott. Paris, Presses universitaires de France, 1972, 103 p. (Cahiers
de la Revue d’histoire et de philosophie religieuses, n°® 43.)

Les éditeurs des Calvini Opera connaissaient déja ’existence de ces 15 lettres
en 1872, mais ils n’avaient pu alors s’en procurer une transcription. Grice a
l'obligeance de la famille Sarrau, cette lacune est désormais comblée et ces
15 documents, dont 11 étaient encore inédits, sont désormais édités de maniére
admirable. Ces lettres avaient été données en 1647 a Claude Sarrau (1600-1651)
«l'un des plus vertueux magistrats et un des érudits les plus distingués du
XVIIe siécle » (p. 10), par le pasteur de Chatelleraut, Jean Carré, qui les avait
vraisemblablement acquises lors d'un séjour a Genéve en 1601. Elles restérent
depuis ce temps la propriété de la famille Sarrau. Ces 15 lettres furent écrites
entre 1541 et 1563. Elles ont pour auteurs Simon Sulzer, Mathurin Cordier,
Martin Bucer, Frangois Hotman, Pierre Toussain, le duc de Somerset, Jean
Laski, Jean Thenaud, IFélix Cruciger, Henri Bullinger, Albert Blaurer, Jean
Morély, Théodore de Béze et Nicolas des Gallars. Leur contenu est aussi inté-
ressant que varié. On trouve par exemple dans les lettres de Thenaud (1er juillet
1556) et de Cruciger (18 mars 1560) de précieux renseignements sur le passage
au calvinisme des Eglises de Petite Pologne et sur les luttes contre les théses
christologiques de Stancar et contre ’antitrinitarisme de Gonesius et de Blan-
drata. — Le texte des lettres est éclairé par d’abondantes notes qui révelent
I’étendue et la stireté de l'érudition des éditeurs, MM. Rott et Peter. On y
trouvera notamment des notices biographiques sur les auteurs des lettres et sur
les personnages auxquels elles font allusion qui réunissent des données souvent
inédites ou peu connues. Un index onomastique permet une utilisation aisée
de cet ouvrage qui offre aux calvinologues des sources nouvelles présentées de

maniére supérieure. Orraer Eario

Fritz BUSSER: Huldrych Zwingli. Reformation als prophetischer
Auftrag. Gottingen, Musterschmidt, 1973, 116 p. (Personlichkeit
und Geschichte, Band 74(75).)

On n’ouvre pas un livre de Fritz Biisser sans s’en promettre de l'intérét
et du plaisir. Et I’on n’est pas décu en lisant son récent ouvrage sur Zwingli.
Présentée sous forme d'un livre de poche, cette biographie est bréve et dense
sans étre touffue. Et nous reconnaissons volontiers qu’il y a la un tour de
force s’agissant d'une vie aussi remplie et d’'une pensée aussi riche que celles
de Zwingli. — L’ouvrage présente le réformateur sous l’angle du prophéte.
C’est un point de vue qui se défend dés lors que Zwingli est 'homme totalement
engagé dans 'ceuvre a laquelle il s’est senti appelé, celui qui, dans cet élan
prophétique, dessine les grandes lignes de ce que 'on appellera plus tard la théo-
logie réformée. M. Biisser montre d’ailleurs que cet élan prophétique dont I'axe
est christologique prend forme de dogmatique et spécialement d’ecclésiologie
lorsque les circonstances l'exigent. — Trois parties & peu prés égales divisent
I’exposé. La premiére, plus historique, décrit la vie et le développement inté-
rieur de Zwingli depuis sa naissance : son milieu, ses études, les premiéres années
de sa prétrise jusqu’a la premiére dispute de Zurich en quoi on s’accorde a
voir le «climat» décisif de la Réforme en cette ville. La seconde traite de
Zwingli prédicateur et théologien : I'un ne va pas sans l'autre parce que, pour



BIBLIOGRAPHIE 63

Zwingli avant Karl Barth, la prédication est une fonction de la théologie.
I1 est intéressant de constater que certains traités du réformateur sont en fait
des sermons remaniés. Signalons en passant deux pages sur la « Prophezei»
qui sont d’'un grand intérét. Quant a la troisiéme partie, elle montre Zwingli
réformateur de I'Eglise et de la société, encore deux choses inséparables pour
lui et dont témoigne son traité de la justice divine et de la justice humaine
dont il serait grand temps que I'on nous donne une traduction frangaise. A partir
de l1a nous voyons la pensée de Zwingli se développer non seulement vers une
politique de la cité, mais du pays et méme de I’Europe. Nous voyons aussi,
la chose est indiquée briévement, comment Calvin et Bullinger sont les conti-
nuateurs de son ceuvre. — Quelques points de détail : nous aurions aimé qu’a
propos des sacrements, I’auteur montre plus nettement la dimension ecclésiale
de la pensée de Zwingli: le sacrement constitutif de I’Eglise est plus nécessaire
a cette derniére qu’'au croyant. Nous aurions souhaité qu’a propos de son
exhortation de 1524 a ses confédérés, Nicolas de Flue, auquel Zwingli se référe
et dont il se réclame a plus d’un titre, ait été évoqué. Enfin nous aurions aimé
voir esquissés les échos de la pensée de Zwingli dans la constitution fédérale
qui nous régit tels qu’'Ernest Gagliardi les précise d'une fagon pertinente dans

son Histoire de la Suisse. — Ces derniéres remarques veulent moins étre des
critiques concernant un petit livre trés complet qu'un témoignage de reconnais-
sance envers son auteur. JaQUES COURVOISIER

AMEDEO MOLNAR : Jan Hus. Torino, Claudiana, 1973, 255 p.

Les études sobres et substantielles d’Amedeo Molnar, contenues dans ce
modeste livre, mettent en lumiére 1’originalité souvent méconnue de Jan Hus.
Celui-ci s’insére dans une lignée de prédicateurs qui, au quatorziéme siécle,
cherchaient avant tout a faire connaitre I’Evangile au peuple tchéque. Hus,
recteur de I’Université de Prague, préche en langue vulgaire et compose dans
cette langue des hymnes qui seront incorporés au culte. Il gagne a tel point
I’ame de son peuple que sa mort suscite une révolution. La notion de vérité
est au centre de la pensée de Hus ; il sert et défend de toutes ses forces la vérité
évangélique qu’il entrevoit. La préréforme, dont il est un des protagonistes,
a exercé une influence plus profonde qu’on ne le pense généralement sur la
Réforme. Une iconographie intéressante, une notice explicative sur les conciles
de Pise et de Constance, un choix de textes caractéristiques de Hus dont cer-
tains traduits en dialecte des Vaudois du Piémont (ce qui atteste les relations
d’amitié entre les deux mouvements) enrichissent ce précieux petit volume.

Lypia voN Auw.

GO1z HARBSMEIER : Wer ist der Mensch ? Grundvigs Beitrag zur
humanen Existenz. Alternativen zu Kierkegaard. Gottingen, Van-
denhoeck & Ruprecht, 1972, 245 p. (Kontroverse um Kierkegaard
und Grundvig, Band 3.)

Les lecteurs de Kierkegaard connaissent la polémique que l'auteur de
L’Ecole du Christianisme mena contre Grundvig. Mais ils ignorent souvent
pratiquement tout de ce dernier. C’est pourquoi ils seront heureux de trouver
de nombreux et utiles renseignements sur la vie, la pensée et l'action de
Grundvig. 40 ans d’études sur ce penseur ont en effet familiarisé G. Harbsmeier
avec cette philosophie et cette théologie. On découvre ainsi le réle important



64 BIBLIOGRAPHIE

que joua Grundvig au Danemark, tant sur le plan ecclésiastique (création de
nombreux chants), social (création originale des universités populaires), théolo-
gique (conception polémique des rapports de 'homme naturel et de I’homme
régénéré, lutte contre un certain piétisme). On appréciera de trouver, fort bien
insérées dans l'ensemble de l'ouvrage, de nombreuses traductions de texte et
poemes de Grundvig. — G. Harbsmeier a traité dans un précédent ouvrage
de la polémique entre Kierkegaard et Grundvig; aussi n’en parle-t-il guére
ici ; il la signale tout au plus dans la conclusion. Ainsi, et ¢’est tant mieux, nous

est présenté un Grundvig pour lui-méme. Micnet CoRsG.

GEORG CALIXT : Ethische Schriften, herausgegeben von Inge Mager.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht 1972, 253 p. (Werke in
Auswahl, Band 3.)

GEORG CALIXT : Schriften zur Eschatologie, herausgegeben von Inge
Mager. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1972, 515 p.
(Werke in Auswahl, Band 4.)

Sous I'impulsion de 1'« Abteilung fiir Niedersdchsische Kirchengeschichte »
de l'université de Gottingen a été entreprise la réédition d’un choix de textes
du théologien Georg Calixt (1586-1659). Six volumes sont prévus qui présen-
teront des écrits dogmatiques (t. 1 et 2), éthiques (t. 3), eschatologiques (t. 4),
exégétiques et sacramentels (t. 5) et enfin des écrits sur I'un des sujets préférés
de l'iréniste Calixt, I'union des Eglises (t. 6). Le t. 3, qui avec le t. 4 est déja
sorti de presses, contient 1'Epitome theologiae moralis (1634) et divers traités
portant sur des problémes moraux, tels le jefine, I’autorité impériale, la forma-
tion de la jeunesse, la continence ou l'usure. L' Epifome décrit le but, le sujet,
les principes des actions de I’homme régénéré ainsi que les lois qui y président.
Elle présente ainsi I’anthropologie et la théorie des relations entre droit naturel
et droit révélé de Calixt. Plus mélanchthonien que luthérien, Calixt veut éviter
une compréhension de la grice sans contenu éthique, aussi estime-t-il que les
ceuvres ont une signification dans le cadre de la doctrine de la justification et
insiste-t-il sur le troisiéme usage de la loi. Le Saint-Esprit certes est la source
de I'action salutaire, mais les forces humaines ont pour leur part le devoir de
servir. Ces opinions classérent leur auteur parmi les synergistes et le mélérent
au conflit qui opposait philippistes et luthériens. Aux yeux de l'éditeur, Inge
Mager, I’ Epitome est le premier ouvrage en terrain protestant a exposer I’éthique
théologique de maniére séparée de la dogmatique (p. 11 et 25). (Il semble
pourtant qu’il faille réserver cette primeur & 1I'Ethice christiana de Daneau
publiée en 1577.) Ethique et dogmatique n’en restent pas moins liées pour
Calixt, la premiére traitant de la genése de la foi et de la justification, la seconde
de la conservation et de 'affermissement de cette foi et de cette justification.
Selon I'éditeur, I’Epitome a en commun avec le contenu du t. 4 (Schriften zur
Eschatologie) une méme référence a la guerre de Trente Ans. En effet, elle est
destinée & combattre I'immoralité qui régnait a cette époque, alors que les écrits
eschatologiques ont pour toile de fond une situation historique ol la mort et la
destruction constituaient l’environnement immédiat. Les trois traités, De
immortalitate animae et vesurrectione carnis (1627), De supremo judicio (1635),
De bono perfecte summo (1643), contenus dans le t. 4, illustrent également le
souci éthique de Calixt : l’agir de I'homme est une condition nécessaire a la



BIBLIOGRAPHIE 65

conservation de l'état de grace et par conséquent 4 la béatitude éternelle. La
foi au jugement dernier exige et motive la conduite éthique. Sans la conviction
de la survie aprés la mort, toute moralité disparaitrait de la terre au profit
de ’épicurisme. Il ne s’agit pourtant pas de rétablir une théologie des ceuvres
en vue d’obtenir la récompense éternelle. Calixt considére le jugement comme
une grace, mais il estime aussi avec Mélanchthon, fondé sur II Co g, 6, que les
élus recevront des récompenses particulie¢res pour des ceuvres particuliéres et
inversement que les damnés recevront des punitions pour leurs fautes. L’homme
ne peut gagner son salut par sa conduite, mais il peut le perdre & cause d’elle.
Ces textes de Calixt, d’un haut intérét, sont clairement introduits et sobrement
annotés par 1. Mager. Les sources indiquées en note montrent une large utilisa-
tion des modéles aristotéliciens et thomistes dans les domaines de I’anthropo-
logie et de la métaphysique. C’est avec plaisir que I'on verra paraitre cette
réédition soignée qui contribuera a renouveler les études sur le XVIIe siécle

théologique, ce parent pauvre de I'histoire de 1’Eglise. OLIVIER FATIO.

ROLF SCHAEFER: Der evangelische Glaube. Tibingen, Mohr, 1973,
168 p.

I1 faut un certain courage pour écrire aujourd’hui un livre intitulé simple-
ment « La foi évangélique » et qui est — en 165 pages — une dogmatique
compléte. Le plan est résolument protestataire en ceci qu’il est, somme toute,
solidement traditionnel : prolégomenes, Dieu, I’homme, Jésus-Christ, la justifi-
cation, 1’Eglise, 1’eschatologie. L’auteur constate que dans de nombreux sec-
teurs de I’Eglise on ne croit plus a la vertu de la foi ; on ne sait plus, on ne se
donne plus la peine de savoir ce qu’elle est. Parce qu’elle est relation de I'’homme
a Dieu, réalité «religieuse», inévitablement 1’affaire de la personne (des Ein-
zelnen ), on décrie la foi comme mouvement de repli sur un méprisable indivi-
dualisme bourgeois (p. 19). L’Eglise, excitée par certains & un faire continuel,
oublie I’Evangile, qui est d’abord un appel a croire. « Il semble que la force
de I’Evangile soit en train de se retirer de la vie de I’Eglise sans qu’on s’en
apergoive... Ce qui reste en fin de compte, est le sentiment pénible que 1’Eglise,
a force d’activité, pourrait avoir perdu de vue ce qui est sa raison d’étre » (p. 2).
Alors, comme autrefois Schleiermacher posait en principe que la religion n’est
ni un savoir ni un faire, mais une réalité sui genmeris, conscience d’'une dépen-
dance absolue, I’auteur entend restituer & la foi sa dignité et sa spécificité.
Face a 1’engouement de beaucoup de théologiens pour les sciences humaines
extrathéologiques, il proclame que 1’étude méthodique de la foi est ¢ elle-méme
une science humaine, et la science humaine la plus importante pour 1'Eglise »
(p. 3) ; et pour combattre la ¢ morosité » dont souffre le service de I’Eglise, il
se propose de présenter la foi chrétienne de telle maniére qu’elle apparaisse de
nouveau comme une réalité significative et vivable, comme un ¢ chemin pra-
ticable » (p. 7). Il n’entend nullement récuser les sciences humaines, encore
moins nier les conséquences éthiques, sociales et politiques de la foi et faire
par exemple du chrétien un ¢ abstinent politique » (p. 134) ; mais au risque de
paraitre un vil traditionaliste, aider les chrétiens a comprendre la foi qui est
la leur, comme la dogmatique s’était efforcée de le faire jusqu’ici. — La pro-
testation de l’auteur ne manque peut-étre pas de fondement ; il est utile de s’op-
poser A une certaine confusion ; il est bon de trouver, a cété de tant de Théolo-

THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE



66 BIBLIOGRAPHIE

gies de... une étude de la foi. I1 trouvera certainement des lecteurs reconnais-
sants. Mais peut-on vraiment édifier un exposé de la foi chrétienne sur la base
d’une « religion de Jésus », qu’'on prétend reconstituer en ignorant délibérément
les résultats les moins douteux des 8o derniéres années de recherches sur les
évangiles ? Peut-on revenir ainsi, sans guére de précautions critiques, a la
théologie d’Albrecht Ritschl ? U S—

MAx THURIAN : L’essentiel de la foi. Taizé, Les Presses de Taizé,
1973, 216 p.

L’auteur puise dans sa riche connaissance de la théologie réformée, du
catholicisme et de I'orthodoxie les matériaux de ce résumé, qu’il veut le plus
cohérent et le plus inclusif possible, de la foi chrétienne. Sans cacher I'existence
de certaines divergences dogmatiques, il demeure certain que «notre bien
commun est plus considérable que I'héritage de nos dissensions ». — Le plan
proposé est de type catéchétique. Le chapitre I suit d’assez prés les articles
du Symbole des apétres, consacrés au Dieu créateur, au Christ, au Saint-
Esprit et & I’Eglise. Le chapitre II traite des classiques « moyens de gridce»
(Parole et sacrements, priére personnelle et liturgique). Le chapitre III est
consacré aux vertus qui caractérisent 1’existence du croyant selon le Nouveau
Testament : la joie, la paix, I'humilité, la pauvreté, la miséricorde notamment. —
On relévera I'importance donnée par l'auteur a I’Eglise (communauté liturgique
et enseignante), seul lieu ol la foi peut naitre et grandir dans la vérité ; son
exposé nuancé des débats anciens qui n’ont pas cessé d’étre actuels : Ecriture
et tradition ; liberté de I’Esprit et nécessité de l'institution ecclésiale ; unicité
du ministére historique des apbtres et importance du magistére de 1'Eglise ;
on se réjouira des belles pages consacrées aux incidences cosmiques de la foi
en la résurrection ; et des lignes courageuses consacrées au combat pour la
justice sociale et économique. — Le lecteur critique ne sera toutefois pas
convaincu par une certaine apologétique («la perfection compliquée et subtile
du corps humain... ne peut pas étre le fruit d’une simple évolution millénaire... »,
p- 39 ; «il fallait qu’'un étre sans péché vint apporter a I’homme la force qui le
libére de son péché...», p. 61). Pas plus qu'il n’acceptera sans autres les caté-
gories thomistes dans lesquelles est exposée la foi dans les sacrements; ou
encore, la maniére dont il est parlé des anges; de la descente du Christ au
séjour des morts (laquelle permettrait que « dans une autre vie, tous les non-
chrétiens puissent avoir une nouvelle chance de salut par le Christ», p. 76) ;
de l'intercession des défunts en faveur des vivants (p. 98, 102) ; de 'ordination
des ministres de I’Eglise ; et, surtout, de Marie (p. 65). Tout ce qui est dit ici
appartient-il vraiment a «1’essentiel de la foi» ? — En résumé, un exposé tres
complet ; des divergences qui subsistent, plus nombreuses qu’il n'y parait;
beaucoup de questions soulevées sinon résolues et qui méritent, plus que jamais,
le dialogue. BERTRAND ZWEIFEL.
FERNAND GUIMET : Existence et Eternité. Paris, Aubier, 1973, 137 p-

(Intelligence de la foi.)

Licencié en lettres classiques, en philosophie et en théologie, diplomé de
langues orientales, héros de la Résistance, Mgr Guimet est mort accidentelle-
ment, le 21 juin 1973, aprés avoir assumé de lourdes responsabilités dans son
Eglise. Le présent livre était & I'impression au moment de la mort de l'auteur.
Dépouillé de références et de polémique directe, il n’en est pas moins constam-
ment orienté par l'intention de dénoncer «l’insuffisance des théologies de



BIBLIOGRAPHIE 67

I'Evénement et de la Parole » (p. 8, ’expression est du préfacier, H. L., proba-
blement Henri de Lubac). Les trois bréves parties se complétent admirablement :
Tradition et Saint-Esprit, Evénement et Mystére, Transcendance et Mystére,
Le style et le fond sont ceux de la plus authentique tradition classique catho-
lique. «I1 y a une parenté originelle entre la raison métaphysique et la foi
religieuse » (p. 87), ceci contre «on ne sait quel fondamentalisme biblique
infiniment sommaire » (ibid.). C’est ce qui explique aussi qu’aprés un excellent
chapitre sur I'anamnése du Christ historique comme essence du christianisme,
on en vient, trop to6t nous semble-t-il, & naviguer dans l’éternité, ou les diffi-
cultés de notre condition historique, tant intellectuelles que spirituelles, sont
noyées dans l'infaillibilité et « une éternité de grace ou s'anticipe une éternité
de gloire ». Selon les propres termes du préfacier, le livre devient de plus en
plus «sublime» (p. 10). Nous craignons qu'il en devienne aussi quelque peu
ennuyeux. Tant de certitudes magistrales impressionnent plus qu’elles ne
convainquent. PIERRE BONNARD.

Louis BouYER: Le Fils éternel. Théologie de la Parole de Dieu et
christologie. Paris, Le Cerf, 1974, 533 p-

Le titre fait craindre un traité de théologie classique et intemporelle, mais
c’est tout le contraire qui nous est offert. L’auteur estime en effet qu'il «est
impossible & quiconque aborde 1’étude du Christ aujourd’hui... d’éviter le
probléme que posent la critique biblique et 1’exégése moderne qui fait corps
avec elle » (p. 17). D’ou trois grandes parties : Les préparations (la critique de
I’Ancien Testament, les origines des titres de roi, messie, serviteur et Fils de
I'homme), I'annonce (la critique du Nouveau Testament, d’un point de vue
on ne peut plus conservateur, les christologies primitive, paulinienne et évan-
géliques), l'intelligence de la foi (des apbtres au credo de Nicée-Constantinople,
le Moyen Age, 1’époque moderne). Ce n’est qu’aprés cet immense détour de
plus de 450 pages que l'auteur en vient a quelques «réflexions», assez peu liées
entre elles. Nous ne nous plaindrons pas de voir un systématicien s’imposer
de telles prudences bibliques et historiques. Ce que nous ne voyons pas, cepen-
dant, c’est ce qu’elles ont apporté de positif aux «réflexions » finales, qui se
situent au niveau d'une métaphysique trinitaire sans relation décisive, nous
semble-t-il, avec 1’histoire évangélique de Jésus. L’auteur entend « ... voir dans
le Fils éternel, d'un seul regard, la divinité parfaite, I'’humanité compléte et
I'unité des deux, comme principe de notre propre réconciliation avec le Pére »
(p. 360) mais cette « vue » a pour lui le sens d’'une possibilité d’intelligibilité
de la Trinité, non celui de la contemplation du Christ néotestamentaire. — La
pensée systématique du P. Bouyer nous parait domiunée par deux thémes
intéressants, celui de l'unité organique entre le Christ et nous «inséparable
de son lien exceptionnel avec la divinité» (p. 473 ss.), et celui de I'humanité
éternelle du Verbe, ol sont repris les traits de la figure évangélique du Fils
de 'homme : « Comme tel, il nous est décrit par I'ap6tre comme I'’homme qui
vient du ciel, ce qui n’a pas grand sens si I'on se refuse a admettre qu'il était
déja humain dans sa préexistence céleste» (p. 485). Malheureusement, la
nature de cette unité du Fils avec les hommes est élaborée en termes essen-
tialistes assez inadéquats. Cette unité n’est-elle pas plutét donnée dans ce que
Jésus a fait « pour nous» ? Est-il bien nécessaire de fonder en ontologie ce
«pour nous» ? Nous craignons que cette démarche ne serve, en définitive,
qu’a exalter Marie et I’Eglise (p. 489 ss.), plutét que le Fils.

PIERRE BONNARD.



68 BIBLIOGRAPHIE

J.-M. DurorT, S.J.: A la rencontre du Christ Jésus. Précis d’escha-
tologie chrétienne. Paris-Tournai et Montréal, Desclée-Bellarmin,

1974, 250 p.

Pour étre exact, il faudrait sous-titrer cet ouvrage : « précis d’Eschatologie
thomiste ». Le livre de ce pére jésuite est scolastique par sa méthode, intégriste
dans son esprit et médiéval par son et ses propos. — Si vous vous intéressez a la
nature du feu du purgatoire, a la démonstration de I'immortalité de ’Ame ou a
la distinction entre 1’élément essentiel et 1'élément accidentel dans la vision
béatifique accordée aux ressuscités, alors vous aurez grand profit a lire I'ouvrage
sus-dit. Si en revanche vous désirez comprendre I’eschatologie chrétienne, cette
proclamation de la fin et du renouvellement des temps mis en ccuvre par la
mort en croix de Jésus de Nazareth, lisez plutét autre chose, le Nouveau Testa-
ment, par exemple, et les exégetes sérieux qui en analysent les textes. — Bien
stir I'’eschatologie est au centre de la doctrine chrétienne comme du Nouveau
Testament. Elle exige un traitement dogmatique approprié et « précis ». Or c’est
justement ce que le discours de J.-M. Dufort et de ceux dont il s’inspire ne saurait
faire, puisqu’il est fondé sur une contradiction dans les termes. Thomisme et
eschatologie chrétienne s’excluent en effet comme... '’eau et le vin. — C'est
toujours la méme rengaine : la Grace ne détruit pas la nature mais I’'accomplit,
la perfectionne, la suréléve, la dynamise, la fait parvenir a sa ¢« consommation »,
etc. On parle de la résurrection comme d’une transformation radicale de I’hom-
me ; et comment opére-t-elle ? eh bien, elle « ’achéve en le surélevant» (op.
cit. p. 201), et I'on précise qu'il s’agit de '« achévement surnaturel de cette
nature humaine individuelle ainsi rendue a elle-méme » (ibid.) : comme wvous
le voyez, une radicalité vraiment radicale | — Parlons enfin de 1'épilogue : un
modéle du genre. Etant bien entendu, d’'une part, que le monde lui-méme est au
fond chrétien sans le savoir, et que, d’autre part, il faut le Magistére de 1’Eglise
pour lui révéler le sens final de ses «aspirations», il n’y a plus aucune difficulté
3 faire rentrer l'engagement éthico-socio-politique dans la ligne de 1'Eglise. Le
thomisme rejoint ici, curieusement, les theéses de la théologie de 'espérance :

- . . :
nul doute qu’il soit promis 4 un certain avenir... PIERRE PAROZ.

LucieN PEYROT: Le Saint-Esprit et le Prochain retrouvé. Genéve,
Labor et Fides, 1974, 129 p. (Nouvelle série théologique, n° 28.)

« Toute la Révélation confirme : avant d’étre celui qui a besoin de nous,
le prochain est celui dont nous avons besoin, désespérément » (p. 61). Cette
phrase livre sans doute la clé de ce livre déconcertant, orthodoxe et non confor-
miste, & la fois sous-tendu par une théologie trés calviniste de 1’élection et
refusant énergiquement de limiter celle-ci aux chrétiens. — Le Bon Samaritain
ne représente pas 1'Eglise mais il apparait comme un don du Saint-Esprit qui
lui est fait. De méme, la péricope du Jugement dernier met en scéne des élus
dont Jésus-Christ est & leur insu le principe de vie. Car l'action de I’Esprit
déborde largement les lieux ou elle se manifeste comme parole, c’est-a-dire
I’Eglise, qui est devenue totalitaire chaque fois qu’elle I’a oublié. —Il y aurait
13 de quoi renouveler profondément la missiologie, notamment quand l’auteur
affirme qu’il n’y a pas de « mondes oubliés ». Pasteur de la paroisse francophone
de Tananarive, il en est certainement conscient. Ce n’est malheureusement
qu’'au terme de multiples considérations qu’il entre dans le vif du sujet et

débouche sur ces perspectives. FRANGOIS GRANDCHAMP



BIBLIOGRAPHIE 69

CHRISTIAN LINK : Hegels Wort « Goit selbst ist tot». Ziirich, Theol.
Verlag, 1974, 106 p. (Theologische Studien, 114.)

I1 est symptomatique que notre époque, aprés le passage de 1'existentialisme,
et sous l'influence du marxisme, reprenne ’étude de Hegel. Ainsi la catégorie
de I'histoire s’est vue revalorisée en théologie récente (par exemple Pannenberg,
Moltmann). La philosophie de Hegel suscite un intérét particulier chez les
protestants aussi bien que chez des catholiques (par exemple Kiing). Les
fameuses paroles : « Dieu lui-méme est mort » et « Vendredi Saint spéculatif»,
ainsi que certains concepts qui leur sont liés, continuent & provoquer des
réflexions profondes, méme si le temps de la théologie de la mort de Dieu, un
peu plate, semble révolu. Christian Link, de Heidelberg (auteur de Theologische
Perspektiven nach Marx und Freud) analyse une nouvelle fois cette mort de
Dieu chez Hegel, surtout a ’aide des ceuvres de jeunesse, de la Phénoménologie
et de la Philosophie de la religion. Selon I’auteur, Hegel ne se serait pas contenté
d’exprimer le sentiment de I’Aufklirung, mais aurait au fond renversé l'ordre :
avec I'éclipse de la religion de la nature (Naturreligion) se produirait déja la
scission du sujet/objet et avec elle la perte de Dieu, la conscience malheureuse,
le néant dont I’Aufklirung rend témoignage. Ainsi, a l'origine, la notion de
la mort de Dieu s’est détachée de la théologie, en signifiant le contraire de ce
qu’elle devait, dans une perspective chrétienne, exprimer : aliénation et mort
a la place de la vie. La mort de Dieu marque ainsi le début de la métaphysique
moderne et non pas le dernier stade. C'est seulement dans la « Philosophie de
la religion » que Hegel retrouvera dans la mort de Dieu la réconciliation du
concept avec I’esprit. Mais Link pense que Hegel le fera aux dépens de la nature
et qu’il restera au fond au stade du penser, de l'idée. D’oli, en conclusion,
quelques réflexions de l'auteur sur les possibilités d'une nouvelle « théologie
naturelle », non pas au sens traditionnel du terme, mais plutot selon le mode
d’interprétation des paraboles par Barth et de l'union de la foi et du savoir
dans la sagesse d’Israél (v. Rad). — On se sent assez attiré par ces théses inté-
ressantes de Link, d’autant plus qu’elles sont minutieusement basées sur les
textes et s’accordent bien avec la pensée de Hegel en général. Mais des doutes
subsistent : est-il permis, dans cette affaire, de négliger tout a fait le « Sitz im
Leben » de ce débat (par exemple Fichte et la querelle de 1'athéisme) ? Y a-t-il
des projections « marxisantes » dans cette lecture de Hegel ?

KLAUSPETER BLASER.

RoBERT A. Evans: Intelligible and Responsible Talk about God.
A Theory of the Dimensional Structure of Language and its
Bearing upon Theological Symbolism. Leiden, Brill, 1973, XVII 4
238 p.

Cet ouvrage est le texte revu et corrigé d’une thése de doctorat présentée a
1'Union Theological Seminary de New York. — L'auteur s’inspire principalement
des théories philosophiques de Wilbur Urban (Language and Reality, New York,
1961) et du dernier Heidegger pour défendre une «high evaluation» du langage.
Le chapitre 4 expose la thése centrale du livre : « Dimensions of Language ».
Le terme de dimension est préféré a d’autres comme niveau (level), couche, etc.,
afin d’éviter I'idée d’une séparation rigide & l'intérieur du langage. Les deux
dimensions que Evans découvre sont la dimension symbolique et la dimension
conceptuelle. L’auteur reprend la définition tillichienne du symbole, comme
participant & la réalité de ce qu’il symbolise. Mais il reproche a Tillich d’avoir
réservé le symbole pour certains univers du discours. Tout langage, dit Evans,



70 BIBLIOGRAPHIE

a une dimension symbolique, méme le langage scientifique. De plus, le symbole
ne saurait étre séparé de la dimension conceptuelle. Tout symbole demande a
étre interprété (76). Or, «la notion d’interprétation du symbole présuppose
qu’il v a un langage non symbolique dans lequel il puisse étre interprété »
(citation de Urban a la page 79). Ce langage non symbolique est précisément le
langage conceptuel. —Evans voit bien que le symbole-participation doit débou-
cher aussi sur une connaissance : sans quoi le symbole est arbitraire et inintelli-
gible. — L’analogie joue un rdle capital : elle assure en effet le passage du sym-
bole a son interprétation. Le symbole illumine, 1’'analogie illustre, répete Evans
a plusieurs reprises. Conception de ’analogie plus herméneutique qu’ontologi-
que : elle est un « outil de description » ou un « principe d’interprétation ». Ainsi,
contrairement a Tillich qui tend a les confondre, symbole et analogie doivent
étre distingués pour ensuite étre mis en relation. — Le modéle global qui permet
a Evans d’articuler dans leur double dimension le langage, la pensée, la connais-
sance et les moyens de confirmation de cette connaissance est schématisé de
la maniére suivante a la page 137 :

Dimensions du Dimensions de Types de Moyens de
langage la pensée connaissance confirmation
SYMBOLIQUE FONDATRICE RECEPTIVE AUTHENTIFI-
CATION
J ! | i
v v
CONCEPTUEL TECHNIQUE CONTROLANTE VERIFICATION

Evans s’applique & vérifier I'universalité de ce modéle en étudiant divers univers
du discours (science naturelle, histoire, théologie, ch. 7 & g). On s’étonne au
passage de le voir identifier la notion jaspérienne de chiffre et celle de symbole
(155). La fin de l'ouvrage est plus particuliérement consacrée a l’analyse du
langage théologique. L’auteur précise sa critique a 1'égard de la notion tilli-
chienne de symbole. Tillich a bien vu le caractére éclairant et le pouvoir des
symboles ; mais il n’a pu, faute d’'une philosophie du langage, montrer comment
ces symboles peuvent étre rendus intelligibles & quelqu’un qui n’aurait pas
d’abord été saisi par eux. C’est la vérité des symboles qui fait probléme chez
Tillich. Evans développe plus amplement le réle de I’analogie dans l'interpréta-
tion du symbole. — Un malentendu doit étre écarté : Evans ne veut pas réduire
le symbole & sa dimension conceptuelle. Le but de I'interprétation est de rendre
intelligibles les symboles, mais cela afin qu’ils puissent agir a nouveau en fant gue
symboles éclaivants. — On appréciera l'effort de l'auteur de briser 'autophagie
du symbole et de vouloir penser ce que le symbole « donne & penser ». Cela lui
est possible grice & sa théorie de la dimensionnalité du langage. Le modele
proposé évite tout dualisme. L'effort porte au contraire sur la complémentarité
des dimensions dégagées. — Le travail a certes ses limites. Il opére avec une
conception linguistique qui fera grincer bien des dents. Plus grave encore a
mon avis : il ne débouche sur aucune herméneutique des symboles religieux. La
voie suivie est trop courte (voir I'’exemple d’application de ’analogie, & propos
du symbole «Dieu est amour» pages 227-230. L’individualité, la liberté,
I’action, la souffrance et autres « existentiaux » permettraient de comprendre la
signification du symbole. Le bilan est bien mince). — Bien écrit et facile 4 suivre,
cet ouvrage est aussi bien documenté. On regrette pourtant une ignorance
relative des publications francophones et allemandes. Gadamer est cité de
seconde main. Ricceur — a qui 'auteur doit beaucoup — n’est connu qu’au
travers d’une conférence tenue 4 New York en 1966. Denis MULLER.



BIBLIOGRAPHIE 71

H. A. OBERMAN : Contra vanam curiositatem. Ein Kapitel der Theo-
logie zwischen Seelewwinkel und Weltall. Zirich, Theol. Verlag,
1974, 54 p. (Theologische Studien, 113.)

La présente petite étude est certainement plus importante qu’elle n’en a
I'air. D'une maniére trés originale, le médiéviste de Tubingue intervient dans
le débat sur les origines de ce que l'on appelle «1’époque moderne » ou «la
sécularisation », et plus précisément & propos du bien-fondé de la thése de
H. Blumenberg (Die Legalitit der Neuzeit, 1966), qui dit en substance que
I'avénement de ’époque moderne n’est pas dfi au Christianisme (cf. Gogarten
et d’autres), mais est une réaction légitime contre le Christianisme et sa dénon-
ciation de l'activité de la raison. Or, Oberman montre, par une analyse de
textes de Tertullien a Luther, que la jusfe curiosité n’a jamais été mise en cause
et que les théologiens s’opposaient surtout a la « curiosité vaine », désireuse de
connaitre des réalités placées au-dela des limites de la connaissance ou de la
potentia ordinata (révélation). Il corrige par la méme la lecture qu’avait faite
Blumenberg de certains textes nominalistes. Dans le nominalisme, 1'impossi-
bilité de connaitre ne concerne justement pas les lois naturelles, mais seulement
ce qui ne peut pas étre objet d’expérience. — On peut regretter peut-étre
qu’Oberman s'arréte a Luther (dont il donne une interprétation légérement
différente de celle de la récente école herméneutique, par exemple Ebeling) et
qu’il n’ait pas conclu son précieux petit ouvrage par des réflexions portant sur
I’ensemble et le fond de la question. KLAUSPETER BLASER.

YVES CONGAR, O.P. : Une passion, 'unité. Réflexions et souvenirs 1929-

1973. Paris, Le Cerf, 1974, 120 p. (Foi Vivante, 156.)

Ce petit livre, qui retrace l'itinéraire d’un pionnier de I'cecuménisme, a le
mérite de la modestie mais laisse le lecteur sur sa faim. On efit souhaité que
I'auteur, tout en se montrant d’une discrétion exemplaire sur son « temps de la
patience », fat quelquefois plus explicite. Pourquoi le groupe des Dombes
n'est-il méme pas cité, alors que le P. Congar se définit lui-méme comme un des
tenants de l’cecuménisme doctrinal ? Mais sa contribution a peut-étre été
davantage 1'approfondissement spirituel du catholicisme et de son ecclésiologie
que le dialogue proprement dit. FranNgols GRANDCHAMP.

H. STirNIMANN, W. A. VissEr 'T Hoort, H. J. MARGULL : Zukunft
der QOekumene. Fribourg, Universititsverlag, 1974, 42 p. (Oeku-
menische Beihefte, 7.)

Ce petit cahier contient trois conférences dont deux données a Genéve et
la troisiéme & Fribourg. Stirnimann et Visser 't Hooft, tout en essayant de
comprendre et d’analyser ce que 1’on peut appeler « la crise de 1'cecuménisme »,
signalent les événements ou phénomeénes (tels que la TOB) qui laissent néan-
moins espérer. Et c¢’est précisément parce que 1’cecuménisme a fait des progres
que la crise, s’'il y en a, est provoquée et déclenchée. Elle doit conduire a une
intensification de l’effort cecuménique, par exemple face a la détresse du
monde. — Margull donne un «rapport» (Bericht) de Bangkok (1973) qui se
distingue de tout ce qu’on a pu lire & ce sujet par sa simplicité, son engagement
et la découverte nouvelle qu'y a faite ce chercheur. L’auteur raconte surtout ;
puis il cite ces textes non conventionnels de Bangkok, pour se demander si
cette conférence, dans ce qu’elle disait du salut, n’a pas amorcé une hermé-

neutique sociale, inaugurant ainsi une ére nouvelle.
KLAUSPETER BLASER.



HisToIRE
DE LA
PHILOSOPHIE

72 BIBLIOGRAPHIE

E. MoROT-SIR: |La wmétaphysique de Pascal. Paris, PUF, 1973,
154 p. (SUP, 107.)

Trouver un langage ol puissent coexister des propositions contraires est ce
qui importe d’abord pour Pascal, fait remarquer Morot-Sir. Seul le langage
religieux est capable de remplir cette fonction. La systématisation de type
cartésien est rejetée parce qu’elle est contraire a ’esprit du langage religieux.
Drailleurs, toute tentative, pour le langage humain, d’instaurer un discours
est illégitime : ¢« La vérité ne peut étre donnée a I’homme que par et dans le
langage de Dieu ». — Dans un chapitre suivant, Morot-Sir, a la lumiére de la
linguistique, montre que Pascal fait intervenir des ¢ catégories » pour expliquer
sa conception du monde. Ces catégories se posent au niveau de la formation du
langage dans ’homme, ainsi qu'au niveau de « l’apparition et de la composition
des mots qui conditionnent le sens de nos langages ». Des mots comme « mou-
vement, nombre, espace, temps» sont en liaison réciproque et nécessaire.
L’un d’eux, le mouvement, est le principe physique premier. L’inachévement
théorique de notre connaissance du monde trouve sa raison dans la reconnais-
sance de ces catégories physiques. — Le chapitre IV contient une trés pertinente
mise au point au sujet de 'antinomie cceur/raison. Certains critiques, tel Jean
Laporte, voient sous le mot raison une foule de significations ne permettant
pas de situer clairement 1’antithése. Morot-Sir montre combien les deux réalités
sont distinctes dans leur sens mais imbriquées quant a leur fonction dans le
systéme. La dualité cceur/raison prend tout son sens lorsqu’on la considére
dans une perspective épistémologique et non psychologique. Morot-Sir explique
également que cette dualité est le résultat de la « condition méme du langage » —
Pour ’homme vivant dans I’équivoque, plongé dans ¢« 'aventure du jeu » (nou-
velle structure que dégage Morot-Sir), le Pari revét une importance particuliére.
Le texte est remis a sa place. En effet le Pari n’est pas une argumentation
comme le veut H. Gouhier. Il est une démonstration qui trouve que la seule
vérité humaine est la vie religieuse qui sera éclairée par la Gréice. L’homme
devra cependant accepter la contradiction de deux langages : celui de la Grace
et celui de sa liberté. — L’ouvrage contient encore de bréves, mais lumineuses
réponses que réclament des problémes aussi difficiles que le Mémorial ou la
conversion pascalienne. Le mérite de la méthode de Morot-Sir est de partir
de Pascal et de le lire a la lumiére de Pascal lui-méme. La démarche est rigou-
reuse et démontre que la linguistique peut étre utilisée sans dessécher les

CEUFEES Jean-Francois DouGoup.

JEAN-MARC GABAUDE : Liberié et raison. La liberté cartésienne et sa
véfraction chez Spinoza et Leibniz. Philosophie justificatrice de la
liberté. Toulouse, Publications de I'Université de Toulouse-Le
Mirail, 1974, 452 p.

Ce livre est le troisiéme volume, consacré a Leibniz, d'une série dont les
deux volumes précédents traitaient des philosophies de Descartes et de Spinoza.
I1 s’agit d'une tentative de découvrir sous le texte de la doctrine leibnizienne
sa réalité idéologique. Une partie du livre est donc consacrée a la définition
de la situation politique et sociale de Leibniz, et des ambitions politiques de
sa pensée. Il apparaitrait alors que le philosophe de Hanovre aurait été un
réformiste, constamment plongé dans la tiache de réconciliation entre son conser-
vatisme profond, amoureux de l'ordre, et son progressisme confiant en les
nouveautés et les bienfaits que peut apporter la raison. Il s’agirait pour Leibniz



BIBLIOGRAPHIE 73

d’éviter la vraie révolution en lui abandonnant pour I’apaiser certaines réformes,
sans renoncer jamais 4 un ordre stable et rationnel. Ainsi, quoique le diplomate-
philosophe n’ait pas produit directement de doctrine politique, toute son ceuvre
serait cependant au service de sa politique : sa métaphysique serait en réalité
une théopolitique, dont l'ambition serait de soumettre le changement 4 un
ordre préétabli, de garder la volonté tout en donnant une place prépondérante
a la raison. C’est la raison pour laquelle I'auteur qualifie également cette philo-
sophie de justificatrice de la liberté. Mais, plus que par les considérations sociologi-
ques et psychologiques de cet ouvrage, nous avons été intéressé par 1'analyse
de certaines difficultés importantes du leibnizianisme : les relations entre
I’entendement divin et la volonté de Dieu, la fonction complexe du principe
du meilleur servant a sauvegarder simultanément la raison et la libre volonté,
ou le rapport de la raison humaine a celle de Dieu, qui, d’une part, se définit
par une entiére communauté de nature, permettant ainsi le rapprochement de
I’homme et de Dieu, tandis que, d’autre part, malgré cette continuité essentielle,
Leibniz insiste sur l'infinie différence de puissance entre les deux entende-
ments, de telle sorte qu’il sauvegarde un mystére ultime dans la divinité, méme
s'il s’explique finalement pour la raison infinie elle-méme. Un langage et un
mode d’exposition clairs rendent aisée la consultation de ce livre, pourvu
d’ailleurs d’une riche bibliographie. GILBERT Boss.

RENE MARcIC : Hegel und das Rechisdenken 1m deutschen Sprachraum.
Salzburg-Miinchen, Pustet, 1970, 120 p.

Ce livre est né d’une conférence. L’auteur, juriste, porte un jugement
personnel et critique sur les problémes contemporains, constants et fonda-
mentaux de la philosophie du droit. Il pose a leurs propos une question :
trouve-t-on dans la philosophie du droit de Hegel une réponse a l'un ou a
l'autre de ces problémes ? Puis, dans une partie plus historique et juridique,
il analyse la présence et 1’absence de la pensée hégélienne dans la jurisprudence
des pays de langue allemande. — On trouvera dans ce livre, souvent schéma-
tique, bien des renseignements utiles sur I'influence exercée par Hegel dans le
domaine du droit. Mais il ne faudrait pas y chercher ce que 'auteur n’a nulle-
ment prétendu tenter : une méditation sur la philosophie du droit chez Hegel.

MicHEL CORNU.

OLIVIER REBOUL : Nietzsche critique de Kant. Paris, P.U.F., 1974,
170 p.

Entre Nietzsche et Kant, on découvre essentiellement une continuité de la
critique épistémologique et une rupture quant a la morale et a la conception
de I'homme. Nietzsche félicite Kant d’avoir montré la subjectivité du temps,
de l'espace, de la causalité, et d’avoir ainsi mis un terme a la métaphysique
rationaliste dogmatique : seule cette mutation pouvait ouvrir la voie aux
philosophes-artistes. Mais, avec Nietzsche, la critique ¢épistémologique se
radicalise : Nietzsche reproche & Kant de n’avoir pas posé¢ jusqu’au bout les



74 BIBLIOGRAPHIE

questions de la raison et de la vérité. Kant a montré 'importance du jugement,
de ses catégories, etc., mais croit a l'universalité de ces catégories: il n'y a
qu'une raison, elle est naturelle et vraie. Pour Nietzsche, il ne saurait y avoir
de catégories en dehors du sémantique, donc du (des) discours et de 1’(des)
histoire(s). Kant sait la contingence du monde, mais, chez lui, la notion de
sujet demeure mythologique ; c’est 1a qu'avec Nietzsche la critique redouble :
on n’échappe en aucun point a la contingence. — D¢s lors, la morale kantienne
ne peut qu’étre dénoncée : il ne saurait y avoir de morale immédiate, évidente,
désintéressée, universelle, absolue. La question de Nietzsche, ce sera celle de
I'ceuvre (question qui se concrétise en : quelle ceuvre et en vue de quoi). Le débat
est polémique : ceuvre contre ceuvre. La question de Kant, c’était celle de la
liberté (wovon) a 1’égard des passions, du corps, etc., la question du but (wozu)
ne faisant pas probléme (pas plus que celle de l'origine) : la raison est une,
naturelle et quasi divine. — Enfin, si Kant se veut d’abord témoin de I’homme,
Nietzsche milite pour une philosophie au service de laquelle on ne peut que
périr. L’homme est ce qui doit étre dépassé. L’homme n’est d’ailleurs nullement
point de départ : il est déja précédé et dépassé par le monde (et ses dieux ?).
D’oti la prédication du oui a la terre sur le fond des thémes de la volonté de
puissance, de l’éternel retour et d’'un athéisme tout sauf facile et satisfait. —
Reboul montre en méme temps et chaque fois que le motif de la création est
fondamental chez Nietzsche. C’est lui qui permet de surmonter l’'opposition
du réel et de I'idéal (empéchant la reconnaissance radicale de la contingence
de sombrer dans le scepticisme) ; qui permet de parler d’ceuvre (empéchant la
reconnaissance du poids de notre historicité corporelle de sombrer dans la
résignation décadente) ; qui permet a la redécouverte de nos précédences et de
notre non-maitrise du monde de ne pas se faire appel romantique a se dissoudre
dans l'univers. La question de Nietzsche, c’est celle de la création comme
structuration du monde et comme « connaissance » (si Jésus préche un « joyeux
message », Nietzsche consigne un « gai savoir »), par quoi on voit que la question
de Kant (celle de la raison, des principes ou de la validité des jugements),
quoique profondément modifiée, n’est pas abandonnée (d’oui la typologie et la
généalogie) au profit de l'affirmation purement dionysiaque d’un temps sans
fin ni commencement. — Un trés bon livre, clair et qui sait résister aux modes
qui aujourd’hui s’originent trop souvent a une (pseudo-) lecture de Nietzsche.

PiErRrRE GISEL.

D. M. MAcCKINNON : The Problem of Metaphysics. Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1974, 172 p. (Gifford Lectures delivered
at the University of Edinburgh.)

Ce livre, trés savant et profond (dans le sens modeste que 1'on donne a ce
mot en Angleterre), mériterait plus de sympathie que nous ne pouvons, de par
notre tempérament, lui accorder. L'auteur y analyse les aspects fondamentaux
de la métaphysique pour tenter de dégager les traits caractéristiques de ce genre
d’entreprise intellectuelle. Les ceuvres de Kant, d’Aristote et de Platon, inter-
prétées avec finesse mais de maniére quelque peu volontaire, servent de point
de départ & des méditations qui culminent dans l'analyse du genre de vérités
que nous pouvons atteindre & travers les arts. MacKinnon décrit lui-méme son
intention dans les termes suivants : « Are there any tests relevant to the claims



BIBLIOGRAPHIE 75

that men may make about that which must by definition lie altogether beyond
the rench of possible observation ? Or is the attempt to conceive it not rather
a deflection of energies from the sorts of enquiry that may in fact enlarge men’s
understanding both of their world and of themselves ? It is with such questions
as these that this whole work is concerned. » (p. 52). — La retenue avec laquelle
il y répond, sa prudence dans le jugement et la clarté, peu commune dans ce
genre d’exercices, sont, sans doute, la marque d'un esprit véritablement

distingué. HENRI LAUENER.

J. R. WEINBERG : Der Wirklichkeitskontakt und seine philosophischen
Deutungen. Meisenheim am Glan, Hain, 1971, 403 p.

Le contact que nous établissons — ou non — avec le réel, ce que la philo-
sophie nomme ¢ transcendance », est le processus central qui donne a tous les
champs de notre expérience d’étre — ou non — signifiants (cf. p. 1). C’est ce
processus que l'auteur cherche a comprendre ; il ne saurait, a ses yeux, étre
expliqué selon un modeéle mécanique ou physique. Les processus créatifs de
I’homme, qui déterminent notre type de relation avec le réel, mettent en ceuvre
un mouvement d’infégration par lequel le systéme de nos contenus de pensée
s’ouvre a des champs nouveaux avant de se les assimiler (cf. p. 2). — Il s’agit,
pour I'auteur, de libérer I’analyse du phénomeéne de transcendance de I’emprise
que les modes de pensée philosophiques exercent encore sur elle, et d’en faire
I'objet d’une étude psychologique. Une analyse des différents moments de la
réflexion philosophique portant sur ce phénomeéne de la transcendance (Kant,
Fichte, Hegel, Kierkegaard, Schopenhauer, Nietzsche, Bergson, Cassirer,
Husserl, Heidegger, Jaspers et Sartre) conduit finalement 4 Wittgenstein qui
marque, aux yeux de l’auteur, 'achévement — ou plutét I'épuisement — des
possibilités d’une détermination philosophique de ce phénoméne, laissant ainsi
place a la « psychologie intégrative » pour en établir la structure. — L’auteur
veut donc proposer une analyse scientifique et anti-métaphysique du phéno-
meéne de transcendance. Mais il récuse aussi tout positivisme : celui-ci, a ses
yeux, repose sur une méconnaissance naive des limites de la pensée scientifique.
La psychologie intégrative, quant a elle, laisse leur place & la religion et a la
philosophie et prétend montrer que les différentes formes de notre relation au
réel se complétent (cf. p. 5-6). — Aux yeux de Weinberg, la psychologie de la
forme tout comme la psychologie associationniste utilisent le modeéle des sciences
de la nature — que ce soit celui de la physique des champs ou celui de la méca-
nique classique — dans le domaine de la psychologie auquel il ne saurait conve-
nir sans plus. En particulier de tels modéles ne peuvent rendre compte du pro-
cessus créateur constitutif de notre contact avec le réel. Non pas qu'il s’agisse
de renoncer aux enseignements des sciences de la nature, mais il convient plutét
d’appliquer leur exemple librement dans un domaine différent. C’est ce que
vise la psychologie intégrative de Weinberg, en élargissant le schéma de la
physique des champs et en proposant I'idée d'un systéme dynamique qui
s’ouvre de nouveaux champs et les intégre. Les processus créateurs sont alors
a comprendre selon un schéma en deux temps : a) tension entre champ nouveau
et systéme, b) intégration du champ dans le systéme et nouveau statut d’homo-
généité (cf. p. 9-11 et 1T® partie, sp. chap. 2-3). — Les modalités de ce schéma
sont d’ailleurs multiples : tandis que le cas général est celui ol I'intégration du
nouveau champ est rendue possible par une transformation du systéme qui

PHILOSOPHIE
CONTEM-
PORAINE



76 BIBLIOGRAPHIE

permet a la tension entre les deux de se résoudre, divers cas particuliers peuvent
étre envisagés. Le comique, par exemple, se produirait quand les deux ordres
se mélent, sans la transformation médiatrice, en un « ordre » incongru et risible.
— Cette fagon de voir permet, selon 1’auteur, une nouvelle approche du pro-
bléme du contact avec le réel. Aussi longtemps que 'autre est vécu en rupture,
il nous reste étranger, mais dés que nous avons développé des concepts pour
cet autre, et qu’ils nous satisfont, alors il n’y a plus altérité, et le contact avec le
réel est accompli. Le contact ne s’établit donc qu’a travers un processus dyna-
mique impliquant tension et apaisement de la tension. Une telle fagon de consi-
dérer ce processus transforme, aux yeux de I'auteur, notre image du monde.
Nous ne sommes plus condamnés a l'alternative liaison causale - liberté, mais
nous rencontrons un domaine intermédiaire jusque-la occulté. — De plus, par
le fait méme qu’elle prétend saisir la structure globale du processus dynamique
en question, la psychologie intégrative s'écarte de la démarche philosophique
qui, par définition pour l'auteur, vise toujours a ramener le phénomene dont
elle s’occupe 4 un trait essentiel, & son «essence ». Ainsi notre rapport a la
réalité serait déterminé essentiellement, pour Kant par exemple, par l'ordon-
nance imposée a l'expérience par la pensée, pour Kierkegaard, par l'intensité
de certaines expériences privilégiées. — La psychologie intégrative est donc
amenée a détacher 1'étude des relations de transcendance du champ philoso-
phique qui traditionnellement était le sien, suivant ainsi ’exemple des diffé-
rentes sciences qui, au cours du temps, sont issues de la problématique philo-
sophique. — Par ailleurs, l’accent mis sur l'aspect dynamique du processus de
la relation au réel permet a la psychologie intégrative d’échapper a la position
du ¢ tout ou rien » qui a été, estime Weinberg, celle de la philosophie tradition-
nelle pour qui ou bien le contact avec le réel est établi et constant ou bien reste
irréalisable. — Enfin, si la psychologie intégrative développée par I'auteur dans
la premiere partie de I'ouvrage s’inscrit donc dans une perspective autre que
celle de la démarche philosophique, passant de la question du fondement, de
I’essence de la relation de transcendance a celle de sa structure, elle prétend
pourtant donner une place, ou plutdt sa véritable place, a chacune des analyses
philosophiques étudiées dans la deuxiéme partie, a chacun des aspects de la
relation de transcendance que les philosophes avaient mis a son fondement.
On peut toutefois se demander si une telle « intégration » est possible, et si le
sens de la question philosophique du rapport au réel n’est pas nécessairement
perdu au cours de ce qui apparaitrait alors plutét comme un « détournement ». —
C’est donc finalement tout le probléme du rapport entre philosophie et science
qui est en cause ici, et I’auteur s’arréte plus d'une fois a cette question, en par-
ticulier dans les chapitres de conclusion. Pour lui, si la philosophie n'a pas a
traiter des questions qui relévent du champ des sciences, cela ne signifie pas
pour autant que la raison d'étre de la démarche philosophique soit mise en
cause fondamentalement. Il appartiendrait en propre a la philosophie de trans-
porter les faits fournis par les sciences sur le plan du vécu ou ils prennent sens
pour le sujet et pour la société. Loin donc de porter atteinte a 1'exigence philo-
sophique, la psychologie intégrative doit plutét, pour Weinberg, l'aider a
toujours mieux délimiter son champ, en laissant a la science 1'étude des faits
qui sont mirs pour une analyse de structure. Du méme coup, elle échappera a
I'auto-destruction dount elle se menace lorsque, dans I’ceuvre d’'un Wittgenstein
par exemple, c’est non 1'étude d’'un domaine particulier qu’elle se refuse, mais
la forme de pensée qui lui est propre qu’elle tend, pense Weinberg, a liquider.

SyLVvIE BoNzZoON.



BIBLIOGRAPHIE 747

LucE FONTAINE-DE VISSCHER : Phénoméne ou structure. Essai sur
le langage chez Merleau-Ponty. Bruxelles, Facultés universitaires
Saint-Louis, 1974, 113 Pp.

Dix ans aprés la publication du Visible et I’ Invisible, I'auteur tente d’étudier
I’évolution du probléme du langage dans 1’ceuvre de Merleau-Ponty. Les apports
de la psychologie de la Forme et du structuralisme linguistique tiennent une
part importante dans les différentes formulations de ce probléme. Ils permet-
tront & Merleau-Ponty non de renier Husserl, mais de le dépasser, en reprenant
les dernieres réflexions husserliennes sous un éclairage nouveau. — La question
du langage a joué un rdle primordial dans la pensée de Merleau-Ponty. Dés
la Structure du comportement le refus de l'intellectualisme, héritier de Kant,
qui envisage la conscience comme cause du comportement, tout comme celui
du behaviourisme, qui sombre, lui, dans une conception physiologiste, est net.
Comment ce refus pourra-t-il véritablement étre opéré ? Par la saisie du com-
portement comme forme, comme structure. ¢« En s’élevant peu a peu aux formes
supérieures de comportement, nous voyons ce caractére structural s’affirmer
davantage, et s’appliquer éminemment au comportement-langage, en surmontant
les contradictions insolubles que soulévent tant l’empirisme que l’intellec-
tualisme » (p. 25). — La Phénoménologie de la perception offre aussi une phéno-
ménologie du langage. En maintenant la mise entre parenthéses husserlienne,
mais en refusant l'interprétation de la phénoménologie comme une philosophie
des «essences séparées» (Wahl), c’est-a-dire comme un idéalisme, Merleau-
Ponty s’appuie sur l'intentionnalité pour exprimer cette structuration qu’est
I’acte de perception, autant que l’acte d’expression. S’il y a dans ce livre des
traces du « malaise de l'idéalisme» (p. 53), elles sont dues davantage aux
moyens conceptuels utilisés, plutdt qu’au point de vue lui-méme, dans son
intention. L’autocritique du Visible et I’Invisible en fait foi. — Le premier
contact entre la phénoménologie et le structuralisme laisse d’abord apparaitre
leur parenté. « La structure du langage comme totalité n’est donc pas une
chose, elle n’est pas de l'ordre de la cause ; mais comme forme elle est d’ordre
critique, c’est un mode de connaissance. Elle n’est ni une totalité empirique...
ni une totalité idéale... » (p. 66). S’ensuit alors un enrichissement réciproque.
D’une part la phénoménologie dégagera le sens des descriptions de la linguis-
tique, sens contenu dans ces descriptions, d’autre part la phénoménologie
apprendra du structuralisme que la parole qu’elle étudie — et elle ne peut
étudier que cela, devant se tenir dans «1’ordre de la spontanéité enseignante »
(Signes, p. 227) — n’est pas extérieure au systéme que constitue le langage.
— La linguistique structurale rejoint la phénoménologie, parce qu’elle est
«incompatible avec des préjugés positivistes » (p. 86), comme le donne & penser
Jakobson, dont la théorie des fonctions ou celle des embrayeurs sont impen-
sables sans référence & une situation de communication vécue. C’est, selon Luce
Fontaine-de Visscher, ce contact entre la phénoménologie et le structuralisme
qui permet A Merleau-Ponty de penser la phénoménologie d'une maniére
nouvelle (dans le Visible et ¥ Invisible notamment) ; maniére qui surmonte les
obstacles d’une philosophie de la conscience. Cette phénoménologie est I'attitude
naturelle elle-méme cherchant A se dire dans la réflexion, par la description
du chiasme de la perception et du langage. Son rapport semble s’imposer avec
la grammaire générative qui cherche a établir les relations entre les structures
de surface et les structures profondes de 1’énoncé. — La briéveté, la simplicité
de ’expression, les cadrages et les citations fréquentes de cet ouvrage permet-




78 BIBLIOGRAPHIE

tent de penser qu’il s’adresse au lecteur peu averti; en réalité, il est rendu
d’'une compréhension difficile par sa densité et I'implicite dans lequel demeurent
certains concepts mis en jeu. Que cela ne retienne toutefois pas celui qui déplore
un certain hermétisme dans les échanges entre spécialistes.

MICHEL SCHAFFTER.

Fritz JoacHIM VON RINTELEN : Values in European Thought, I.
Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1972, 566 p.

Ce livre est une refonte et une mise a jour de l'ouvrage publié en 1932
sous le titre : Der Werigedanke in dev Europdischen Geistesentwicklung. Aprés
une soixantaine de pages consacrées a la nature de la valeur et a la relation des
valeurs & I’histoire en général, I’auteur en consacre preés de cing cents a étudier
I'idée de valeur dans l’antiquité, au début du christianisme et au moyen age.
I1 traite pour finir des transformations qui conduisent a la pensée axiologique
moderne, préparant ainsi le second volume, a paraitre. En distinguant I'étre et
la valeur, I'auteur ne raméne nullement le premier a 1’objectivité et la seconde
a la subjectivité : il y a pour lui, dans les valeurs, un facteur objectif qui fonde
le caractére légitime ou illégitime des jugements a leur propos. On trouvera
aux pages 15 et 16 I’énumération de neuf éléments de la notion de valeur et un
essai de définition de celle-ci. De méme, en plagant les valeurs dans I’histoire,
I'auteur ne tombe pas dans le relativisme : les valeurs ont un caractére supra-
temporel en dépit de leurs variations historiques et culturelles. « Le sens de
I'histoire doit étre cherché dans les valeurs historiques particuliéres et dans les
créations de valeurs, dans la mesure ou elles sont I’expression de sphéres supra-
temporelles de valeur » (p. 62). Cela dit, 'auteur s’attache a montrer 'impor-
tance de l'effort entrepris par les philosophes au cours de l'histoire pour saisir
la valeur. Von Rintelen en vient ainsi a récrire 1'histoire de la philosophie, de
Socrate a Eckhart, aprés un chapitre sur I’Orient. Cette entreprise monumentale
est menée avec force et stireté : elle nous conduit a la fois dans le détail des
diverses doctrines et devant les grands panoramas ol la multiplicité se simplifie
et se synthétise. Loin de se livrer 4 une interprétation solitaire du passé, I'auteur
se référe & une vaste bibliographie et incorpore a son étude les travaux anté-
rieurs. Dans la pensée grecque, il souligne l’opposition de I'universel et du
particulier et le privilége accordé a l'universel. Il reléve l'unité de la pensée
médiévale malgré sa diversité : la place de la communauté, le prix du monde
et de la nature, saisis dans leur rapport a Dieu plutdét que méprisés. C’est I'étude
du Moyen Age — divisée en deux parties — qui occupe le plus de place dans
ce livre, et, dans le Moyen Age, c’est Thomas d’Aquin qui a la part du lion.
Von Rintelen voit volontiers dans l'immanence aristotélicienne et thomiste
des formes 'image de sa propre conception des valeurs, réalisées dans le concret
de I'histoire. Au seuil de la pensée moderne, le monde corporel perd sa relation
a Dieu et devient axiologiquement neutre, le monde de I'éthique, de 'intériorité,
de l'individuel, se fait jour, et la sphére de la religion se constitue dans son
autonomie par rapport a la nature, a la science et a la raison. Le dualisme augus-
tinien se renouvelle ainsi sous une nouvelle forme, spécifiquement moderne.
Mais cette situation n’est pas nécessairement définitive. On a l'impression,
a lire von Rintelen, que les valeurs éternelles perdues sont nécessairement
retrouvées un jour, que les erreurs sceptiques ou matérialistes, par exemple,



BIBLIOGRAPHIE 79

entrainent inévitablement leur correction. Ce livre suppose ainsi une certaine
conception du développement historique qui n’a rien de la construction logique
hégélienne, mais qui n'en implique pas moins une sorte de nécessité dans la
contingence, de continuité dans la discontinuité, d’invention et de transfor-
mation dans la constance. C’est en somme une vision optimiste d’un certain
type. Le volume en préparation, qui concernera 1'époque moderne, confirmera-
t-il cette interprétation de la pensée de l'auteur ? Frprans BRUNKER.

MARC ORAISON : Vivre en adulte. Immaturité et maturation. Paris, Le
Centurion, 1974, 123 p. (Psychoguides).

Comme le montre Marc Oraison, ancien chirurgien devenu prétre, l'on s’y
emploie avec plus ou moins de succes, de la naissance i la mort, & « vivre en
adulte » ; ou alors, I’on ne s’y emploie pas, et 1’on perpétue des comportements
infantiles trés facheux chez celui qui est bien éloigné de son enfance. Ce phéno-
méne de maturation, commun a tout ce qui est doué de vie, est donc particu-
lierement intéressant et important chez I'étre humain. Mais il ne va pas de soi,
contrairement a ce que I'on pourrait penser ; il procéde par étapes, par crises ;
il peut étre retardé, dévié, voire arrété par divers facteurs que Marc Oraison
analyse. — Il étudie, ce faisant, les caractéristiques de 1l’age adulte telles
qu’elles se manifestent sur le plan affectif, psychologique, social. Il ne dit rien,
peut-étre, qui soit absolument nouveau, mais il le dit dans une perspective
propre a encourager tout lecteur qui a réfléchi, ne serait-ce qu’a propos de
lui-méme, a la fagon dont son évolution s’est faite et se fait. Comme le dit Marc
Oraison, ce n’est pas en quelques années que 'on devient « mlr pour vivre » et
« mir pour aimer ». L’entreprise n’est jamais achevée ; surtout, elle est toujours
perfectible. Elle comporte ses crises, ses arrachements, dont la naissance est le
premier, ses périodes de désarroi ; il n’y a pas lieu de s’en effrayer. Mais il faut
savoir que toute maturation effective satisfaisante exige une prise de conscience
continuelle du passé, afin d’éviter de vivre dans la dépendance de ce dernier
et de permettre 1'accueil d’un présent toujours nouveau et imprévu. Dans la
mesure ou la maturation est réussie, la vieillesse, au lieu d’étre sclérose, repré-
sente un processus d’adaptation qui enrichit 1'étre. — Les réflexions que l'auteur
a consignées dans cette bréve étude, & la suite d’expériences concrétes, témoi-
gnent de sa part d’'une grande confiance dans la possibilité qu’ont les étres
humains, surtout s’ils y sont aidés, de surmonter les difficultés que la marche
vers un état de plénitude — celui de l'adulte véritable — suppose. ¢« Savoir
vieillir » est aussi une preuve de maturité, dit Marc Oraison. « C’est, en quelque
sorte, savoir apprendre & mourir en vivant chaque jour davantage.» « Vivre
chaque jour davantage » n’est-ce-pas la une fagon trés belle d’envisager le fait

de devenir adulte ? GERTRUDE ROSSIER.



	Bibliographie

