Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 26 (1976)

Heft: 4

Bibliographie:  Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCIENCES
BIBLIQUES

BIBLIOGRAPHIE

J. A. SOGGIN : Introduzione all’ Antico Testamento. Brescia, Paideia,
1974, 666 p.

Ce volume en est & sa seconde édition, revue et complétée pour ce qui
touche au chapitre sur le Pentateuque, aux livres hagiographiques et sapientiaux,
et 4 la bibliographie. Par son entreprise, le professeur d’Ancien Testament de la
faculté vaudoise de théologie de Rome a voulu mettre a la disposition du public
italien une histoire littéraire de 1'A.T. écrite avec la rigueur scientifique et
ouverte en méme temps aux problémes du croyant aussi bien que de toute
personne cultivée qui lit I’Ecriture. — L’auteur utilise les méthodes exégétiques
modernes et connait bien les travaux des orientalistes récents. L’horizon bibli-
que est donc amplifié par tout le panorama de 1'Orient ancien, de 1’Egypte a la
Mésopotamie, ce qui permet au lecteur de mieux situer les textes dans leur
perspective réelle, et de ne pas les prendre dans l'isolement, comme tombés
du ciel, auquel ils avaient été longtemps condamnés. — L’ouvrage est composé
de six parties dont la premiére, trés utilement, présente en détail les questions
générales de l'introduction a 1'Ancien Testament : histoire du canon, critique
biblique, genres des textes (mythe, légende, histoire) et genres littéraires, tra-
dition orale et formation des textes. Les parties 2 & 4 abordent le Pentateuque
et les prophétes, reflétant aussi toute la problématique relatives aux sources
J, P et E, et au Deutéronome et a son dérivé deutéronomistique. En 5¢ partie
sont traités les livres hagiographiques et en 6¢ partie les livres deutérocano-
niques. Deux appendices nous renseignent enfin sur les inscriptions palesti-
niennes entre 1000 et 500 ans av. J.-C. et sur les découvertes de manuscrits
post-exiliques. Un index analytique, une synopse chronologique et une biblio-
graphie trés compléte (aprés chaque chapitre) sont des auxiliaires précieux. —
L’information trés ample de 'auteur, sa prudence dans les conclusions et son
style trés clair font regretter sans doute 1’absence d’une traduction francaise,
bien que le public francophone ne manque pas d’études en la matiére. Il est
probable en tout cas de prévoir un bon accueil de la part du lecteur maitrisant
I'italien, car tant l'exposition des problémes que le langage employé mettent
ce volume & la portée de toute personne cultivée et n’en font en rien un ouvrage
réservé au spécialiste. D’autre part il ne s’agit pas de vulgarisation simpliste,

mais d’un travail de qualité. JEAN-FRANCOIS REBEAUD.

Franz-ELmMar WiLms : Das Jahwistische Bundesbuch in Exodus 34.

Minchen, Késel, 1973, 254 p. (Studien zum Alten und Neuen
Testament, XXXII).

Le chapitre 34 du livre de I’Exode et notamment ce qu’on a appelé parfois
«le décalogue rituel » (Ex. 34,14ss) soulévent bien des difficultés comme en



BIBLIOGRAPHIE 319

témoigne I'histoire de l'exégése. F.-E. Wilms a repris 'étude de ce texte en
rappelant dans une premiere partie (p. 15-135) comment il a été compris depuis
le XVIIIe siécle — cette enquéte sur 'interprétation passée d’Ex. 34 rendra
service a tous ceux qui auront a examiner ce chapitre. — Il passe ensuite a
I'analyse verset apreés verset d’Ex 34 (p. 137-183), qu'il essaie enfin de situer
dans la vie d’Israél (p. 207ss). — Ses conclusions sont les suivantes : a) Ex 34 ne
contient pas un « décalogue », mais un code de 'alliance, fait de morceaux diffé-
rents : une déclaration relative au don de Canaan et a ses conditions (v. 11-17),
un calendrier cultuel (v. 18-24), diverses adjonctions sur la Piaque (v. 25-20).
b) L’ensemble d'IEx 34 est de facture yahviste, avec une conclusion appartenant
a P (v. 29-35), qui met en évidence le role médiateur de Moise, et quelques
apports rédactionnels qui tiennent compte d’'IEx 32s (ainsi v. 1, 4,9, 108, 27S).
¢) Contrairement a ce qu’on a dit souvent, les v. 10-17 ne sont pas deutérono-
mistes, mais appartiennent a une tradition ancienne, antérieure a la monarchie
(pp- 185ss). d) Enfin Ex 34 ne peut étre invoqué en faveur de l'existence d’une
féte du renouvellement de I'alliance, comme certains exégétes l'ont prétendu. —
Ce travail, bien documenté et soigneusement conduit, apporte une utile contri-
bution a I'étude d'un passage particuliérement délicat; il faudra en tenir

compte lorsqu’on expliquera Exode 34. i WO . S—

PauL ScuuLrz : Der Autorititsanspruch des Lehrers der Gerechtigkeit
in Qumran. Meisenheim am Glan, Hain, 1974, 232 p.

Cette étude consacrée au Maitre de Justice (= M]) entend montrer comment
celui-ci a compris son réle au sein du mouvement de Qumréan, qu'il n'a pas fondé,
mais qu’il a animé de fagon décisive. P. Schulz distingue pour commencer les
fragments des Hymnes (Hodayot) qui peuvent relever du MJ lui-méme et dans
lesquels le Maitre exprime ses convictions, ses luttes et ses buts ; il retient ainsi
les passages suivants : 1QH 2,1-19 et 31-39; 3,1-18; 4,5-5,4; 5,5-19; 5,20-7,5;
7,6-25; 8,4-40. — P. Schulz examine ensuite avec soin chacun de ces textes,
dans lesquels le M] dit sa certitude d’avoir été I'objet d'une révélation spéciale
qui concerne le salut dont bénéficient deés maintenant ceux qui s’attachent
a lui. Le Maitre qumranien évoque également les difficultés qu’il a rencontrées,
méme au sein de la communauté et comment son intervention a consolidé
I’Alliance de Qumran. — A lire le commentaire clair et précis que P. Schulz
présente des déclarations du MJ on pressent le lien étroit qui existe entre la
personne du M]J et son message ; 1'écouter et le suivre jusqu’au bout, c'est étre
fidele a la Loi et gotiter au salut; mettre en question son autorité équivaut
a renier Moise et a se perdre ; bref le M] se présente comme une sorte de média-
teur entre Dieu et les siens, qui assume des fonctions sacerdotale, prophétique
et de direction. — P. Schulz remarque en passant que si le M] a connu toutes
sortes d’épreuves, aussi bien physiques que morales, celles-ci n'ont pas, méme
quand il est fait allusion & Es 53,4s, de signification expiatoire, contrairement
a ce que certains auteurs ont pensé. — Cet ouvrage bien construit et intéressant
a lire mérite d’étre connu de tous ceux qui se soucient de la littérature qumra-
nienne et des origines du christianisme. ROBERT MARTIN-ACHARD.




320 BIBLIOGRAPHIE

LLEONARDO BOF¥F: [Jésus-Christ libérateur. Essai de christologie
critique, traduit du brésilien par Frangois Malley. Paris, Le Cerf,

1974, 269 p.

L’auteur de cet ouvrage, paru au Brésil en 1972, est un franciscain enseignant
la théologie a Pétropolis et a Rio de Janeiro. Il nous livre ici une réflexion
systématique appuyée sur une érudition trés remarquable, presque autant
redevable a la science protestante allemande qu’a la littérature catholique
mondiale. Mais il nous avertit : ce savoir d’allure européenne ne doit pas tromper.
Le projet de Boff est d’écrire une christologie latino-américaine. A partir d'une
herméneutique différenciée, qui articule la critique historique, des perspectives
existentielles et une réflexion politique, il ébauche une christologie « pensée en
fonction et mise a l'épreuve de la vie en Amérique latine » (52). Il énumeére les
caractéristiques d’une telle christologie: primat de Il’anthropologique sur
I'ecclésiologique, de I'utopique sur le factuel, du critique sur le dogmatique, du
social sur le personnel et de l'orthopraxie sur l'orthodoxie. — Que signifie
primat ? Nous avons le sentiment que Boff met en ceuvre une fausse alternative,
ou du moins qu’il force la note, sans que cela ’empéche, ici ou la, de réintro-
duire des théologoumeénes traditionnels. — I’auteur sait, il est vrai, mettre en
lumiére avec art et vivacité les éléments concrets de la christologie, ainsi dans
les chapitres 111 (« Finalement, qu’a voulu Jésus-Christ ? ») et IV (« Jésus-Christ,
libérateur de la condition humaine »). Mais le lecteur cherche en vain des ana-
lyses concrétes sur la situation proprement latino-américaine — a 1’exception
peut-étre de quelques incursions bienvenues dans la question de la jeunesse.
— Mais ce qui semble surtout critiquable chez Boff, c’est sa propension a
combiner assez ingénument des systémes d’interprétations pour le moins
hétérogeénes. 1l n’a pas trop de peine a associer son point de départ herméneu-
tique et critique a des affirmations ecclésiologiques conservatrices. Il combine
des réflexions de Moltmann, de Gogarten et de Teilhard. I1 nous sert une pincée
de Wittgenstein, de I'reud, etc. Le chapitre V sur l'originalité de Jésus culmine
curieusement dans la notion du bon sens de Jésus. Boff ne nous montre guére
comment il passe de 'histoire contingente de Jésus de Nazareth aux actualisa-
tions opérées. I1 aurait sans doute d mieux éclairer la dialectique de la question
et de la réponse, de la grammaire universelle que constituent I’anthropologie
(W. Kasper), le langage, le politique et de sa mise en ceuvre concréte par la
christologie. Question de méthode que Boff ne fait qu’effleurer. — Le schéme
fondamental qu’utilise l'auteur s’inscrit dans la meilleure ligne de la théologie
catholique de la révélation, comprise comme manifestation de potentialités
anthropologiques. Mais Boff reprend ce modéle de maniére insuffisamment
dialectique et aboutit & des affirmations de ce type: « Au contact de Jésus,
chacun se retrouve lui-méme et retrouve ce qu’il y a de meilleur en lui» (102).
Malgré tout ce qu’il nous apporte de bon sur la mort et la résurrection de Jésus,
sur le lien de Jésus avec Dieu, sur la continuation du processus christologique
aprés la mort de Jésus (mais la continuité est-elle si évidente ?), Boff donne
I'impression de demeurer prisonnier d’une jésulogie, centrée sur une Jesus-
frommigkeit version socio-politique. Dira-t-on que la question christologique
est absente de cette christologie ? Ce serait sans doute excessif, eu égard a la
maniére nuancée dont Boff analyse les rapports entre christologie directe et
christologie indirecte au chapitre VIII. Mais la pirouette par laquelle 'auteur
se sort d’affaire est significative ; Boff nous affirme en effet que «la vie est plus
importante que la réflexion », que la christologie implique une éthique et que le
theme central de la christologie est la Nachfolge Christi (160). Or n’est-ce pas



BIBLIOGRAPHIE 321

justement a partir de cette suivance de Jésus que jaillit — ou rejaillit — le
probleme christologique, le passage paradoxal de Jésus au Christ et, corréla-
tivement, du disciple au croyant ? — Ces quelques remarques critiques sont
a n’en pas douter nées d'un cerveau occidental. Comment ferions-nous autre-
ment ? Il n'en demeure pas moins que l'ouvrage de Boff demeure lui-méme
encore occidental, comme 1’'étaient les essais de R. Alvés et de K. Kitamori.
Il se situe a un carrefour. Né d'une érudition européenne, en chemin vers une
théologie latino-américaine, sans pouvoir trancher clairement. Aussi une lecture
au second degré devrait-elle s’opérer, qui partirait non du fexte de Boff, mais de
son contexle ; il s'agit d’élucider les conditions concrétes qui rendent possible
(et nécessaire) le discours de Boff, et de déceler, sous le palimpseste, 1’histoire
oubliée d'un peuple en marche. DENIS MULLER.

WALTER KASPER: Jesus der Christus. Mainz, Matthias-Griinewald-
Verlag, 1974, 332 p. '

I1 faut saluer cette christologie du professeur Kasper, qui enseigne la théo-
logie systématique a la Faculté catholique de Tiibingen. En des pages denses et
bien informées, 1’auteur nous offre une admirable synthése des problématiques
actuelles en méme temps qu’'une contribution vigoureuse a la question christo-
logique. — Il procéde en trois étapes : 1° la maniére dont se pose aujourd’hui
le probléme christologique ; 2° T'histoire et le destin de Jésus-Christ; 3° le
mystére de Jésus-Christ. On le voit, la question centrale qui habite le projet
de Kasper est celle du rapport entre histoire et vérité, entre le temps et ’étre. —
Précisons : la christologie vit aujourd’hui du tournant anthropologique uni-
versel né de 1'Aufklirung, et consacrant l’autonomie de '’homme. D’oll les
thémes décisifs de I'histoire, de l’anthropologie, de la sécularisation et de la
liberté. Si Kasper valorise trés positivement ce tournant, c’est a la condition
expresse qu’'on ne le prenne pas comme prétexte a une liberté prométhéenne
ou a une conception de l'histoire close sur elle-méme — toutes platitudes
désolantes. Comme Pannenberg, qui s’inspire de Hegel, Kasper entend récuser
la fausse alternative de I'histoire et de la vérité, de 'homme et de Dieu, en
promouvant une réflexion sur la liberté qui doit beaucoup au dernier Schelling
(cf. la theése que Kasper a consacrée a Schelling : Das A bsolute in der Geschichte,
Mainz, 1965). — Le mérite de 1'auteur est de tenir constamment ensemble
I'historicité concréte, donnée de la figure de Jésus de Nazareth, constituée
par sa vie et son action, par sa mort, par sa résurrection enfin — ef la vérité,
le sens, le mystére (Geheimnis) de cette figure dans 'ordre du discours et de la
contemplation théologiques. Kasper assigne une triple tiche a la christologie :
elle doit opter délibérément pour 'kistoire, se faire mémoration, narration et
lecture d’'une réalité donnée, qui a nom Jésus-Christ et que confessent les
titres christologiques ; elle doit éclairer de maniére universelle I’existence et la
situation des étres humains ; elle doit enfin manifester la portée solériologique
des énoncés relatifs au Christ. — L’auteur réfléchit l'anthropologie dans la
christologie, et réciproquement. L’anthropologie constitue selon lui la grammaire
de la révélation divine, mais de facon a ne jamais anticiper ou contraindre la
christologie. Contre Rahner et Bultmann, si proches a certains égards, Kasper
souligne l'ouverture et le pluralisme des esquisses anthropologiques, qui ne
prennent forme concréte que sous l'impulsion d’énoncés christologiques précis.
— Pas plus que I’anthropologie, I’histoire ne saurait prétendre a une autonomie
absolue. La théologie n’a rien a faire d'une conception plate et unidimensionnelle

21



322 BIBLIOGRAPHIE

de I’histoire. L’histoire n’est en effet nullement le lieu d’une scission (positiviste)
entre le réel et le vrai, mais elle signifie un sens qui la transcende, elle porte une
liberté elle-méme enracinée en Dieu. — Sur la base de ces considérations
critiques, Kasper développe une christologie a deux étages, inspirée, mais a
nouveaux frais, de Romains 1 : 3 s. — Il présente d’abord la christologie néo-
testamentaire sous le double angle du Jésus terrestre et du Ressuscité. Le fait
d’inclure la résurrection dans ’examen de 1')istoive et du destin de Jésus-Christ
correspond au refus de Kasper de limiter 'histoire a la normalité de 1'expéri-
mentable (il rejoint en ce sens les tentatives d’'un W. Pannenberg ou d'un
R. R. Niebuhr, qui veulent élargir le concept d’histoire aux dimensions de la
résurrection). La notion clef de la prédication de Jésus, celle de Royaume de
Dieu, est intimement associée aux souffrances messianiques de Jésus, comme
l’avait bien vu A. Schweitzer. Jésus apparait, dans son action et dans sa mort,
comme I'homme pour les autres. La Résurrection donne en profondeur le sens
de la croix et de la vie de Jésus et inaugure le temps de ’homme nouveau,
libéré des puissances de la mort, du péché et de la loi. Les miracles d'une part,
le tombeau vide de 'autre ne doivent pas étre ravalés au rang de preuves apolo-
gétiques mais servent de signes, notion capitale chez Kasper : la question du
sens ne saurait selon lui trouver de réponse définitive au plan de I’histoire.
L’histoire est le lieu des signes, c’est donc une réalité provisoire, proleptique-
ment structurée, orientée vers un eschaton qui tient seul le secret du sens.
On voit ce que Kasper doit a 1'idée, esquissée dans sa these sur Schelling, d’une
théologie postidéaliste articulant histoire et christologie. — La christologie
ne peut cependant en rester a4 une simple phénoménologie des données néotes-
tamentaires. La théologie, en effet, dépasse le niveau de la narration, du récit ;
elle doit aussi entrer dans une argumentation, opérer une reprise, viser ce que
Kasper nomme ici le mystére de Jésus-Christ. Entreprise délicate, véritable
audace spéculative du théologien, et qui est sans doute au cceur du projet de
Kasper. Une christologie d’en bas, placée sous le signe de la croix, entraine
inéluctablement une refonte de la conception qu’on se fait de Dieu. Nous voici
conduits sur le seuil d’'une réflexion trinitaire que Kasper juge scule a méme de
saisir le mystére christologique. A l'inverse, il est vrai, la christologie n’éclaire
pas seulement le sens de Dieu ; elle invite aussi & penser le sens de I’homme et
celui du monde. Fideéle a ses prémisses, Kasper récuse toute scission entre
christologie fonctionnelle et christologie ontologique, entre christologia crucis
et christologie cosmique, de méme que tout éclatement, soit en direction d’'un
« intégralisme » réduisant le réel au Christ, soit en direction d'un sécularisme
qui dissoudrait le Christ dans une anthropologie. — Kasper réussit dans ce livre
a montrer la portée de I’histoire pour la théologie, a la suite de Kdsemann, sans
élever pour autant la réalité historique a l'absolu. Il nous suggére le cadre
d’interprétation universel de toute christologie a venir et nous rend sensibles
a la portée pratique, libératrice de cette réflexion. DEnts MULLER.
J. BLINZLER : [ fratelli e le sovelle di Gesu. Brescia, Paideia, 1974,

186 p. (Studi Biblici, 29.)

«Les freres et les sceurs de Jésus étaient des cousins et des cousines» (p. 173);
on les a appelés fréres et sceurs, puisque en araméen il n'y avait pas d’autre
terme pour les nommer ; «la communauté primitive a repris ces mots et les a
maintenus en grec aussi, pour honorer les membres de la famille du Seigneur
(qui entre-temps étaient devenus des membres éminents de 1'Eglise) et pour
les distinguer clairement et simplement des autres homonymes existants



BIBLIOGRAPHIE 323

dans la communauté primitive» (p. 174). Dans cet essai (publié en 1967)
J. Blinzler expose et défend donc la thése catholique, en étoffant une contribu-
tion de 1958, vite devenue un point de référence dans le milieu exégétique
(« Trier Theologische Zeitschrift » 67, 1958, 129-145. 224-246 ; le public italien
connaissait déja cet article, traduit en 1967 dans une petite brochure : Gesit
ebbe fratelli e sorelle ?, Roma 1967). L'introduction constitue un précieux sta-
tus quaestionis, ou I’érudition et ’acribie coutumieéres de Blinzler se manifestent
avec précision (p. 13-23); le dossier proprement dit est composé par neuf
chapitres ; treize excursus précisent des points particuliérement controversés ;
une conclusion (trés synthétique, mais suffisante) résume le chemin parcouru
(p. 173-174). L’édition italienne a été revue par G. Forza ; la traduction est due
a G. Cecchi. Dans son genre ce livre constitue un essai trés important pour
I'exégese, pour la théologie, pour la controverse cecuménique.

ALpo MobDA.

H.C.C. CavaLriN : Life After Death. Paul’s Arguments for the
Resurrection of the Dead i1n I Cor. 15. Part 1. An Inquiry into the
Jewish Background. Lund, Gleerup, 1974, 301 p.

L’ouvrage, une thése de doctorat présentée a Upsal en 1974, est destiné a
fournir, en décrivant l'arriere-fond judaique, des repéres et des points de
comparaison pour une interprétation des principaux textes du Nouveau Testa-
ment sur la résurrection des morts, avant tout 1 Co 15. Cette interprétation
fera I’objet d'un second volume. Au point de départ une triple remarque critique
sur les idées généralement recues : 1° C’est une erreur d’admettre une conception
monolithique de la résurrection des morts dans le christianisme primitif.
20 C'en est une également — on le sait depuis longtemps, mais on feint parfois
de l'ignorer — de parler de la conception juive, en oubliant 1’existence non
seulement de variantes, mais de conceptions fondamentalement inconciliables.
3° La combinaison « résurrection-drame final du jugement dernier » ne va nulle-
ment de soi. Ainsi sont contestées d'entrée les simplifications aussi fausses que
commodes, telles que par exemple I'affirmation selon laquelle, dans le judaisme,
la résurrection — selon le dogme exégétique de l'anthropologie de « I’homme
total » — ne peut étre que la résurrection matérielle du corps physique. L'auteur
ouvre largement 1'éventail des textes juifs, échelonnés de 167 avant a 110 apres
Jésus-Christ : Bible hébraique, textes apocalyptiques palestiniens, textes grecs
de la diaspora juive, premiéres traditions rabbiniques. 11 les analyse séparément,
afin d’éviter toute systématisation prématurée et toute harmonisation, en les
soumettant 4 quatre questions: 1° Le texte parle-t-il de vie aprés la mort ?
20 Si oui, la comprend-il comme résurrection du corps, comme immortalité de
I'’Ame, ou encore autrement ? Par exemple 3° comme retour a une vie terrestre
ou comme « existence glorifiée » au ciel ? 42 Quand la vie postmortelle commence-
t-elle et de quelle maniére la combinaison avec les idées de jugement dernier
s'opére-t-elle ? Le résultat apparait dans 1'étonnant bariolage du tableau
récapitulatif de la page 197. — L’ouvrage se termine par d’intéressantes remar-
ques de portée générale. Par exemple : L'opinion populaire selon laquelle le
judaisme avait une idée « grossiérement matérielle » de la vie postmortelle
a «un bien mince fondement» (p. 200). Ou encore : Les représentations tres
variées n'ont en elles-mémes que peu d'importance, pour l'auteur aussi bien
que pour le lecteur ; par leur incohérence — souvent a l'intérieur d’'un méme
texte — elles appellent « une sorte de démythologisation » (p. 199). Il reste



THEOLOGIE
CONTEM-
PORAINE

324 BIBLIOGRAPHIE

qu'un théme prédomine nettement : celui de la rétribution, salut des fidéles,
chatiment des pécheurs, manifestation finale de la justice de Dieu (p. 201). —
L’auteur mérite notre reconnaissance pour le travail considérable qu’il a accompli
et pour l'utile instrument de travail qu’il met entre nos mains. Il compléte
heureusement le célébre Excursus 29 du Billerbeck, qui n’apporte, sur les textes
non rabbiniques, que des analyses sommaires et incomplétes. On est impatient
de voir de quelle maniére et avec quel fruit Cavallin va exploiter I'acquis de ses
analyses dans l'étude a paraitre des textes néo-testamentaires. Il est clair en
effet que le fait pascal, quel qu’il ait été, réalité premiére par rapport aux textes
judaiques, ne peut avoir été interprété, a partir des représentations de ces

textes, qu'a posteriori. CHRISTOPHE. SENET.

CLAUDE TRESMONTANT : Introduction a la théologie chrétienne. Paris,
Le Seuil, 1974, 698 p.

On ne peut que louer 'auteur de s’efforcer de donner une information aussi
objective que possible sur ’ensemble de la théologie chrétienne (Dieu, création,
révélation, incarnation, trinité, anthropologie chrétienne), dans un langage
intelligible pour nos contemporains. Il a raison de dire qu’on rencontre une
thaie» de malentendus chez ces derniers concernant la foi et son contenu.
L’ouvrage est intéressant ; il est certain qu’il trouvera beaucoup de lecteurs
reconnaissants. Puisque le projet que 'auteur s’est fixé est si vaste, il est iné-
vitable que son exécution soit aussi critiquable a plusieurs points de vue. Ne
mentionnons que trois points : — 1. L’auteur attache, a juste titre, beaucoup
d’importance a l’herméneutique : il faut redire la vérité chrétienne dans un
francais moderne. Mais il ne va pas toujours trés loin dans la réalisation de ce
veeu. D’une part, il a un gotit excessif pour la veritas Hebraica, en transcrivant
souvent des termes hébreux (ce qui est pittoresque, mais n’explique rien) ;
d’autre part, il signale, a plusieurs reprises, le probléme des mots clés de I'histoire
des dogmes qui ont changé de signification et prétent & malentendu, mais il n'a
pas de meilleures propositions a faire. (Prenons un exemple: employé en théo-
logie trinitaire, le terme de « personne » peut évoquer, aujourd’hui, une concep-
tion trithéiste. En désespoir de cause, I'auteur suggére, a la page 396, la traduc-
tion «réalité objective, subsistante ». Il aurait mieux valu chercher dans la
direction de la trinité relationnelle d’'un saint Augustin et saint Thomas, si
bien décrite dans la suite de I’exposé de l'auteur sur la théologie trinitaire.) —
2. 1l est trés bien que I'auteur ait a cceur d’exposer la théologie chrétienne dans
son évolution a travers 'histoire. Non seulement, parce que nos contemporains
sont en train d’oublier cette histoire, mais aussi parce que cette maniere de
procéder permet de montrer la dynamique de la pensée chrétienne qui part de la
révélation biblique pour arriver, souvent, face a des interprétations erronées, a
une intelligence plus fine, plus cohérente de la foi. Mais dans les chapitres
consacrés a l'histoire de la pensée chrétienne (surtout sur l'incarnation et la
trinité), I'auteur n’a pas vraiment atteint son but : au lieu de susciter I'intérét
du lecteur, il le fatigue par d’interminables citations de textes qui souvent ne
sont méme pas commentés. Dans ce domaine, moins aurait été davantage. —
3. Il est compréhensible que cet ouvrage qui est apologétique verse aussi dans la
polémique. L’adversaire est d’ailleurs souvent imaginaire. Mais dans un cas,
il est trés concret : le protestantisme, et Martin Luther & sa téte. Aujourd’hui,
on a de la peine & digérer une polémique vieux style qui fait du tort parce qu’elle
fausse la position de 'adversaire. Ne citons qu’'une phrase (a titre d’exemple ;



BIBLIOGRAPHIE 325

1l serait facile de multiplier les exemples) : « Tout le christianisme luthérien
est un christianisme typiquement gnostique, c’est-a-dire que ce n’est plus le
christianisme. C’est une autre religion » (p. 641). On ne reprochera pas a 'auteur
d’étre bon catholique (c’est surtout visible — personne ne s’en étonnera —
dans les chapitres sur Dieu et sur 'anthropologie chrétienne), mais on aimerait
qu’il ne se fasse pas la tache trop facile quand il s’agit d’écarter d’autres expres-
sions de la foi. Souvent, on a I'impression que, pour lui, tout est dit quand le
mot « orthodoxie » est lancé. — Malgré ces faiblesses, le livre de C. Tresmontant
contient d’excellentes pages. Ce qu’il dit, vers la fin, a propos du péché originel,
de la résurrection et surtout au sujet du probléeme du mal, mériterait une étude
approfondie. C'est la ou il exprime vraiment dans un langage nouveau et
actuel I’ancienne vérité de la foi. WILiY RORDORE.

I'raNZ ScHUPP : Auf dem Weg zu einer kritischen Theologie. Freiburg
i. B, Herder, 1974, 159 p-

Ce recueil d’études prend place dans le vaste débat noué aujourd’hui a
propos de la scientificité de la théologie. L’auteur, s.j., professeur de dogmatique
a I’Université d’Innsbruck, ancien éléve de K. Rahner, est trés informé de philo-
sophie analytique, d’analyse du langage et de logique. 11 aborde notamment ici,
a l'enseigne de quaestiones disputatae, les questions d’un penser critique a l'inté-
rieur de la théologie ; du réle de la théorie dans le savoir et I’énoncé théologiques
(entre la théologie, I'herméneutique et 1'« Ideologiekritik ») ; du concept de
révélation. L’ensemble se présente comme une contribution cherchant a élu-
cider le role, la fonction et la portée de la théologie eu égard a ses incidences
pratiques, sociales au sens large du terme. Le tout se lit avec intérét. Il s’agit
moins d’'une somme que d’une suite d’interventions précises, opérant dans un
champ en pleine mouvance. Pierre GISEL.

GREGORY BauMm, MAURICE BoucHARD, GUuy BOURGEAULT, MICHEL
DespLAND, JULIEN HARVEY, GILLES TREMBLAY, avec la collabo-
ration de RICHARD BERGERON et BERTRAND Ri1oux : Les muta-
tions de la foi chrétienne. Montréal, Fides, 1974, 147 p.

Ce volume présente le texte de conférences prononcées lors des « Journées
universitaires de la pensée chrétienne », a Montréal, du 25 au 27 octobre 1973.
Les textes sont, dans ’ensemble, fort médiocres. La plupart des contributions
témoignent méme d’'une superficialité effarante, d’une légéreté inadmissible
dans le rapport qu’on entretient (ou qu’on n’entretient plus...) avec le passé de la
tradition théologique, d'un optimisme quant au présent et d’'un manque de
critique a 1’égard des postulats implicites de la modernité a vous faire perdre

le gott de la théologie. PierrE GISEL.

JeaN Kawmp : Credo sans foi, for sans Credo. Paris, Aubier-Montaigne,
1974, 192 p. (Présence et pensée.)

Un livre typique des mutations qui affectent aujourd’hui I'Eglise catholique.
Qui contient d’excellentes choses : elles touchent au diagnostic porté sur une
certaine tradition théologique et une certaine mani¢re de concevoir la foi.
Qui renoue malheureusement avec une structure de pensée héritée de 1'Auf-
klirung et de la modernité classique dans les propositions qu’on croit devoir

(V]
3]



326 BIBLIOGRAPHIE

formuler en réponse a la crise. La critique (justifiée) d'une certaine « orthodoxie »
qui n’est théologique plus que de nom ouvre en effet la porte a ce que l'on a
déja vu en d’autres temps : dans le protestantisme de 1’époque libérale. A croire
que l'expérience des uns ne saurait servir aux autres. Kamp fait le procés
d’une foi qui se comprend comme complément de la raison, vivant d'une méme
structure (définie par le regne de 1'objectivité) mais appliquée a d’autres objets
(cachés ou invisibles), alors qu’elle est une autre maniére de voir la seule et
méme réalité : celle de I'homme et de I'histoire qu’il construit. 1l rappelle alors
que la deuxiéme personne de la Trinité n’est pas le Fils (unique) seulement,
mais l'ensemble du monde. Jusqu'ici, on peut suivre I’auteur. Mais & condition,
contre 'auteur, 1) de ne pas tirer comme conclusion du premier point que la foi
s’oppose principiellement au langage et qu’elle vit d’une unité conquise contre
toute distance et séparation (la foi, instance spécifique, dif le monde — et donc
ne pourra aller « sans credo » — et le dit a partir d'un monde déja dit — donc
en régime de séparation et d’altérité) et 2) de ne pas oublier que s’il est peut-étre
légitime d’écrire que le monde est seconde personne de la Trinité, il s’agit du
monde lu a partir de la christologie (donc monde de la Promesse, a venir ef
advenue). — Le livre, bien informé de la philosophie moderne (malgré certains
contre-sens : ainsi faudrait-il rappeler que Hegel, qu’aime a citer 'auteur, n’est
philosophe de la réconciliation dans 1’Unité que parce que cette unité est
positive et, a ce titre, totalité), se lit aisément et n’est nullement réservé aux

spécialistes. PIERRE GISEL.

Wandernde Horizonte auf dem Weg zu kivchlicher Einheit. Vorstellungen
von Einheit und Modelle der Einigung... herausgegeben von
Reinhard Groscurth. Frankfurt/Main, Lembeck, 1974, 190 p.

Quand, plutét qu'aux événements sensationnels qui vous rendent impa-
tients parce qu'on en voudrait un par jour, on est attentif aux pulsions pro-
fondes et donc plus lentes de la vie ecclésiale, on doit admettre que le remem-
brement de 1'’Eglise dans son unité est actuellement I'un des éléments les plus
prometteurs de cette vie. L’ouvrage recensé ici en est un témoin éloquent.
Il rassemble, grosso modo, les travaux présentés lors d’une consultation tenue
a Salamanque en septembre 1973. Convoquée par la Commission de Foi et
Constitution du COE, elle devait traiter des différentes maniéres d’aborder le
probleme de l'unité, et des modeéles proposés pour refaire 1'unité. L’ouvrage
s’ouvre par le rapport introductif, vraiment magistral, de L. Vischer, directeur
de Foi et Constitution, et se termine par le « Rapport de Salamanque » qui me
parait étre I'un des documents du COE dont l'importance et la fertilité vont
certainement aller croissant. Entre ces deux piéces maitresses on trouve des
contributions du P. René Beaupére, o.p. (a partir du décret conciliaire sur
I’cecuménisme et de la suite qui lui a été donnée dans 1I’Eglise romaine, il inter-
pelle le COE sur sa notion d’'unité), de José Miguez Bonino, de Buenos Aires
(i1 aborde la question de I'unité dans la perspective propre a 1I’Amérique latine
et insiste sur le fait que telle circonstance locale a aussi le droit d’inspirer et de
caractériser la recherche de l'unité), de G. F. Moede (il examine dans quelle
mesure les unions d'Eglises, celle de 1'Inde du Sud, par exemple, fournissent un
modele exemplaire pour la recherche cecuménique), de N. Ehrenstrém (qui
pose la méme question, mais en songeant aux alliances confessionnelles mon-
diales), d’E. Kédsemann (celui-ci rappelle fort opportunément que le temps des
hérésies n'est pas nécessairement surmonté A jamais) et de R. Frieling (qui



BIBLIOGRAPHIE 327

cherche a définir I'Eglise en tant que «communauté conciliaire »). Manque,
hélas, une contribution orthodoxe (celle de Ion Bria, « Living in the one tradi-
tion », The Ecumenical Review, Vol. XXVI, No 2, April 1974, p. 224-233, n’a-t-
elle pas paru valoir la traduction ?). Manque également 1’étude de deux thémes
pourtant évidents quand on songe a l'unifalis redintegratio : d’'une part le théme
d’'une primauté comme élément constitutif de la structure de I'unité de I’Eglise,
d’autre part celui d’'un refour comme chemin qui meéne a l'unité. Je sais que
I'on a de bonnes raisons de penser qu'en empruntant ce chemin d’un retour,
on aboutira & une malfagon de l'unité chrétienne. Mais — est-ce toujours le
cas ? Pourquoi, par exemple, I'unité de la chrétienté suédoise ne devrait-elle
pas se faire par le «retour » des minorités «libriste » et romaine a une Eglise
« luthérienne » rénovée ? — La tendance générale de l'ouvrage — et c’est
heureux — va dans le sens d'un accroissement de l'importance de 1'Eglise
locale, I'unité étant révée, envisagée, projetée voire négociée sous forme de
communion « conciliaire » d’Eglises locales. Il vaut a ce sujet la peine de citer
in extenso la définition proposée par le rapport de Salamanque (que je traduis de
l'original anglais, The Ecumenical Review, ibid., p. 292, plutot que de sa traduc-
tion allemande) : « Jésus-Christ a fondé une (seule) Eglise. Aujourd’hui, nous
vivons dans des Eglises diverses, divisées entre elles. Et pourtant notre vision
d’avenir est qu’a nouveau nous aurons a vivre comme fréres et sceurs dans une
Eglise réunie (undivided Church). Comment décrire ce but ? Nous offrons a la
réflexion des Eglises la description suivante : L'Eglise une doit étre envisagée
(envisioned) comme une communauté conciliaire d'Eglises locales qui elles-
mémes sont vraiment unies (a conciliar fellowship of local churches which are
themselves truly wunited). Dans cette communauté conciliaire, chaque Eglise
locale posséde, en communion avec les autres (Eglises locales) la plénitude de la
catholicité, témoigne de la méme foi apostolique et reconnait par conséquent
les autres (Eglises locales) comme appartenant a la méme Eglise du Christ,
guidée par le méme Esprit. Comme l'indiquait 1’Assemblée de la Nouvelle-
Delhi, (les Eglises locales) sont liées entre elles parce qu’elles ont regu le méme
baptéme et partagent la méme eucharistie ; parce qu’elles reconnaissent aussi,
réciproquement, les membres et les ministéres les unes des autres. Elles sont
une dans leur engagement commun a confesser 1'Evangile du Christ en le pro-
clamant et en se mettant au service du monde. A cette fin, chaque Eglise
(locale) cherche & maintenir et a accroitre ses relations avec ses Eglises-sceurs,
relations qui s’expriment par des assemblées conciliaires chaque fois que la
fidélité a leur vocation commune le requiert. » On n’a pas besoin de souligner
ce que cette description doit a la définition de I'unité adoptée par 1’ Assemblée
de la Nouvelle-Delhi en 1961 (cf. L. Vischer, Foi et Constitution, Neuchitel,
1968, p. 140s), mais on a le droit de se réjouir de la portée « canonique » que
prend peu a peu cette définition. Elle protége en effet le COE contre la tenta-

tion, réelle, d’étre un « machin » de plus. JEAN-JACQUES VON ALLMEN.

Um Amt und Herrenmahl. Dokumente zum evangelisch romisch-katho-
lischen Gesprich. Herausgegeben von Giinther Gassmann, Marc
Lienhard, Harding Meyer und Hans-Volker Herntrich. Frankfurt
am Main, Lembeck-Knecht, 1974, 174 p. (Okumenische Doku-
mentation I).

On sera heureux de disposer dans ce recueil d'une série de textes produits
ces derniéres années par des groupes interconfessionnels. Certains ont un carac-



328 BIBLIOGRAPHIE

tére marqué d’officialité, d’autres émanent de rencontres et d’instituts qui ont
pris 'initiative de les rédiger ; ils ont en commun la méme approche des ques-
tions doctrinales les plus briilantes entre les Eglises encore séparées. Citons dans
I'ordre : le « Rapport de Malte » (1972) sur les entretiens luthéro-catholiques
concernant 1’Evangile et 1’Eglise, deux Rapports (1967, 1970) d’entretiens
luthéro-catholiques aux USA traitant de I’Eucharistie et du ministére, la traduc-
tion des textes des Dombes (1972, 1973) sur I'Eucharistie et la réconciliation
des ministéres, une note de 1973 sur 1'hospitalité eucharistique élaborée par
I"Institut strasbourgeois pour la recherche cecuménique, un mémorandum
de la Communauté de travail des Instituts cecuméniques allemands (Bochum,
Heidelberg, Munich, Munster, Tubingue) intitulé Réforme et reconnaisance
des ministéres ecclésiastiques (1973). Deux sélections bibliographiques portent
I'une sur les entretiens entre protestants et catholiques, et I’autre sur la recherche
catholique récente en matiére de luthéranisme. Il est peut-étre dommage qu'on
n’ait pas incorporé a ce volume les études sur le ministére ordonné que Foi et
Constitution publiait a la méme époque ; le fait que ces textes ont été adoptés
par des théologiens de toutes les grandes confessions chrétiennes aide a compren-
dre pourquoi les entretiens trés « occidentaux» évoqués dans notre recueil
semblent encore incomplets. Liquiderons-nous le lourd contentieux «latin»
tant que nous resterons entre nous pour l'examiner ? . une BRIDEL.

La religione oggi. Conferenze della Facolta teologica salesiana 1973-
1974. Zirich, Pas-Verlag, 1974, 67 p. (Biblioteca di scienze
religiose, 10).

A celui qui voudrait connaitre la théologie « officieuse » des deux secrétariats
romains qui établissent le dialogue avec les religions non chrétiennes et les
non-croyants, je recommanderais volontiers ce volume. En effet, le premier
exposé sur « 'avenir de la religion » a pour auteur le Cardinal Koénig, archevéque
de Vienne et président du Secrétariat « pour les non-croyants». La deuxieme
étude a été rédigée par Mgr Piero Rossano, secrétaire du Secrétariat « pour les
religions non chrétiennes ». Le théme est le suivant : « Le probléme théologique
des religions ». Aprés un travail sur «les prolégomeénes a la philosophie de la
religion » de G. Cristaldi, nous pouvons lire I’exposé du secrétaire du Secrétariat
pour les non-croyants, le professeur V. Miano, sur « religion et morale ». Conten-
tons-nous seulement de résumer le jugement théologique porté sur les religions
non chrétiennes par Mgr. Rossano. A ses yeux, elles ont pour fondement la
réponse de I’homme a '« instictus Dei invitantis », ¢’est-a-dire a 1’action secréte
de la griace de Dieu qui veut le salut de tous les hommes (cf. 1 Tm 2,4). Mais
cette réponse est ambigué, car la vérité du rapport religieux est constamment
mélangée & 'erreur. Cette conception des religions non chrétiennes me parait
fidéle a I'enseignement du I1Ie Concile du Vatican. GEOREES BAVAUD.

REMI PARENT : L’ Esprit vous rendra libres en ces temps de Pentecile.
Montréal, Fides, 1974, 138 p. (Collection « Foi et Liberté »).

L’auteur est professeur d’ecclésiologie a I'Université de Montréal. Son
petit livre n’a pas la prétention de proposer une théologie « donnant appui
au cceur qui se cherche une intelligence », il vise plus modestement a faire
apparaitre le dynamisme libérateur qu’apporte 1’Esprit aux racines de la vie



BIBLIOGRAPHIE 329

de 'homme. Congu sous la forme de bréves méditations que doivent couper
des temps de silence et d’écoute, cet essai rappelle utilement a notre temps le
ministére le plus merveilleusement ordinaire du Saint-Esprit, qui est de nous
renvoyer inlassablement au Christ incarné en nous assurant de sa fidélité.
On appréciera aussi la fermeté des lignes éthiques qui se dégagent dans la
derniere partie. Cela dit, le style adopté par l'auteur a des redondances et des
tics de vocabulaire postconciliaire qui ne remplacent pas toujours avantageu-
sement 1'onctuosité sulpicienne de jadis ; il n’est pas non plus certain que ’abon-
dance des citations bibliques qui jalonnent cet ouvrage garantisse plus que
formellement sa référence a I'Evangile. La comparaison entre le catholicisme
canadien et celui que nous rencontrons ordinairement est instructive.

CLAUDE BRIDEL.

Wiederentdeckung des Heiligen Geistes. Mit Beitragen von Harding
Meyer, Walter J. Hollenweger, Kilian McDonnell, Vilmos Vatja,
Anna Marie Aagard. I'rankfurt am Main, Lembeck-Knecht, 1974,
119 p. (Okumenische Perspektiven, 6).

Ce nouveau cahier de I'Institut pour la recherche cecuménique de Strasbourg
situe d’emblée la condition étrange, et peut-étre privilégiée, de la pneumatologie
aujourd’hui. Voici des années, souligne Harding Meyer, que nos meilleurs
théologiens constatent rituellement la nécessité d’édifier a frais nouveaux une
doctrine du Saint-Esprit ; mais leurs appels n'obtiennent guére de réponse, a
moins qu'il faille considérer comme telle le mouvement qui s'est récemment
emparé de multiples chrétiens pour en faire autant de témoins de la brilante
actualité de Dieu. L’expérience du Saint-Esprit sous ces formes si peu « théo-
logiques » serait-elle le premier chapitre de la pneumatologie tant attendue ?
L’équipe interconfessionnelle qui examine cette question le fait avec sérieux,
clarté et modestie. Le bénédictin américain Kilian McDonnell trace le portrait
du mouvement charismatique dans 1'Eglise catholique aux Etats-Unis et
développe une appréciation proche de celle que le cardinal Suenens vient de
proposer aux lecteurs francophones. De son coté, Walter J. Hollenweger, dont
on sait depuis sa thése monumentale (1969) l'intime connaissance du pente-
cotisme, entreprend de préciser la question posée aux Eglises établies par le
jaillissement tumultueux d’une vie de foi étrangére en apparence a la rationali-
sation de 1'Evangile qui les menace ; il apporte des informations relativement
inédites sur les conséquences éthiques du retour de I'Esprit dans certaines
communautés du tiers monde. Il appartient a Vilmos Vajta et a la théologienne
danoise Anna Marie Aagard d’esquisser quelques réflexions systématiques ; le
Premier examine le role du Saint-Esprit dans les structures de 1'Eglise, tandis
que la seconde s’attache de maniére plus originale et plus risquée aussi a dis-
Cerner la mission de I’Esprit dans le monde, ce qui exige une démarche propre-
ment théologique et non plus seulement ecclésiologique comme nous en avons
Ihabitude. On voit sur quels chemins nous entraine cette recherche, qui con-
firme la valeur de cette série d’excellente vulgarisation.

CLauDpE BRIDEL.



HisToirRE
DE LA
PrirLosorHIE

330 BIBLIOGRAPHIE

Poesia latina in frammenti. Maiscellanea filologica. Genova, Facolta
di Lettere, 1974, 384 p. (Pubblicazioni dell’Istituto di Filologia
Classica ¢ Medioevale, 39.)

Du 22 au 24 février 1973, un groupe de latinistes italiens s’est réuni a Génes
pour féter les soixante ans du professeur Francesco della Corte. Les participants
ont présenté des communications centrées autour d’'un théme général: les
ceuvres poétiques latines conservées seulement par fragments. Le présent
volume constitue la publication de ces communications — au nombre de dix-
sept ; il comprend en outre les travaux de treize latinistes qui n’ont pas pu
participer directement a la réunion. La majorité des études se concentrent
sur les poétes archaiques, Ennius, Naevius, Caecilius, Pacuvius, Accius, Luci-
lius, mais des textes plus récents sont aussi abordés : les fragments poétiques
de Cicéron, une piéce attribuée & Pétrone, méme un recueil poétique perdu de
Bede. Comme il s’agit uniquement d’ceuvres mal connues, qui ont plutdt suggéré
des hypothéses que donné des certitudes aux philologues, le recueil ne comprend
que des études érudites de détail; il sera surtout utile aux spécialistes qui
s’occupent plus particulierement de poésie latine archaique.

IF'raNgo1s PASCHOUD.

ARISTOTELE : Trattato sul cosmo per Alessandro. Traduzione con
testo greco a fronte, introduzione, commento e indici a cura di
Giovanni Reale. Napoli, Luigi Loffredo Editore, 1974, 358 p.
(Filosofi antichi, 5.)

Le Tvaité du monde, dédié a Alexandre, est publié d’ordinaire avec le De
caelo d’Aristote, mais considéré comme apocryphe. On se plait a relever, en
particulier avec W. Cappelle, les traits stoiciens qui le caractérisent. Giovanni
Reale, déja connu pour ses theéses « conservatistes » relatives a la Métaphysique,
prend le contre-pied de cette tradition et revient a l’avis des écrivains anciens
qui attribuaient le T'raité du monde au Stagirite. Il ne s’agit pas la pour lui d’une
simple hypothése ; il considére la question comme tranchée : l’attribution a
Aristote est, a ses yeux, démontrable. Bien entendu, le contenu du Traité du
monde ne coincide pas avec la doctrine de 1’ Aristote que nous connaissons d’ordi-
naire, mais G. Reale pense au jeune Aristote et aux ceuvres dites exotériques
du Stagirite. A son avis, le Traité du monde « est né vraisemblablement a 1’époque
ol le Stagirite était a la cour de Macédoine précepteur d’Alexandre et il constitue
précisément le manuel de philosophie qu’il avait rédigé pour le jeune prince »
(p. XI). On voit 'importance de la thése de G. Reale et son intérét : le Traité
constituerait « la somme des ceuvres exotériques et des acquisitions des premiéres
années d’enseignement du Stagirite en dehors d’Athénes et serait la voie d’acces
la plus rapide et la plus sfire & la lecture des ouvrages ésotériques » (p. XV).
Cette derniére affirmation touche au paradoxe et il faut toute la lente et patiente
démonstration de Reale pour qu’on ne I’écarte pas d’'un revers de main. Cette
démonstration est conduite de la maniére suivante : 'auteur examine d’abord
les theéses des critiques hostiles a l'authenticité, puis il analyse le contenu du
Traité et montre son accord avec les doctrines ésotériques ou scientifiques
d’Aristote ; aprés le texte du Traité (avec la traduction italienne en regard),
il rédige d’abondantes notes qui constituent un vrai commentaire ; enfin, une
bibliographie raisonnée des éditions et des travaux relatifs au Traité et un index



BIBLIOGRAPHIE 331
grec étendu achevent l'ouvrage. Les spécialistes de la philosophie grecque
suivront avec un vif intérét I'argumentation de G. Reale. Seront-ils convaincus ?
Ils seront certainement ébranlés. Restera en tout cas la question de savoir si
cette production éventuelle du jeune Aristote est vraiment la meilleure intro-

duction a l'étude de 1’Aristote de la maturité. T —

JACQUELINE HAMESSE : Les Auctoritates Avristotelis. Un  florilége
médiéval. Etude historique et édition critique. Louvain, Publications
universitaires, Paris, Béatrice-Nauwelaerts, 1974, 352 p. (Philo-
sophes médiévaux. XVII.)

Chacun sait le r6le que les florileges ont joué dans l'antiquité et au moyen
age, mais bien peu de personnes ont eu entre les mains un texte de ce genre.
C’est maintenant chose facile grace a une érudite belge. Le texte qu’elle publie,
choisi parmi une cinquantaine d’autres, est le florilége le plus répandu et celui
dont on peut dire que «1’influence a été considérable des le XIIIe siécle, tant
sur les grands esprits que sur la masse obscure de tous ceux qui fréquentaient
les universités médiévales ». On est surpris de constater que ce florilége comprend
non seulement des textes d’'Aristote ou attribués & Aristote (comme le Liber
de causis), mais encore des textes de Sénéque, Porphyre, Gilbert de la Porrée,
etc. On est étonné aussi de la briéveté des citations : il ne s’agit parfois que de
quelques mots. Ces formules devaient étre inutilisables en dehors du contexte
oral de l'’enseignement. L’éditeur a pris la grande peine d’identifier presque
toutes ces 3000 citations. Les loci non inventi constituent autant de défis jetés
au lecteur médiéviste qui sans doute trouvera quelques fois la clé du mysteére.
Ainsi la phrase 2 de la page 299 : Deus est sphaera cujus centrum est ubique et
civcumferentia nusquam est, a un mot prés, la deuxiéme proposition du Liber
XXIV philosophorum (Cl. Biumker, Studien und Charakteristiken zur Geschichite
der Philosophie, « Beitr. z. Gesch. d. Philos. des Mitt. », Band XXV, Heft 1/2,
Miinster i. W., 1927, p. 208). L’'éditeur s’est livré encore a 1’étude approfondie
des sources manuscrites et de la tradition imprimée du florilége qu’elle avait
choisi. Elle a classé les incunables par familles, comme on le fait pour les manus-
crits. L’importance de cette publication pour 'histoire des idées et I'étude des
auteurs médiévaux ne saurait étre sous-estimée. Ajoutons que cet ouvrage
n’est pleinement utilisable qu’avec la concordance et 'index que J. Hamesse
publie d’autre part a Louvain. 7, RERR . V——

VIRGINIA GUAzzONI FOA : La liberta nel mondo greco. 1-11. Genova,
Istituto di Filologia Classica e Medioevale, 1972 et 1974, 139 et
146 p. (Pubblicazioni dell'Istituto di Filologia Classica dell” Uni-
versita di Genova, 34, 40.)

Sur un sujet qui n’est pas neuf, bien des choses restent a dire. Et, par
exemple, pourquoi la liberté individuelle en politique comme théme de réflexion



332 BIBLIOGRAPHIE

est 4 peu prés ignoré de la littérature du peuple qui I’a pourtant le mieux vécue,
le peuple grec. Mais cette question, avec beaucoup d’autres, n’a pas retenu
I'attention de Mme Foa, qui s’est surtout employée a cataloguer dans les brefs

chapitres de ses deux petits volumes ce que les auteurs grecs d’Homeére a
Démosthéne ont dit de la liberté. Classé par genres littéraires, formule dans ce

cas incommode, ce catalogue passe successivement en revue, dans un ordre
inattendu, les philosophes antérieurs a la sophistique, les sophistes, les poctes
d’'Homeére a Euripide (sans la comédie), les historiens jusqu’a Hérodote, Socrate
et ses émules, Platon, Aristote, la comédie ancienne (en réalité Aristophane
seul : 9 pages!), Thucydide et Xénophon, enfin les orateurs et en particulier
Isocrate et Démosthéne. Un aussi vaste champ imposait évidemment des
choix, donc des éliminations. Aussi ne se formalise-t-on pas de ce que l'auteur
a laissé de coté nombre de témoignages, notamment ceux des poétes comiques
contemporains d’Aristophane. Mais qu’elle n’ait soufflé mot des systémes consti-
tutionnels et des législations, a part quelques lignes sur Solon, est une amputa-
tion regrettable, et il ¥ en a d’autres. On en pressent d’ailleurs la raison : il
s’agissait pour elle, ainsi que I’expose l'introduction, de montrer d'une part
que l'attachement a la vérité implique la possession de la liberté, d’autre
part que la liberté est la condition du progrés. Que ces thémes ne concernent
pas seulement la liberté intérieure, celle du philosophe, mais aussi la liberté
du citoyen et ressortissent par conséquent au premier chef au domaine des lois
ne parait pas l'avoir frappée. — Ces thémes, au surplus, sont modernes et rele-
vent d'une éthique propre & Mme Foa. Ils n’ont rien de grec. Preuve en soit le
fait qu'aucune des nombreuses citations enregistrées n’atteste les associations
de termes et d’idées qui les constitueraient, sauf les rares passages ou Platon
décrit '’Ame connaissant la vérité une fois qu’elle s’est libérée du corps. Pour
les fonder sur la pensée grecque, il faut opérer des raisonnements et supposer
des implications tout arbitraires. Il advient ainsi qu’ils ne guident nullement
le lecteur dans la masse des passages cités, mais bien plutét le désorientent ou
méme 1’égarent. 1l en va de méme d’un théme connexe auquel l'auteur accorde
une certaine importance, celui de la prétendue liberté des dieux, déduite par
elle du fait qu’ils échappent a la maladie, a I'infirmité et a la mort : cette relation
n’'a pas été ressentie dans l’antiquité grecque et d’ailleurs est contredite par
l'affirmation que les dieux sont soumis a Zeus (Homeére) et que Zeus lui-méme
obéit & un destin (Homeére, Eschyle dans Prométhée). Aussi les vraies lignes de
force de la réflexion grecque sur le sujet de la liberté apparaissent-elles a peine :
statut de I’homme libre opposé a celui de l'esclave, du mercenaire et du salarié
(il fallait citer, d’Archiloque, la fable du loup et du chien, qui a inspiré La
Fontaine, et non pas le propos sur le tyran Gygés, variation politique du motif
ne sutor supra crepidam), glorification des vertus liées a la naissance libre (incar-
nation de la servilité, le satyre en offre, dans tout le drame satyrique, la contre-
image), opposition entre liberté et nécessité (nécessité du destin dans la tragédie,
du déterminisme physique dans l'univers des philosophes), liberté intérieure
du sage (la-dessus un chapitre suffisant, mais limité au socratisme) contrastant
avec la servitude du tyran (il fallait évoquer I’Hiéron de Xénophon, tout entier
consacré a ce motif), liberté de I'ame a 1'égard du corps, etc. Certes, il arrive
que le livre touche 'un de ces sujets, mais ni son intention, ni le plan de ses
chapitres ne les mettent en évidence comme ils devraient 1'étre si 'on veut
traiter, ainsi que l’annonce le titre, de « la liberté dans le monde grec ». Et c’est

pour cela qu'il dégoit. FRANGOIS LASSERRE.



BIBLIOGRAPHIE 333

ANDREW SMITH : Porphyr’s Place in the Neoplatonic Tradition. A
Study 1n Post-Plotinian Neoplatonism. The Hague, Nijhoff, 1974,

174 P

I1 s’agit d'une version, légérement amendée, d’'une dissertation présentée
a I'Université de Hull en 1972. L’auteur connait les travaux récents, largement
hypothétiques, destinés a reconstituer la pensée de Porphyre a partir d’autres
auteurs qui en conserveraient des traces. Ainsi Dorrie a interrogé Némésius,
et Hadot, Victorinus. Mais il s’en tient au Porphyre traditionnel pour étudier
le théme principal dont il est question dans le corpus, celui de 1’ascension et
du salut de I'ame. L’enquéte est menée avec soin et méthode. Une premiére
partie est consacrée aux rapports de I'ame et du corps, de ’ame et de I'Intelli-
gence, au sort de I'ame apres la mort et a l’eschatologie de Porphyre et de
Plotin. La seconde partie traite de la théurgie chez Jamblique et chez Proclus
et de l'attitude théorique des néoplatoniciens devant la théurgie. La premiére
partie éclaire non seulement la doctrine de Porphyre, mais par contraste celle
de Plotin. L’auteur s’efforce de montrer la différence d’esprit derriére la diffé-
rence des théses: contrairement a Porphyre, Plotin ne montre pas beaucoup
d’intérét pour I’homme ordinaire, ses problémes et son sort ; il est dominé par
la découverte du soi transcendant et par la possibilité d’échapper au monde ou
nous sommes et de s’unir avec ce soi dés maintenant. L’'optimisme de Proclus
est moins grand ; le point de vue et la problématique du disciple de Plotin
différent donc partiellement de ceux deson maitre. Ces théses ne sont peut-étre pas
tres originales, mais elles valent par la qualité de leur élaboration. Il en va de
méme de l'étude de la théurgie dans la seconde partie. L'image de Porphyre
qui en ressort est celle que nous connaissons : « Porphyre est d’abord et princi-
palement un philosophe. Jamblique, au moins dans le de Mpysteriis, prend
I'attitude d’un théologien » (p. 149). L’incorporation de la religion au néoplato-
nisme n’est pas l'ccuvre de Porphyre, mais de Jamblique. Porphyre est resté

plotinien, FERNAND BRUNNER.

IFERNAND VAN STEENBERGHEN : Introduction d ['étude de la philosophie
médiévale. Louvain, Publications Universitaires, et Paris, Béatrice-
Nauwelaerts, 1974, 611 p.

Ce volume, recueil de travaux de I’éminent médiéviste, publiés a 1'occasion
de son soixante-dixiéme anniversaire, réunit deux séries, d’importance presque
égale, de conférences, de communications et d’articles parus dans différentes
revues. Par touches successives, la premiére brosse un large tableau de la
recherche moderne et contemporaine en matiére de scolastique et de philosophie
médiévale, tableau qui frappe par sa diversité et donne les éléments a la fois
d’'une pratique et d'une éthique de la recherche en philosophie du moyen age
aujourd’hui. L’ouvrage est dans le plein sens du terme une introduction
a I'étude des textes et des penseurs scolastiques, avec ses exigences de fidélité
et d’intelligence. — Rassemblant monographies et synthéses historiques, la
seconde partie s’attache a rendre compte en les clarifiant des thémes capitaux
de la scolastique du XIIIe si¢cle, ce moment-clé du christianisme affrontant
la vague de fond de I'aristotélisme. Dans ces chapitres, I’auteur donne également
un état des recherches, et un poids important est accordé a la critique de
I’historiographie philosophique (notamment des positions d'E. Gilson). — Chez



334 BIBLIOGRAPHIE

I'auteur, une double visée est constamment présente : donner, en tant qu’histo-
rien, une juste vision du mouvement doctrinal au moyen age et travailler, en
tant que philosophe chrétien, a un renouveau d’un thomisme épuré, en affirmant
avec force la nécessité de l'autonomie de la philosophie, autonomie qui est
la condition premieére d’un débat interdoctrinal. Ce double aspect peut étre
parfois déconcertant, il n’enléve rien au mérite exceptionnel de cet ouvrage,
qui est une véritable mine de données bibliographiques et pratiques.

DANIEL SCHULTHESS.

BERNARDO BAZAN : Siger de Brabant. Ecrits de logique, de morale et
de physique. Edition critique. Louvain, Publications universi-
taires, Paris, Béatrice Nauwelaerts, 1974, 196 p. (Philosophes
médiévaux, tome XIV).

Cette publication compléte I'édition des ceuvres de Siger de Brabant dans
la collection « Philosophes médiévaux », qui offre donc maintenant les Opera
omnia du Maitre. Deux écrits seulement restaient encore inédits, 4 savoir:
Sophisma : Omnis homo de necessitate est animal et Compendium de gemeratione.
On les trouve ici avec sept autres textes déja publiés par divers savants, mais
en dehors de la collection « Philosophes médiévaux ». B. Bazan en donne une
nouvelle édition critique, sauf pour les Quaestiones in physicam dont il reproduit
I'édition récente de A. Zimmermann avec l'introduction abrégée du méme savant,
traduite en francais. L’ouvrage comprend donc deux introductions — la
premiére seule traitant des problémes critiques soulevés par les textes publiés
ici — une table des sources explicites ou implicites, une table des noms de per-
sonnes et une bibliographie. La clarté et la rigueur de ces introductions et de
ces éditions sont parfaites. Signalons l'intérét particulier des considérations
relatives aux caractéristiques littéraires (p. 19-20). Peut-étre manque-t-il une
analyse philosophique des problémes soulevés, mais il est toujours permis de
limiter son sujet. Ces problémes sont souvent curieux. Parmi les questions de
logique : «Si cette proposition est vraie: 'homme est un animal, supposé
qu'il n’existe aucun homme » ; parmi les impossibilia : « Que tout ce qui nous
apparait est simulacres et comme songes, de sorte que nous ne sommes certains
de I'existence de rien » ; parmi les questions morales : ¢« Si quelqu’un peut aimer
autrui plus que lui-méme » ; parmi les questions de physique: « Si on place
une chandelle allumée dans un urinal appliqué & l’eau, pour quelle raison
I’eau monte-t-elle dans 'urinal ? » On le voit, il s’agit d’histoire des sciences
autant que d’histoire de la philosophie, et certains des problémes soulevés par
Siger, méme en science de la nature, sont toujours les ndtres: je pense aux
questions relatives au hasard, a la nécessité et a la finalité.

FErRNAND BRUNNER.

G. FRIEDMANN : Letbniz et Spinoza. Paris, Gallimard, 1974, 437 P-
(Idées, 309.)

Cette étude pourrait s’appeler « Leibniz contre Spinoza » & cause du parti
pris de 'auteur pour Leibniz. Mesurant la qualité du systéme leibnizien a 1’aune
de son influence et de sa polyvalence, Friedmann localise et cerne Spinoza,



3IBLIOGRAPHIE 335

I'ascete, dans sa cellule hollandaise. L’euphorie de I’Harmonie universelle et ses
éclaboussures sur tous les domaines du savoir aboutissent, par exemple, 4 une
politique ou a une éthique naturelles, celles du juste milieu, qui effraient moins
que le dessein spinoziste, transcripteur fidele de I'éternité. Cet ouvrage, dont
c’est la une réédition, est alerte et fort bien documenté, ce qui en rend la lecture

aisée. ANNE GILLIERON.

Davip HUME : Les essais esthétiques. Deuxiéme partie : Art et psy-
chologie. Traduction, introduction et commentaires par Renée
Bouveresse. Paris, Vrin, 1974, 155 p.

Nous avons signalé ici méme (1975, 1I) la premiére partie de ces Essais
consacrés a l'art et a la société. La seconde partie traite principalement du gofit,
de la passion et de la tragédie. Aux excés facheux de la passion et du raffinement,
Hume oppose la délicatesse du jugement. Il défend un subjectivisme relatif
en affirmant que la beauté n’est pas dans les choses mais dans I’esprit de ceux
qui la contemplent, et qu'il y a cependant, au-dela de la variété et des caprices
individuels, certaines constantes d'approbation et de blime qui font que «le
méme Homere qui plaisait & Athénes et & Rome il y a deux mille ans est encore
admiré a Paris et a Londres». «Les principes généraux du gotit sont donc
uniformes dans la nature humaine. » La tragédie, toujours agréable en tant
qu’imitation, engage la passion douloureuse dans une «nouvelle direction »
et transmue la peine en plaisir. Quant aux rapports de l'art et de la morale,
Hume les définit en une formule remarquable et qui va loin: la laideur n’étant
pas autre chose, selon lui, que «ce qui rend indistinctes les frontiéres du bien
et du mal». — Ces extraits sont précédés d'une excellente introduction qui
présente en une soixantaine de pages un tableau vivant et nuancé de la vie
intellectuelle en cet « 4ge d'or de l'esthétique » qu’est le XVIIIe siecle.

RENE SCHAERER.

GusTtavE THIBON : Nietzsche ou le déclin de l'esprit. Paris, Fayard,
1975, 203 p.

Ce texte date, pour l'essentiel, de 1948 (la troisieme partie, intitulée
« Nietzsche et Saint Jean de la Croix » avait déja paru en 1934). On y trouve
une lecture attentive aux conditionnements psychologiques (pathologiques ?)
de l’ceuvre de Nietzsche et soucieuse de défendre avant tout I'orthodoxie
catholique. Le livre témoigne malheureusement d'une incompréhension pro-
fonde du propos nietzschéen, de sa critique de la métaphysique, de la position
du probléme de la vérité qu’elle suppose, de la question de Dieu, etc. On y
défend sans autre le théisme et I’éternité de la Raison. En outre, le texte date,
ce qui est d’autant plus regrettable que Nietzsche est devenu, depuis 1948,
une des références majeures de la discussion philosophique (et culturelle et
sociale) actuelle, balisant un certain nombre de débats dans lesquels on ne peut
pas ne pas entrer, fit-ce pour contester les options qu'on a I'habitude de prendre

aujourd’hui. PI1ERRE GISEL.



336 BIBLIOGRAPHIE

B. Korp : Beitrdge zur Kulturphilosophie der deutschen Klassik. Eine
Untersuchung im Zusammenhang wmit dem Bedeutungswandel des
Wortes Kultur. Meisenheim am Glan, Hain, 1974, 119 Dp.
(Monographien zur philosophischen Forschung, Bd. 128.)

I1 n’est pas simple de rendre compte, en frangais, de I'historique d’'un terme
qui, & un moment donné de son évolution dans le domaine germanique, allait
a peu pres de pair avec son acception frangaise (grice a la dichotomie Kultur-
Zivilisation), pour ensuite, a travers de nombreux avatars, accéder a son concept
global actuel. C’est I'histoire de ce mot qui est l'objet du travail de Bernhard
Kopp, qui se propose de démontrer que son contenu moderne n’est pas déja
fixé chez Herder, comme l'ont admis d’autres auteurs, mais que, pendant la
premiére moitié du XIXe siécle, il oscille encore entre deux podles, 1'un subjectif :
la sphére intime des arts et de la conception du monde (Kultur = domaine de
la liberté) ; l'autre, la sphére extérieure des valeurs pratiques, objective, que
d’aucuns nommaient Zivilisation. Longtemps, avant que sa signification ft
englobante, le mot n’a eu que son sens formel, comme en frangais (équivalent
a Bildung) ; puis, a travers Kant et Fichte, Schiller et Goethe, Schleiermacher et
Humboldt, en passant par Pestalozzi et F. A. Wolf, il acquiert sa valeur synthé-
tique (que déja Pufendorf y voyait — alors que Hegel ne 'utilise pas du tout)
d’ensemble de l'ceuvre d’un peuple, comprenant méme l'infrastructure socio-
économique, et finalement ’acquis de I’humanité tout entiére (incluant « civi-
lisation » avec la technique, la politique, etc. — « Kultur» recouvre donc
de nos jours les notions de culture et de civilisation, si on ’emploie isolément ;
chose curieuse, son aire d’application se restreint a nouveau lorsqu’il figure
dans un terme composite parfois méme jusqu’a son sens étymologique : Baum-
kultur, Wohnkultur. Selon les subtils distinguo de notre savant, « Zivilisation »
exclut la créativité, alors que « Kultur » la met au centre, car seul le dépasse-
ment de l'utilitaire, du pragmatique, du vouloir-vivre comme fin en soi permet
d’atteindre a ce qui est le plus noblement humain, de surmonter le contingent

au moyen de 1’(Suvre créée. MARC REINHARDT



	Bibliographie

