
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 4

Artikel: Benedetto Croce, philosophie?

Autor: Merlotti, Eric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381083

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE?

« Hors d'Allemagne, Hegel a eu de nombreux disciples, par
exemple, en Italie, Croce philosophe du fascisme. » I Cette
note, aussi brève qu'inexacte en ce qui le concerne, reflète assez bien
la présomptueuse ignorance des miheux philosophiques français à

l'égard de l'un des grands maîtres de la pensée italienne du XXe siècle.

Il est vrai que justice partielle lui est rendue aujourd'hui, par le biais
de la découverte — tardive et un peu sujette à caution—-d'Antonio
Gramsci. Et c'est pour ne voir en ce dernier que l'anti-Croce, qu'il fut
aussi d'ailleurs ; mais cela ne permettra pas de camper Croce dans
sa vraie stature. Ainsi, l'auteur de l'Esthétique et l'initiateur de

l'historicisme aura deux fois manqué son rendez-vous avec la France.
On le regrettera, mais il faut en prendre son parti, et voir les choses
de plus haut. Il y a eu un précédent, de surplus Quand parurent les

éditions successives de La Science Nuova, dans les années 1730-45 2,

à Naples, ce fut, pour Giambattista Vico, le désert. Une sorte de

réhabilitation survint, un siècle plus tard, grâce surtout à Michelet.
Et les salons français de s'ouvrir au nom — et pas à l'œuvre certes —
de Vico, répété par tant de contemporains de Balzac et d'Auguste
Comte. Pourtant, lire Vico et en faire une des nourritures substantielles

de la philosophie de l'histoire, du droit, du mythe et du langage
eût été profitable à la pensée du siècle dernier comme à celle de notre
époque. Le destin en a voulu autrement..

Dans tout jugement aussi sommaire et erroné soit-il, il y a des
éléments de vérité. Nous allons donc partir de l'étiquette citée ci-
dessus pour en préciser deux aspects qui sont conformes à la réalité :

l'admiration pour Hegel (mais à quelle condition et la signification
philosophique de l'ensemble de l'œuvre crocienne. Sur cette lancée,

1 Cf. Précis d'histoire de la philosophie par J. Mantoy, Editions de l'Ecole,
Paris, 1971, p. 80.

2 1730 : Première Science Nouvelle. Précédée de diverses ébauches.
1744 : Troisième Science NouveUe. Ed. posthume.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 283

nous signalerons qu'on peut trouver d'autres sources d'étonnement
chez Croce, quand on s'arrête à ce que l'on pourrait appeler ses
paradoxes. D'aucuns parleraient d'apories. Nous présenterons alors
l'affirmation majeure de cette pensée : l'immanence de l'Esprit absolu
d'où découle l'identification de toute réalité, et donc de la philosophie,
à YHistoire.

1. Disciple de Hegel

La découverte de Hegel est intervenue, chez Croce, après que
celui-ci eut déjà parcouru plusieurs étapes de sa formation. Il s'était
mis dans les traces de Francesco de Sanctis, auteur d'une Histoire
de la littérature italienne ; il avait posé la question de l'art et de
l'histoire ; il s'était moqué des emphases positivistes et avait refusé
l'aveugle engouement pour l'empirisme totalitaire ; enfin, il s'était
battu avec Le Capital. En s'essayant aux disputes sur l'économie
(avec V. Pareto) et sur la politique (avec Labriola), Croce avait axé
sa réflexion sur la signification de l'histoire. Peu enclin à accepter
l'interprétation matérialiste de l'histoire, mais vivement intéressé par
l'évidence de l'explication dialectique, il était alors prêt à remonter
de Marx à Hegel. Plusieurs facteurs externes pouvaient l'y inciter.
Citons-en un : l'enthousiasme hégélien de Bertrand Spaventa, frère
de Silvio chez qui il fut accueilli, à Rome, après la tragédie familiale
de Casamicciola. Et puis Hegel était dans l'air, en Italie 2 : Rosmini
l'avait discuté, Vera l'avait traduit et adopté Croce le lut et le
critiqua. Une sincère, une grande critique : celle qui consiste à intégrer
ce qui est vivant et fécondant et à refuser ce qui est mort ou stérile.
Certes, l'essai sur Hegel fut publié en igoo. Quatre ans après la
première édition de l'Esthétique. Mais avant la Logique et la Philosophie
de la Pratique. Egalement, avant l'essai sur Vico. Cette chronologie a
une signification importante pour une juste interprétation de
l'hégélianisme de Croce. Je ne m'y arrêterai pas ici, ne désirant que rappeler
clairement ce que Croce retient de Hegel, et ce qu'il refuse.

Il accepte la doctrine des concepts opposés qui s'annulent dans
la synthèse qu'ils engendrent par le fait même de leur opposition.
L'unité du concept universel-concret est ainsi expliquée et comprise
adéquatement. C'est une victoire sur les dualismes dont on croyait
les termes irréductibles l'un à l'autre et sur la diversité du concret qui

1 La philosophie positiviste : « cette confusion des sciences naturelles avec
la philosophie, ce ramassis de concepts matérialistes et idéalistes, mécanistes et
théologiques, avec couronnement sceptique et agnostique», in Estetica, chap.
XVII, p. 433-

2 Ci. l'excellent ouvrage de F. L. Mueller : La pensée contemporaine en
Italie et l'influence de Hegel, Kundig, Genève, 1941.



284 ERIC MERLOTTI

empêchait la cohérence et la permanence de la logique philosophique.
Voilà pour la dialectique, pour la notion de négativité, pour le
mouvement de la réalité et pour la pensée de la réalité : l'équation du réel
et du rationnel est évidente : « Sans doute l'irréel a-t-il sa réalité,
mais c'est la réalité de l'irréel ; la réalité du non-être dans la triade
dialectique, du rien qui n'est pas le réel, mais le stimulus du réel,
le ressort du développement. » I Les conséquences de cette conception
dialectique du réel et logique du réel dialectique sont aussi reçues par
Croce comme la solution des problèmes qui ont agité les philosophes
antérieurs : les contradictions des philosophies passées, les conflits de

l'Histoire, les luttes éthiques sont résolus, car compris. La médiation
remplace la séparation, la transcendance s'abolit dans l'immanence,
l'éternité se change en Histoire. Mais le dernier mot n'est pas dit et
le système n'est pas l'ultime conclusion triomphante de l'Esprit.
Laissons les affirmations historiques erronées de Hegel ou quelques-
unes de ses notions scientifiques les plus contestables. Il y a plus
grave : l'universel-concret, l'Idée c'est la synthèse des concepts opposés.

Mais c'est aussi la synthèse des concepts distincts. Les formes
particulières de l'activité spirituelle ne se confondent pas entre elles,
même si elles constituent une Unité réelle. Indépendamment de la
dialectique des couples d'opposés, se déroule la circularité des activités
distinctes de l'Esprit. Les opposés sont bien réels à l'intérieur de

chacune des activités de l'Esprit, lesquelles sont bien réelles dans
l'articulation de leur co-existence qui constitue l'Unité de l'Esprit.
Ce que Hegel avait conçu comme unique et éternelle forme dialectique
de l'Esprit débouche chez Croce sur une conception nouvelle et
originale de la vie de l'Esprit : celle des degrés. Les degrés (ou moments)
théoriques individuel (intuition-expression) et universel (logique-
concept), et les degrés pratiques individuel (vitalité-économique)
et universel (éthique) se succèdent l'un à l'autre comme l'explicite
suit l'implicite, inéluctablement. Pour n'avoir pas vu cela, Hegel a

commis des erreurs qui ne peuvent plus être corrigées. Chez Croce,
le Système devient suite de systématisations, l'Art devient forme
éternelle et pas stade provisoire du savoir absolu ; l'Art devient
forme autonome et pas dépendante de l'évolution spirituelle. D'autre
part, le progrès de l'Histoire assume une signification différente : la
philosophie de l'histoire : « contemplation pensante de l'histoire » n'a
plus de sens, pas plus que la distinction entre faits historiques et faits
non historiques, ou entre faits essentiels et faits non essentiels. Hegel
n'a pas dépassé le dualisme comme on aurait pu le croire

Alors Croce est-il disciple de Hegel Appartient-il donc à l'aile gauche

ou à l'aile droite de l'Ecole hégélienne Il est vain de poser cette

1 Croce : Saggio sullo Hegel, Laterza, Bari, 1967, p. 40.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 285

question et absurde d'y répondre par l'un ou l'autre des termes de
l'alternative. « Hegel, en somme, a lui aussi découvert un moment de
la vérité ; et ce moment, il faut s'employer à le faire connaître et
à en montrer la valeur : voilà tout. » I Avec cette étude que Croce a
consacrée à Hegel, l'intense réflexion commencée avec l'Estetica se

poursuit et s'exprimera dans les grandes œuvres ultérieures que nous
avons citées. Deux décennies de « travail » philosophique et l'élaboration

d'une forte théorie de l'Histoire et de l'Esprit. Et c'est dans
cette conception que se trouverait la doctrine du vaste mouvement
totalitaire qui va submerger l'Europe durant trente ans C'est le
problème de Croce et du fascisme. Il faut en dire quelques mots pour
montrer que cette « appréciation » n'est pas fondée. Disons, pas
totalement

2. Croce, philosophe du fascisme P

Quand Croce conçut la théorie des distincts, il affirma avec force
l'autonomie de l'activité artistique, c'est-à-dire du fait intuitif,
expressif, créateur individuel d'images, de poésie, de lyrisme. De
même, il présenta l'activité logique, le jugement, la logique de la
philosophie et puis l'activité pratique avec ses deux stades : celui de
l'individuel — vie, action, spontanéité, force — et celui de l'universel

— la valeur morale réalisée, l'acte positif de l'histoire. Or,
l'affirmation de l'autonomie de ces activités était séduisante, car elle
permettait de comprendre pourquoi l'activité artistique ne s'annulait pas
dans une plus haute synthèse purement logique, et pourquoi tout
l'aspect prosaïque, quotidien et existentiel de notre vie économique,
faite de volitions, n'était pas nécessairement motivé par une décision
éthique, elle-même provoquée par une obéissance à une loi morale
impérative et abstraite. Cette activité volitive, utilitaire, ce
dynamisme de la passion suscitent le jeu politique auquel les hommes en
société doivent bien se livrer. La force autonome, c'est peut-être
exaltant, c'est en tout cas dangereux. Si une conception éthique de
l'Etat glorifiait une action politique souvent suspecte de motivations
délictueuses et parfois criminelles, il faut bien avouer que séparer
l'utile du moral aboutit à justifier les pires actes de certains individus
préoccupés de puissance, ivres de force et capables de déchaîner des
instincts barbares. Ainsi s'établissent l'arbitraire et l'injustice. Le
libéralisme des formes de l'activité de l'Esprit faisait le lit du fascisme
naissant. Ajoutons à cette interprétation — habilement sollicitée par
certains — de la conception crociarne de la vie de l'Esprit, les
arguments antimarxistes que Croce n'hésitait pas à lancer chaque fois

1 Op. cit., p. 143.



286 ERIC MERLOTTI

que l'occasion s'en présentait — et qui engendraient tant
d'impitoyables polémiques. Maintenant nous comprendrons mieux comment
le philosophe napolitain, encore auréolé de quelques mois de fonction
ministérielle (en ig2o), allait nourrir plusieurs parmi les instigateurs
de la marche sur Rome, après avoir en quelque sorte formé (vers

igio-ig2o) cette génération d'hommes qui allaient épauler Mussolini
dans sa mainmise sur les institutions et le peuple italien. Il est temps
aussi de rappeler les vérités suivantes :

—¦ après l'assassinat de Matteotti, Croce se range —-politiquement —
du côté des intellectuels antifascistes et son attitude ne variera pas
durant les vingt années que dure la dictature ;

— en fait de «philosophe du fascisme », c'est vers Gentile qu'il convient
de se tourner. Giovanni Gentile est parti certes des présupposés
philosophiques crociens, il les a développés avec une cohérence propre et

en a tiré une véritable philosophie : l'actualisme — c'est-à-dire l'acte
de la pensée conçu comme seule réalité — que Croce n'a jamais
commencé d'accepter ;

—¦ enfin, ce qui lie l'action à la pensée, ou certains faits à certaines
théories, n'est pas aussi aisément saisissable qu'on ne le croit parfois.
Prenons Marx et les dirigeants des grands pays communistes. Prenons
Nietzsche et Hitler. Les idéologies ne sont pas des doctrines
philosophiques, et les systèmes philosophiques naissent et se développent sur
un autre terreau que les actions politiques. En partant de la
philosophie de Croce, on peut imaginer surtout un régime démocratique
dans lequel la liberté n'est pas étranglée par les slogans idéologiques
et ceux qui les appliquent.

Disciple de Hegel, mais qui critique plus profondément son maître
qu'il ne s'en inspire ; « philosophe du fascisme », mais dont le chef
incontesté de ce mouvement, Mussolini, se vante de n'avoir pas lu
une ligne de lui ; les paradoxes à propos de Croce ne manquent pas.
Nous en citerons encore un qui peut étonner.

3. De l'esthétique et de quelques autres « apories »

L'esthétique, c'est le plan individuel de l'expression-intuition.
L'art est une activité autonome. Il est créateur d'images, inspirateur
de mots et de lignes, de sons et de gestes. Il est forme. Chacun
s'exprime, chacun participe à cette activité et est « artiste » peu ou prou.
L'œuvre d'art dans le sens ordinaire du terme, ce sera l'expression
réussie, une certaine plénitude rejointe, une cohérence lyrique et une
force intrinsèque qui ira tellement au-delà de la pauvreté d'intuition
qu'expriment la plupart des mots et des phrases que l'on va «

techniquement » les conserver par la mémoire, par l'écriture, par le tableau,
etc. Du quotidien, on s'achemine vers l'œuvre, vers le chef-d'œuvre.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 287

En outre, l'art est forme dont le contenu est la vie pratique dans ses
moments économique et éthique : la passion et les sentiments se

trouvent naturellement intégrés dans l'activité intuitive qui les

exprime en images. Le stade esthétique est celui où s'organise, se

manifeste l'état d'âme que l'individu a éprouvé seul, mais qui n'est
pas opposé à l'universalité des états d'âme et de leur expressivité :

« Donner, donc, au contenu sentimental la forme artistique, c'est lui
donner dans le même temps le caractère de la totalité, le souffle
cosmique ; et, en ce sens, universalité et forme artistique ne sont pas
deux choses, mais une seule. »l Voilà une conception philosophiquement

assez nouvelle que Croce propose ici. Mais elle n'est pas exempte
de difficultés embarrassantes. Par exemple, les critères du jugement
esthétique ne sont pas précisés (et peuvent-ils l'être ; la littérature
en prose n'a été admise dans la sphère de l'activité esthétique que
bien tardivement ; la perception ne peut pas être assimilée à l'intuition

et elle sera rangée dans la catégorie suivante, celle de la logique,
de la forme universelle du jugement. Posons donc notre question :

comment le critique distinguera-t-il l'œuvre d'art d'une réalisation
quelconque, sans valeur et dénuée de signification esthétique En
prétendant que le critique d'art est artiste lui-même, sans quoi il ne
saisirait pas la perfection de la synthèse artistique qu'il a à juger,
Croce dit sans doute une bonne chose. Un critique privé de tout sens
de re-création esthétique s'en tiendra aux éléments extérieurs de
l'œuvre : biographie, techniques externes, voire étalage d'érudition
Dans le prolongement de sa réflexion, l'auteur du Bréviaire d'esthétique
fait remarquer que la critique d'art est constituée par des jugements
qui appartiennent à la sphère universelle de l'activité dite logique,
on comprend bien que la théorie impressionniste de la critique est
refusée — comme sont refusées d'autres théories : positivistes, didactiques

(les « genres littéraires ») voire marxistes et psychologiques —
et que l'œuvre d'art se distingue de l'expression vulgaire par sa portée
universelle et irréfragable. Mais alors nous en restons à la compréhension

et à la contemplation de purs chefs-d'œuvre harmonieux,
puissants, classiques pour tout dire en un mot. Pourquoi Croce, l'un des

philosophes de l'esthétique parmi les plus lucides et les plus enrichissants,

passe-t-il à côté de Rimbaud, de Lautréamont, de Breton
On pourrait aussi, en s'attardant un peu, analyser chacune des

activités distinctes de l'Esprit pour en montrer la face contestable
et détruire ou du moins mettre en doute le sérieux de l'entreprise
purement philosophique de Croce. Contentons-nous ici d'énumérer
quelques autres reproches qu'on a faits au « philosophe », c'est-à-dire
au créateur de cette synthèse hardie qui s'intitule Philosophie de

1 Cf. Bréviaire d'esthétique, p. 137.



288 ERIC MERLOTTI

l'Esprit. Retenons, par exemple, l'absence de toute epistemologie
scientifique et de tout intérêt ou attitude réceptive pour la méthode des
sciences, pour les résultats de la biologie (même à son époque \
les énigmes et les découvertes de la physique et de la chimie ; la
théorie des pseudo-concepts et de l'abstractionnisme du langage
scientifique ; le vitalisme lyrique et pernicieux de la volonté nue,
prémorale, volition immédiate et concrète ; le moralisme optimiste, vague
et irritant de l'Etica qui rejette dans l'abstraction inopérante tous les

grands principes des lois civiles et religieuses, mais cjui éprouve beaucoup

de peine à élaborer une explication cohérente du sens moral, ou
de la valeur. Une théorie cjui voudrait rappeler en toute occasion
l'élan des êtres humains pour la liberté, mais qui reste plutôt insensible

aux cris et aux revendications des exploités et des parias de

toute espèce. Certes pourquoi demanderait-on au philosophe cette
universelle connaissance et cette sagesse permanente qu'aujourd'hui
moins que jamais il ne peut offrir. Mais chez Croce il y a eu une
constante intention de combattre toute conception qui voulait nous
faire prendre des abstractions pour des manifestations de la réalité
concrète. D'où les refus cités ci-dessus et notre scepticisme sur la
vérité de la démonstration. Mais prenons un aspect plus patent, plus
général et pour lequel le penseur de Naples devait être le plus
convaincant, car il s'agit d'un domaine qu'il dominait de plus haut que
tant d'autres : celui de l'Histoire. La théorie crocienne de l'histoire
va-t-elle nous permettre de mieux cerner la conception philosophique
du réel qu'il nous propose Pourra-t-on rapprocher la connaissance
de l'histoire et la conscience de notre historicité de sorte que nous
allons nous acheminer vers une compréhension adéquate de notre
existence et de l'essence de notre dimension humaine existentielle

4. Philosophie et Histoire

Tout est histoire : c'est-à-dire que nous ne sommes pas autre chose

que ce que nous faisons. Que nous agissions dans une voie qui, de prime
abord, nous paraît d'une importance remarquable pour l'évolution
sociale de notre espèce, ou que nous vaquions à notre tâche quotidienne
sans souci de notre participation à un vaste et universel mouvement
d'échanges, de consommation et de production, d'organisation du
travail et des collectivités, nous sommes les acteurs du développement
concret de l'histoire. Nos aspirations morales, nos volitions utilitaires
ou les palpitations de notre vitalité empirique et idéale, les vibrations
de notre sensibilité et le labeur de notre intellect, constituent l'étoffe

1 Cf. Fraenkel : Le scienze naturali nella filosofia di B. Croce, éd. Laterza,
Bari, 1952. La première édition, allemande, de ce livre remonte à 1929,
Tubingen.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 28g

de notre réalité humaine dynamique. L'erreur, le mal, la régression
morale témoignent de la lutte qui se livre à l'intérieur de chaque
moment de notre activité logique ou éthique. Une maladresse
d'expression, une intuition qui ne parvient pas à se manifester et qui
n'engendre que le banal ou la laideur, quelque œuvre incomplète ou
ratée, révèlent clairement les difficultés de la création esthétique ou,
plus modestement, de la synthèse a priori de l'intuition-expression.

Or nous prenons constamment conscience de nos actes théoriques
et pratiques et nous les saisissons dans un jugement — une synthèse
logique — qui perçoit le sens du réel. Pour autant que ce jugement
ne s'éloigne pas dans les constructions abstraites des classes d'objets
et dans les catégories des collections scientifiques, il sera donc un
jugement d'existence. L'intériorité des activités humaines, c'est la
connaissance de l'histoire elle-même. En attribuant le prédicat
d'existence au sujet de notre jugement, nous faisons acte de connaissance

historique, nous sommes conscients de notre aventure, du destin
de tous les hommes. Cette connaissance de ce qui s'est réellement passé,
cette appréhension du flux infini de nos actes multiples et divers
est-elle adéquate, conforme au sens véritable du réel actualisé, en un
mot, est-elle objective Parler ici d'objectivité n'est finalement pas
approprié, car cela ne fait que susciter un nouveau dualisme. Ce

dualisme du sujet et de l'objet dans l'acte de la connaissance, c'est
une vision empiriste et transcendantaliste du monde que Croce refuse.
Nous ne sommes pas après ou au-dessus des choses que nous voulons
connaître. Nous les vivons dans le temps même que nous les connaissons.

Nous nous faisons, par exemple, Athénien avec Platon, Romain
avec Cicéron, ou encore Dante créant la Divine Comédie. Nous
éprouvons, ou nous nous efforçons d'éprouver les vibrations lyriques
que connut Dante quand il créait poétiquement sa vision de l'Enfer
ou du Paradis, nous revivons les tourments et les glorioles de Cicéron,
ses amitiés et ses haines, ses échecs et ses triomphes. Une époque
elle-même s'anime en nous avec ses mille scènes diverses et ses

personnages plus ou moins connus, mécréants et mystiques, tolérants et
fanatiques, ridicules et sublimes. Nous voyons ainsi se dessiner,
surgissant de la matière elle-même résurgente, les grands idéaux qui ont
dynamisé des sociétés entières, les croyances qui ont permis et renforcé
l'agglomération de certaines sociétés, les « puissances du faire » qui
ont entraîné peuples et individus à construire et à créer. Comment
penser, si nous nous plaçons à un point de vue opposé, qu'un homme
puisse saisir les motivations intérieures et profondes d'un peuple ou
d'une culture si son intérêt n'est pas fondamentalement éveillé et si
sa réceptivité reste close Il pourra se livrer à une description habile,
voire brillante d'un certain nombre de données extérieures qui
fourniront peut-être des structures relationnelles articulant les uns aux

19



2g0 ERIC MERLOTTI

autres des modes de vie et des formes sociales. On pourra de là affiner
encore cette construction abstraite d'une réalité devenue autre qu'elle-
même, s'étant donc abolie dans une pseudo-conceptualisation source
d'interprétations erronées et fantaisistes, bien qu'en apparence
systématiques et rigoureusement logiques.

L'accumulation des documents, leur découverte et leur tri, ne
sont pas essentiels dans l'élaboration de la connaissance historique.
Le « fait » historique qu'on voudrait bien pouvoir figer devant
l'historien pour que celui-ci le déchiffre et nous livre ensuite la réahté
« telle qu'elle fut vraiment » n'existe pas. C'est une construction de

l'esprit, ce n'est pas le réel qui est ainsi objet de connaissance. Pour que
le jugement de l'historien pénètre le fond véritable des choses, il faut
qu'il procède par intérêt immédiat et contemporain et qu'il engage
dans sa recherche toute sa personnalité, ses convictions et sa conception
philosophique dans son sens le plus universel. Cela ne signifie nullement

que l'historien va s'ériger en juge de l'histoire et distribuer des

prix de vertu ou des blâmes. Cela ne signifie pas non plus qu'il va,
armé de ses propres principes, juger le monde et les hommes à son
aune. Sans doute la tentation sera-t-elle grande, et peut-être y suc-
combe-t-il parfois, de passer d'un subjectivisme avoué dans les

principes philosophiques à un objectivisme revendiqué a posteriori
pour donner un poids plus grand à ses thèses et présenter ainsi des

résultats acquis par une intelligence personnelle comme étant dignes
du consensus universel. L'historien présenterait ainsi les faits à sa
manière en faisant intervenir ses propres cajoacités de jugement et

d'expression, puis il se laisserait aller à considérer ses conclusions et

sa version des faits comme évidentes et véridiques. Il ne s'agit pas
de cela chez Croce. C'est pourquoi il nous faut maintenant exposer
sur quelle conception philosophique s'appuient les tenants de
l'historiographie subjectiviste et idéaliste.

Cette conception se distingue d'abord du positivisme. Le
positivisme, nonobstant la rigueur de sa démarche, est un leurre : un assemblage

de faits, tout complexe qu'il soit, dissimule peut-être si bien
l'âme de son architecture propre cju'il en perd toute signification
véritable. Le positivisme a une faible base philosophique. D'autre
part, le marxisme offre une certitude plus étayce parce cju'il s'appuie
sur une conception philosophique : le matérialisme dialectique, qui
offre une incontestable preuve de rigueur scientifique de la connaissance

historique. Mais c'est une interprétation parmi d'autres et viciée
à ses fondements par son dogmatisme finalement assez étroit :

l'infrastructure économico-sociale ne reflète pas à elle seule l'unique
réalité originaire de toutes les données de l'activité humaine, tant
s'en faut. Enfin le modèle supra-temporel de l'histoire providentielle
ne répond pas aux exigences d'une connaissance historique qui refuse



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE > 2gi

un plan métaphysique et hypothétique et qui veut s'en tenir au niveau
d'un savoir spécifiquement humain avec une investigation des faits
à caractère scientifique et à une interprétation immanentiste et idéaliste

de ceux-ci. Rappelons-nous, à ce propos, que Vico s'était bel et
bien référé aux desseins de la divine Providence pour en faire les
critères d'appréhension et de compréhension de l'évolution historique,
mais que dans la partie novatrice de son œuvre : La science nouvelle,
il opérait effectivement avec des principes qu'il avait lui-même forgés
pour établir la cohérence de sa recherche : le verum factum convertitur,
la primauté de la fantaisie créatrice sur l'intellect, la signification du
mythe, cette sagesse cachée des civilisations pré-intellectuelles, etc.
Ces principes constituaient l'assise philosophique de la connaissance
historique qui, elle, réunissait les secteurs du champ philologique :

mœurs, droit, coutumes, langues. Croce, quant à lui, partira donc
bien, dans sa conception de l'histoire, de cette idée que notre connaissance

de l'histoire n'a de sens — et donc de valeur — que si elle
procède d'un besoin actuel de saisir un fait, de le réactiver en soi, de
l'éprouver pour être à même de l'expliquer. Il semblerait que, à

nouveau, nous sommes placés devant un beau paradoxe : quasi la
condamnation de l'érudition par un érudit, le refus de la recherche
historique par un historien Croce, auteur d'une grande théorie de
l'histoire, n'a-t-il donc pas mieux compris l'histoire qu'hégélien il
n'avait compris la dialectique, ou qu'esthéticien il n'avait compris le
jaillissement des formes nouvelles de l'art contemporain, ou encore
que moraliste il n'avait compris la signification de la valeur et,
politicien libéral, les dangers du fascisme borné

La vérité est autre : Croce, philosophe d'abord, expose sa
conception du monde en une synthèse philosophique qui innovait en de
nombreux domaines et qui, forcément, s'est trompée en d'autres. En
ce qui concerne l'histoire, si nous reprenons notre développement,
nous observons donc que la pure érudition est aussi utile que, à un
niveau différent, le concept du « triangle rectangle » ou celui de
« la rose », mais aussi inutile que ces flatus vocis pour qui veut saisir
et connaître le réel. Même si ce réel appartient à un temps dit révolu,
nous pouvons le connaître pour autant que nous soyons mus par un
authentique désir d'approcher et de découvrir, d'exprimer donc ce

que nous visons. Nous pouvons aussi bien, aiguillonnés par un intérêt
profond, nous passionner pour un personnage ou une œuvre d'un
passé lointain que pour un fait nous touchant de près dans un présent
qui pourrait paraître an-historique par définition, alors que c'est le
passé que nous présentifions dans notre cognition historique. Car tout
est histoire. Et, ici, il faut préciser le sens des termes. L'histoire qui
désigne la connaissance du passé, des faits du passé, et le discours que
suppose cette connaissance, c'est l'historiographie. L'ensemble des



2g2 ERIC MERLOTTI

activités humaines en constant mouvement, c'est l'ensemble des faits
qui constituent la trame du réel. Le « regard » jeté sur le passé n'est
pas essentiellement différent de celui que nous jetons sur un présent
en train de se passéiser. Et entre l'anecdote et le haut fait historique,
il n'y a qu'une différence quantitative, d'intensité et d'envergure, une
différence analogue à celle qui sépare le cri ou l'expression banale de
l'œuvre d'art aux dimensions plus étendues, plus élevées et mieux
structurées. Le grand ouvrage de synthèse historique — comme Croce
en a élaboré plusieurs • —¦ révèle dans la multiplicité et la diversité
des individus, de leurs convictions et de leurs attitudes, une profonde
unité d'aspiration qui culmine dans l'idéal éthique de la hberté, mode
d'être de la vérité et de la beauté, passionnément désirée par les
individus et les collectivités. L'historiographie n'est pas autre chose, en
définitive, que l'histoire pensée et la pensée c'est l'intuition-expression
qui s'explicite dans le jugement. L'historiographe — c'est-à-dire
l'historien au sens ordinaire du mot — cjui n'articulerait pas sa
recherche sur une exigence de clarté et de cohérence rendue possible
par un ensemble de jugements structuré par sa conception philosophique

serait semblable au philosophe « pur » qui ratiocinerait à l'infini
et dans le vide, car il n'aurait aucun sens de l'histoire, aucune sensibilité

pour la réalité des actes humains. Considérer l'historien comme
un observateur impavide et non engagé personnellement dans sa
recherche et par ses conclusions, c'est tomber dans l'erreur du
dualisme qui met d'un côté l'objet, d'un autre le sujet, d'un côté le

devoir-être, d'un autre l'être et ainsi de suite. Cette tentation de

distinguer en séparant renaît presque constamment sous des espèces
bien connues : la loi et l'action, la valeur et le fait, la société et l'individu,

les genres littéraires et l'œuvre littéraire. La voie semble toujours
ouverte à l'arbitraire et à l'abstrait. Et pourtant seul le concret
devrait nous occuper. Croce distingue, mais en unifiant. Du moins
le désire-t-il Sans doute ces dualismes ou cette activité qui nous
portent à classer, à catégorier nous permettent-ils de mieux saisir,
de mémoriser, de conserver certaines choses : expressions picturales
ou musicales, déterminations naturalistes, lois scientifiques, siècles

et écoles, codes et decalogues. Mais la vie n'est pas dans les archives
ou les enumerations. La vie est lutte et synthèse, élan et développement.

Ce qui est figé est mort. L'histoire ayant sa vérité en elle-même,
puisque l'histoire c'est la vie, la vérité éternelle est donc une expression

qui contient une contradiction dans les termes. La vérité se

conquiert sans cesse et n'est jamais apprivoisée ou à jamais révélée.
C'est pourquoi on a taxé Croce de relativiste, de subjectiviste et
d'idéaliste, en un mot : de presentiste.

1 Cf. Histoire de l'Europe au XIXe siècle ; Histoire de l'Italie de 1871 à IQ15 ',

Histoire du rovaume de Naples, etc.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 2g3

Que d'erreurs et de péchés à la fois et qui donc peut l'en accuser
avec tant de sûreté et de sérénité Ses adversaires proviennent tout
naturellement et essentiellement de deux camps, avec lesquels il a
lui-même durement polémiqué : spiritualisme métaphysique et
marxisme. Pour le premier camp, citons l'un des adversaires de Croce

parmi les plus tenaces, mais également, il faut le dire, parmi les plus
cohérents : Michele Federico Sciacca, qui vient de s'éteindre en Italie
après avoir construit une œuvre philosophique d'envergure. L'historicisme

crocien apparaît à Sciacca comme un plat positivisme qui
méconnaît la primauté du spirituel et la dimension du providentiel.

Plus intéressante peut-être sera la critique du marxiste Adam
Schaff, dans son livre intitulé Histoire et vérité — essai sur l'objectivité
de la connaissance historique I. Le philosophe polonais rappelle que
l'histoire est « une source féconde de pensée philosophique et s'associe
étroitement avec la philosophie ». Il examine le positivisme pour
affirmer que la théorie issue des travaux de Ranke a joué un rôle sans
doute important dans l'amélioration des techniques historiennes,
mais qu'elle était vouée à l'échec : comment prétendre écrire l'histoire
objectivement, sine ira et studio, en séparant absolument sujet et
objet dans la relation cognitive historique Puis Schaff présente
honnêtement les grandes lignes de ce qu'il appelle le présentisme
(pensons au concept crocien de contemporanéité de toute histoire),
conception qui remonte à Croce précisément et qui a été développée
et appliquée par des historiens américains : Read, Beard, Becker, et
anglais : Collingwood, par exemple. Je ne reprends pas ici l'exposé
des grandes thèses de Croce citées par Schaff et présentées supra.
Il faudrait y consacrer une analyse critique. Voyons plutôt le jugement
de Schaff : « Les conséquences inéluctables de la doctrine de Croce
sont catastrophiques pour l'historiographie. le subjectivisme radical
et le relativisme outré du présentisme de Croce enlèvent à l'histoire
son statut de science. » Ce n'est pas l'affirmation de l'existence d'un
Esprit absolu — Schaff le fait remarquer au passage — qui va corriger
ce qu'a d'arbitraire et même de socialement rétrograde une conception
aussi relativiste que celle du philosophe napolitain. Il s'agit donc de
la combattre en s'appuyant sur une Weltanschauung différente de
celle des idéalistes et sur une méthodologie : critères de références,
modèles d'analyse, etc., également différente. On connaît la
conception du monde que le marxisme nous offre. On comprend donc
que la notion d'objectivité de la connaissance historique telle que
la conçoit un idéaliste comme Croce est incompatible avec celle
d'un chercheur philosophiquement inspiré par le matérialisme
historique. Mais n'est-ce pas le problème même de l'objectivité de la

1 Ed. Anthropos, Paris, 1971.



2g4 ERIC MERLOTTI

connaissance cjui est insoluble, surtout en matière de sciences
humaines qui gardent leur spécificité à l'égard de ce qu'on est convenu
d'ajjpeler les sciences exactes et naturelles * Une étude comparative
mettant en présence un ouvrage historique de Croce sur une période
déterminée et, sur la même période, un essai systématiquement
marxiste nous éclaire-t-elle davantage sur la validité évidente de l'une
ou de l'autre des méthodes mises en œuvre Je ne le crois pas. Au
niveau de ce que Croce appelle la chronique, seuls comptent l'érudition

de l'historien, son métier, sa rigueur dans la découverte des

sources et des documents. En passant à l'exposé, à savoir l'interprétation

de la matière historique, l'historicisation de la chronique, on
fait appel à l'engagement de l'historien, à son conditionnement social,
existentiel, spirituel : à sa philosophie. Qu'est-ce en effet que cette
capacité d'autocritique du présent, « qui peut atteindre à la science
de soi », et dont parle Althusser dans les pages bien connues de Lire
le Capital2 sinon une mise au net de ses motivations philosophiques
par l'historien qui s'apprête à projeter son présent sur un passé
à connaître, ses res gestae sur son historia rerum gestarum. Il appartenait

à Gramsci de reprendre les termes de Croce pour parvenir au
renversement de son historicisme spéculatif en un historicisme
marxiste. En bref, critiquer le subjectivisme idéaliste est aise, mais
quel objectivisme lui opposer : la discussion sera toujours ouverte,
et toujours d'essence philosophique. H. I. Marrou, dans son livre si

suggestif mais souvent bien embarrassé, le répète : « Servitude non
seulement à l'égard de la logique, mais de la philosophie tout entière.
Il n'y a pas d'histoire véritable qui soit indépendante d'une philosophie
de l'homme et de la vie, à laquelle elle emprunte ses concepts
fondamentaux, ses schémas d'explication et d'abord les questions mêmes
qu'au nom de sa conception de l'homme elle posera au passé. La
vérité de l'histoire est fonction de la vérité de la philosophie mise en

œuvre par l'historien » 3.

C'est ce que Croce, contre vents et marées positivistes et transcen-
dantahstes, avait parfaitement compris. C'est pourquoi il n'a pas
voulu séparer histoire et philosophie, cela en affirmant que tout est
histoire, histoire contemporaine, et que la philosophie n'est pas autre
chose que le moment logique et méthodologique de la réalité historique.
La connaissance que nous prenons d'un acte historique garantit une
adéquation de la théorie à la pratique, de l'activité théorique sur
l'actualisé pratique, car l'erreur cognitive ne se réfère pas à un critère

1 A ce propos, des réflexions et une étude très documentée se trouvent dans
le livre de P. Piovani : Philosophie et histoire des idées, in Revue européenne des
sciences sociales, Droz, Genève, 1972.

: Maspero, Paris, 1968, p. 155.
3 H. I. Marrou: La connaissance de l'histoire. Seuil, Paris, 1954, p. 237.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 2g5

logique ou empirique extrinsèque à l'évolution globale elle-même
historique. En d'autres termes, l'historien est celui qui est mû par
l'exigence fondamentale d'exprimer avec le plus de force et d'élégance
possible l'idée dominante qui a opéré la synthèse des actes historiques
d'une époque donnée. Les éventuelles erreurs matérielles de détail
perdent de leur importance devant la perception et l'expression de
la synthèse morale des faits historiques que l'historien-philosophe a
construite en élaborant sa recherche. Il le fera avec d'autant plus de
vérité et de force de persuasion qu'il aura retrouvé les accents authentiques

de la réalité telle qu'eUe a été vécue, puis telle qu'il l'éprouve
et la dit. L'historien peut-il mentir A. Schaff se pose lui aussi cette
question pratiquement, c'est-à-dire socialement et politiquement
intéressante, mais nous partageons son opinion et nous pensons que
théoriquement cette possibilité n'est pas pertinente. En revanche les
discours des historiens diffèrent, ils vont jusqu'à se contredire dans
l'expression du même objet, phénomène que le philosophe polonais
considère comme « tout simplement le résultat de la spécificité de la
connaissance qui tend toujours vers la vérité absolue, mais réalise
cette tendance dans et par le processus infini de l'accumulation de
vérités relatives » I. Croce ne dirait pas le contraire. L'histoire, ferait-il
remarquer, est plus proche de l'art, dans son aspect intuitif et expressif,
que des sciences empiriques dont les procédés d'analyse, de classification

et d'abstraction ne peuvent pas nous donner la vision humaniste

et globale du réel historique. Si la véracité d'un fait tenait aux
documents qui nous relatent ce fait et à un ensemble cohérent de
données convergentes, alors nous instaurerions à nouveau un dualisme
sujet-objet qui nous conduit philosophiquement à l'impasse déjà
dénoncée et évitée. Le tout est de savoir distinguer, quand cela est
nécessaire, le mode de l'imaginaire et celui du réellement survenu
(accaduto). On s'est tant efforcé, en vain, d'atteindre une objectivité
absolue qui s'est constamment dérobée, et pour cause que l'on
devrait être rassuré enfin par cette critique de la raison historique
qui ne laisse plus subsister l'illusion d'un fait historique en soi cju'il
s'agirait de définir et de connaître avec rigueur et exhaustivement.
Mais si l'unité indispensable à la cohérence de la recherche scientifique
ne se trouve pas dans l'objet vidé de son en-soi et réduit à recevoir
la signification que pourra et voudra bien lui attribuer un seul
philosophe-historien, elle devrait alors se trouver chez les historiens
eux-mêmes. Ainsi cette unité constituerait une sorte de consensus
afin que soient évités l'éclectisme et le relativisme cjui, eux, seraient
source des pires justifications d'actes socio-pohtiques aberrants, de

totalitarismes aussi triomphants que dénués de scrupules, bref d'une

¦ Op. cit., p. 339.



2g6 ERIC MERLOTTI

évolution de la réalité historique dans un environnement parfaitement
amoral et irrationnel ". C'était l'espoir du Vico de la Science Nouvelle,
la conviction du Hegel de la Raison dans l'histoire, le but du Croce
de l'historicisme absolu.

Car, pour sa part, Croce refuse énergiquement les séductions de

l'éclectisme. L'horizon spéculatif dans lequel il se meut n'incite pas
à l'éclatement des valeurs et au scepticisme, pas plus qu'il n'autorise
un anarchisme individualiste. Toutes les activités humaines que l'on
nomme : esthétiques, philosophiques, politiques, économiques,
éthiques, certes se distinguent l'une de l'autre, mais elles s'articulent
intrinsèquement l'une à l'autre, puisqu'elles sont des moments distincts
d'une même unité, celle de l'Esprit. Et ces activités ne se succèdent

pas l'une à l'autre dans un ordre indifférent ou mystérieux, mais l'on
passe au contraire de façon très logique, rationnelle et nécessaire de

l'activité théorique individuelle à l'activité théorique universelle,
puis à l'activité pratique qui débouche sur la plénitude de
l'accomplissement moral historique, lui-même contenu de la nouvelle forme
théorique et subjective de la connaissance intuitive et ainsi de suite.
La forme absorbe la matière qu'elle exprime, comme les concepts
abstraits ne sont que des moments dépassés de la synthèse conceptuelle
concrète, comme les faits cruels, méchants, atroces de certaines
périodes barbares de l'histoire humaine participent à l'élaboration de

la synthèse morale concrète et comme, enfin, l'infini progrès des
civilisations s'abolit dans le procès historique qui trouve à chaque instant
sa fin, sa vraie fin, en lui-même, prête à être dépassée à son tour vers
de nouveaux actes à créer et à comprendre.

Cette conception est évidemment essentiellement philosophique.
Je doute fort que les historiens de métier approuvent si peu que ce

soit la globalité des thèses de Croce sur la signification de l'œuvre
d'histoire2. Pareille doctrine, qui se défend justement d'être une
philosophie de l'histoire (notion périmée, puisque la philosophie est

histoire), est une affirmation de l'Esprit et de son immanence absolue
dans chacune des activités dans lesquelles il se manifeste et qui le

constituent. Immanence absolue, voilà qui élimine toute tentative de

rattacher cet idéalisme à une antériorité logique ou chronologique de

l'Esprit, à une finalité ou à une totalité exemplaire des événements

que nous vivons et pensons. Spiritualisme absolu, en ce sens que,

1 Cf. les critiques de Schaff, de Ridgwery et de tous les adversaires de
l'idéalisme philosophique qui inspire la méthodologie historique et l'action
politique.

2 Sur Croce historien, on peut retirer le plus grand profit de la lecture des
livres suivants : F. Chabod : De Machiavel à Benedetto Croce, Droz, Genève,
1970 ; C. Antoni : L'historisme, Droz, Genève, 1963.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE 2g7

même sous la forme de l'altérité, la nature ne peut pas posséder un
dynamisme dialectique interne propre. Le matérialisme ne fait que
répéter l'erreur du positivisme scientifique : un esprit qui crée un
absolu naturel dont il ne peut pas provenir et qu'il considère comme
son origine, et, à travers les moyens de production et les échanges de

l'infrastructure économique, comme sa genèse permanente. On a fait
remarquer souvent que la philosophie de Croce n'était jamais aussi
claire et convaincante que lorsqu'elle polémiquait avec ses adversaires.
On doit reconnaître toutefois que dans ses structures essentielles elle

apparaît comme une architecture systématique impressionnante par
son ordonnance générale, sa classicité de forme, sa dimension
encyclopédique. Ceux qui l'ont connue ou qui ont dû la connaître par
l'intermédiaire de la culture italienne, de ses écoles et de la vie
intellectuelle des premières décennies de notre siècle, ont dû ou bien la
réfuter en s'appuyant sur d'autres courants majeurs : christianisme,
marxisme, scientisme, ou s'y soumettre, ou enfin y adhérer avec
enthousiasme. L'hégémonie de Croce, grand intellectuel au service du
bloc historique agraire et bourgeois, pour emprunter à Gramsci son
jugement, personne n'a sérieusement pu la contester. Mais il est
permis de s'interroger aujourd'hui encore, avant de caricaturer ou
d'attaquer : placés devant cette grande œuvre de philosophie, nous
avons l'impression de contempler ou de décrire une pensée
monolithique et dogmatique. Certes, Croce nous avertit à plusieurs
reprises — et avec sincérité — qu'il n'a pas construit un système
clos, mais une série de systématisations ouvertes, appelées à être
critiquées à leur tour et dépassées. L'Esprit est affirmé avec vigueur :

il est toujours là, Dieu en nous, Esprit créateur au sens du « veni
creator spiritus ». Pourtant, il n'est pas à un autre niveau, sur un
autre mode, que dans les actes quotidiens, paroles et attitudes de
chaque jour : comment le reconnaître, le justifier et l'éprouver Dans
la succession des grands accomplissements historiques Dans l'aspiration

morale des peuples et des individus vers la Liberté Dans la
rationalité du réel

L'immanence absolue, c'est la pierre de touche du système, sa
cohérence, le fondement du jugement historique. Toutefois, que de
difficultés n'éprouvons-nous pas à surmonter l'incommunicabilité des

consciences, à supprimer l'altérité dans la connaissance de la nature,
à apaiser l'angoisse du néant, à identifier dans une même synthèse
la théorie et la pratique Alors, à quoi bon postuler et affirmer avec
tant de force une vision moniste de l'Esprit absolu immanent
La spéculation métaphysique de Croce a fondé un humanisme dont
l'ampleur embrasse tous les aspects de l'humain, sauf un peut-être :

celui de sa dimension existentielle. Quel paradoxe
Eric Merlotti.



2g8 ERIC MERLOTTI

Bibliographie sommaire

Il intéressera peut-être le lecteur de connaître quelques titres d'ouvrages et
d'articles parus en français et consacrés, totalement ou partiellement, à la

philosophie de Benedetto Croce.

Jean Lameere : L'Esthétique de B. Croce, Paris, Vrin, 1936.

Werner Günther : Exposé sur B. Croce, fait devant la Société romande de

philosophie, Rolle, 1936, paru dans la Revue de Théologie et de Philosophie,
janv.-mars 1937.

Fernand-Lucien Mueller : La pensée contemporaine en Italie el l'influence de

Hegel, Genève, Kundig, 1941.

Paul Olivier : Etudes crociennes en France, in Rivista di Studi crociani, Naples,
oct.-dec. 1965 et juillet-sept., oct.-déc. 1966.

Eric Merlotti : L'intention spéculative de B. Croce, Boudry, La Baconnière,
1970.

Paul Olivier : Benedetto Croce, Paris, Seghers-Philosophie, 1975.

D'autre part, la librairie Droz, à Genève, a publié, dans la collection «

Travaux d'histoire éthico-politique », les quatre beaux volumes suivants :

Benedetto Croce : Théorie et histoire de l'historiographie, trad, par A. Dufour,
i960.

Carlo Antoni : L'historisme, trad, par A. Dufour, 1963.

Benedetto Croce : L'histoire comme pensée et comme action, préf., trad., et
notes de J. Chaix-Ruy, 1968.

Federico Chabod : De Machiavel à B. Croce, Etudes présentées par H. Lapeyre,
1970.


	Benedetto Croce, philosophie?

