Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 4

Artikel: Benedetto Croce, philosophie?
Autor: Merlotti, Eric

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381083

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381083
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ?

« Hors d’Allemagne, Hegel a eu de nombreux disciples, par
exemple, en Italie, Croce ..., philosophe (...) du fascisme. » 1 Cette
note, aussi bréve qu’inexacte en ce qui le concerne, refléte assez bien
la présomptueuse ignorance des milieux philosophiques frangais a
I’égard de I'un des grands maitres de la pensée italienne du XXe siecle.
Il est vrai que justice partielle lui est rendue aujourd’hui, par le biais
de la découverte — tardive et un peu sujette a caution —d’Antonio
Gramsci. Et c’est pour ne voir en ce dernier que I'anti-Croce, qu’il fut
aussi d’ailleurs ; mais cela ne permettra pas de camper Croce dans
sa vrale stature. Ainsi, l'auteur de 1'Esthétiqgue et l'initiateur de
I"historicisme aura deux fois manqué son rendez-vous avec la France.
On le regrettera, mais il faut en prendre son parti, et voir les choses
de plus haut. Il y a eu un précédent, de surplus ! Quand parurent les
¢ditions successives de La Science Nuova, dans les années 1730-45 2,
a Naples, ce fut, pour Giambattista Vico, le désert. Une sorte de
réhabilitation survint, un siécle plus tard, grace surtout a Michelet.
Et les salons frangais de s’ouvrir au nom — et pas a l'ceuvre certes —
de Vico, répété par tant de contemporains de Balzac et d’Auguste
Comte. Pourtant, lire Vico et en faire une des nourritures substan-
tielles de la philosophie de 1'histoire, du droit, du mythe et du langage
elit eété profitable a la pensée du siécle dernier comme a celle de notre
¢poque. Le destin en a voulu autrement. ..

Dans tout jugement aussi sommaire et erroné soit-il, il y a des
¢léments de vérité. Nous allons donc partir de 1'étiquette citée ci-
dessus pour en préciser deux aspects qui sont conformes a la réalité :
I'admiration pour Hegel (mais a quelle condition !) et la signification
philosophique de 1’ensemble de 'ceuvre crocienne. Sur cette lancée,

v Cf. Précis d’histoire de la philosophie par J. ManToy, Editions de 1'Ecole,
Paris, 1971, p. 8o0.
2 1730 : Premierve Science Nouvelle. Précédée de diverses ébauches.
1744 : Troisiéme Science Nouvelle. Ed. posthume.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 283

nous signalerons qu’on peut trouver d’'autres sources d’étonnement
chez Croce, quand on s’arréte a ce que I'on pourrait appeler ses para-
doxes. D’aucuns parleraient d’apories. Nous présenterons alors
I'affirmation majeure de cette pensée : I'immanence de 1’Esprit absolu
d’olt découle I'identification de toute réalité, et donc de la philosophie,
a I'Huistorre.

1. Disciple de Hegel ?

La découverte de Hegel est intervenue, chez Croce, aprés que
celui-ci eut déja parcouru plusieurs étapes de sa formation. Il s’était
mis dans les traces de Francesco de Sanctis, auteur d’'une Histoire
de la Uittérature italienne ; il avait posé la question de l'art et de
I'histoire ; il s’était moqué des emphases positivistes et avait refusé
I'aveugle engouement pour I'empirisme totalitaire * ; enfin, il s’était
battu avec Le Capital. En s’essayant aux disputes sur ’économie
(avec V. Pareto) et sur la politique (avec Labriola), Croce avait axé
sa réflexion sur la signification de l'histoire. Peu enclin a accepter
Uinterprétation matérialiste de I’histoire, mais vivement intéressé par
I'évidence de l'explication dialectique, il était alors prét 4 remonter
de Marx a Hegel. Plusieurs facteurs externes pouvaient 'y inciter.
Citons-en un : I'enthousiasme hégélien de Bertrand Spaventa, frere
de Silvio chez qui il fut accueilli, & Rome, aprés la tragédie familiale
de Casamicciola. Et puis Hegel était dans l'air, en Italie * : Rosmini
I'avait discuté, Vera l'avait traduit et adopté ! Croce le lut et le cri-
tiqua. Une sincére, une grande critique : celle qui consiste & intégrer
ce qui est vivant et fécondant et a refuser ce qui est mort ou stérile.
Certes, 1'essai sur Hegel fut publié en 1906. Quatre ans aprés la pre-
miére édition de 1'Esthétique. Mais avant la Logique et la Philosophie
de la Pratique. Egalement, avant 1'essai sur Vico. Cette chronologie a
une signification importante pour une juste interprétation de 1'hégé-
lianisme de Croce. Je ne m’y arréterai pas ici, ne désirant que rappeler
clairement ce que Croce retient de Hegel, et ce qu'il refuse.

I accepte la doctrine des concepts opposés qui s’annulent dans
la synthése qu'ils engendrent par le fait méme de leur opposition.
L'unité du concept universel-concret est ainsi expliquée et comprise
adéquatement. C’est une victoire sur les dualismes dont on croyait
les termes irréductibles 'un a I'autre et sur la diversité du concret qui

I La philosophie positiviste : « cette confusion des sciences naturelles avec
la philosophie, ce ramassis de concepts matérialistes et idéalistes, mécanistes et
théologiques, avec couronnement sceptique et agnostique», in Estetica, chap.
XVII, p. 433.

3 Cf. I’excellent ouvrage de F. L. MUELLER : La pensée contemporaine en
Italie et Uinfluence de Hegel, Kundig, Genéve, 1941.



284 ERIC MERLOTTI

empéchait la cohérence et la permanence de la logique philosophique.
Voila pour la dialectique, pour la notion de négativité, pour le mou-
vement de la réalité et pour la pensée de la réalité : I'équation du réel
et du rationnel est évidente : « ... Sans doute l'irréel a-t-il sa réalité,
mais c’est la réalité de l'irréel ; la réalité du non-étre dans la triade
dialectique, du rien qui n’est pas le réel, mais le stimulus du réel,
le ressort du développement. » T Les conséquences de cette conception
dialectique du réel et logique du réel dialectique sont aussi regues par
Croce comme la solution des problémes qui ont agité¢ les philosophes
antérieurs : les contradictions des philosophies passées, les conflits de
I’Histoire, les luttes éthiques sont résolus, car compris. La médiation
remplace la séparation, la transcendance s’abolit dans I'immanence,
I'éternité se change en Histoire. Mais le dernier mot n’est pas dit et
le systéme n'est pas l'ultime conclusion triomphante de I'Esprit.
Laissons les affirmations historiques erronées de Hegel ou quelques-
unes de ses notions scientifiques les plus contestables. Il y a plus
grave : I'universel-concret, 1'Idée c’est la synthése des concepts oppo-
sés. Mais c’est aussi la synthése des concepts distincts. Les formes
particulieéres de 'activité spirituelle ne se confondent pas entre elles,
méme si elles constituent une Unité réelle. Indépendamment de la
dialectique des couples d’opposés, se déroule la circularité des activités
distinctes de I’Esprit. Les opposés sont bien réels a l'intérieur de
chacune des activités de 1'Esprit, lesquelles sont bien réelles dans
I'articulation de leur co-existence qui constitue I'Unité de I'Esprit.
Ce que Hegel avait con¢u comme unique et éternelle forme dialectique
de 1’Esprit débouche chez Croce sur une conception nouvelle et ori-
ginale de la vie de I'Esprit : celle des degrés. Les degrés (ou moments)
théoriques individuel (intuition-expression) et universel (logique-
concept), et les degrés pratiques individuel (vitalité-économique)
et universel (éthique) se succédent I'un a l'autre comme I'explicite
suit 'implicite, inéluctablement. Pour n’avoir pas vu cela, Hegel a
commis des erreurs qui ne peuvent plus étre corrigées. Chez Croce,
le Systéme devient suite de systématisations, I'Art devient forme
éternelle et pas stade provisoire du savoir absolu; I'Art devient
forme autonome et pas dépendante de 1’évolution spirituelle. D’autre
part, le progrés de 1’Histoire assume une signification différente : la
philosophie de I'histoire : « contemplation pensante de 1'histoire » n’a
plus de sens, pas plus que la distinction entre faits historiques et faits
non historiques, ou entre faits essentiels et faits non essentiels. Hegel
n'a pas dépassé le dualisme comme on aurait pu le croire !

Alors Croce est-il disciple de Hegel ? Appartient-il donc a I'aile gau-
che ou a l'aile droite de I’Ecole hégélienne ? Il est vain de poser cette

I CrocE : Saggio sullo Hegel, Laterza, Bari, 1967, p. 40.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 285

uestion et absurde d’y répondre par 'un ou I'autre des termes de
I'alternative. « Hegel, en somme, a lui aussi découvert un moment de
la vérité ; et ce moment, il faut s’employer a le faire connaitre et
a en montrer la valeur : voila tout. » T Avec cette étude que Croce a
consacrée a Hegel, l'intense réflexion commencée avec l'Estetica se
poursuit et s’exprimera dans les grandes ceuvres ultérieures que nous
avons citées. Deux décennies de « travail » philosophique et 1’élabo-
ration d’une forte théorie de I'Histoire et de 'Esprit. Et c’est dans
cette conception que se trouverait la doctrine du vaste mouvement
totalitaire qui va submerger I'Europe durant trente ans ? C'est le
probléme de Croce ¢t du fascisme. Il faut en dire quelques mots pour
montrer que cette «appréciation» n’est pas fondée. Disons, pas
totalement !

2. Croce, philosophe du fascisme ?

Quand Croce congut la théorie des distincts, il affirma avec force
l'autonomie de l'activité artistique, c’est-a-dire du fait intuitif,
expressif, créateur individuel d’'images, de poésie, de lyrisme. De
méme, il présenta l'activité logique, le jugement, la logique de la
philosophie et puis I'activité pratique avec ses deux stades : celui de
l'individuel — vie, action, spontanéité, force — et celui de l'univer-
sel — la valeur morale réalisée, I'acte positif de I'histoire. Or, 1'affir-
mation de I'autonomie de ces activités était séduisante, car elle per-
mettait de comprendre pourquoi l'activité artistique ne s’annulait pas
dans une plus haute synthése purement logique, et pourquoi tout
l'aspect prosaique, quotidien et existentiel de notre vie économique,
faite de volitions, n’était pas nécessairement motivé par une décision
¢thique, elle-méme provoquée par une obéissance & une loi morale
Impérative et abstraite. Cette activité volitive, utilitaire, ce dyna-
misme de la passion suscitent le jeu politique auquel les hommes en
société doivent bien se livrer. La force autonome, c’est peut-étre
exaltant, c’est en tout cas dangereux. Si une conception éthique de
I'Etat glorifiait une action politique souvent suspecte de motivations
délictueuses et parfois criminelles, il faut bien avouer que séparer
I'utile du moral aboutit a justifier les pires actes de certains individus
préoccupés de puissance, ivres de force et capables de déchainer des
instincts barbares. Ainsi s’établissent l’arbitraire et l'injustice. Le
libéralisme des formes de 'activité de 1'Esprit faisait le lit du fascisme
naissant. Ajoutons a cette interprétation — habilement sollicitée par
certains — de la conception crocienne de la vie de I'Esprit, les argu-
ments antimarxistes que Croce n’hésitait pas a lancer chaque fois

T Op. cit., p. 143.



286 ERIC MERLOTTI

que l'occasion s’en présentait — et qui engendraient tant d'impi-
toyables polémiques. Maintenant nous comprendrons mieux comment
le philosophe napolitain, encore auréolé de quelques mois de fonction
ministérielle (en 1920), allait nourrir plusieurs parmi les instigateurs
de la marche sur Rome, apres avoir en quelque sorte formé (vers
1910-1920) cette génération d’hommes qui allaient épauler Mussolini
dans sa mainmise sur les institutions et le peuple italien. Il est temps
aussi de rappeler les vérités suivantes :

— apres l'assassinat de Matteotti, Croce se range — politiquement —
du c6té des intellectuels antifascistes et son attitude ne variera pas
durant les vingt années que dure la dictature ;

— en fait de «philosophe du fascisme», ¢’est vers Gentile qu’il convient
de se tourner. Giovanni Gentile est parti certes des présupposés philo-
sophiques crociens, il les a développés avec une cohérence propre et
en a tiré une véritable philosophie : 1'actualisme — c’est-a-dire l'acte
de la pensée congu comme seule réalité — que Croce n’a jamais
commencé d’accepter ;

— enfin, ce qui lie 'action 4 la pensée, ou certains faits a certaines
théories, n’est pas aussi aisément saisissable qu’on ne le croit parfois.
Prenons Marx et les dirigeants des grands pays communistes. Prenons
Nietzsche et Hitler. Les idéologies ne sont pas des doctrines philoso-
phiques, et les systémes philosophiques naissent et se développent sur
un autre terreau que les actions politiques. En partant de la philo-
sophie de Croce, on peut imaginer surtout un régime démocratique
dans lequel la liberté n’est pas étranglée par les slogans idéologiques
et ceux qui les appliquent.

Disciple de Hegel, mais qui critique plus profondément son maitre
qu’il ne s’en inspire ; « philosophe du fascisme », mais dont le chef
incontesté de ce mouvement, Mussolini, se vante de n’avoir pas lu
une ligne de lui ; les paradoxes a propos de Croce ne manquent pas.
Nous en citerons encore un qui peut étonner.

3. De Uesthétique et de quelques autres « apories »

L’esthétique, c’est le plan individuel de l'expression-intuition.
L’art est une activité autonome. Il est créateur d'images, inspirateur
de mots et de lignes, de sons et de gestes. Il est forme. Chacun s’ex-
prime, chacun participe a cette activité et est ¢ artiste » peu ou prou.
L’ceuvre d’art dans le sens ordinaire du terme, ce sera l'expression
réussie, une certaine plénitude rejointe, une cohérence lyrique et une
force intrinséque qui ira tellement au-dela de la pauvreté d’intuition
qu’expriment la plupart des mots et des phrases que 1'on va « techni-
quement » les conserver par la mémoire, par 1'écriture, par le tableau,
etc. Du quotidien, on s’achemine vers I'ceuvre, vers le chef-d’ceuvre.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 287

En outre, I'art est forme dont le contenu est la vie pratique dans ses
moments économique et éthique: la passion et les sentiments se
trouvent naturellement intégrés dans l'activité intuitive qui les
exprime en images. Le stade esthétique est celul ol s’organise, se
manifeste 1'état d’ame que l'individu a éprouvé seul, mais qui n’est
pas opposé¢ a l'universalité des états d’ame et de leur expressivité :
« Donner, donc, au contenu sentimental la forme artistique, c’est lui
donner dans le méme temps le caractére de la totalité, le souffle
cosmique ; et, en ce sens, universalité et forme artistique ne sont pas
deux choses, mais une seule. » T Voila une conception philosophique-
ment assez nouvelle que Croce propose ici. Mais elle n’est pas exempte
de difficultés embarrassantes. Par exemple, les critéres du jugement
esthétique ne sont pas précisés (et peuvent-ils I'étre ?) ; la littérature
en prose n'a été admise dans la sphére de l'activité esthétique que
bien tardivement ; la perception ne peut pas étre assimilée a I'intui-
tion et elle sera rangée dans la catégorie suivante, celle de la logique,
de la forme universelle du jugement. Posons donc notre question :
comment le critique distinguera-t-il I’ceuvre d’art d’une réalisation
quelconque, sans valeur et dénuée de signification esthétique ? En
prétendant que le critique d’art est artiste lui-méme, sans quoi il ne
saisirait pas la perfection de la synthése artistique qu’il a a juger,
Croce dit sans doute une bonne chose. Un critique privé de tout sens
de re-création esthétique s’en tiendra aux éléments extérieurs de
I'ceuvre : biographie, techniques externes, voire étalage d’érudition !
Dans le prolongement de sa réflexion, 'auteur du Bréviaire d’esthétique
fait remarquer que la critique d’art est constituée par des jugements
qui appartiennent 4 la sphére universelle de 'activité dite logique,
on comprend bien que la théorie impressionniste de la critique est
refusée — comme sont refusées d’autres théories : positivistes, didac-
tiques (les « genres littéraires ») voire marxistes et psychologiques —
et que I'ceuvre d’art se distingue de I'expression vulgaire par sa portée
universelle et irréfragable. Mais alors nous en restons a la compréhen-
sion et & la contemplation de purs chefs-d’ceuvre harmonieux, puis-
sants, classiques pour tout dire en un mot. Pourquoi Croce, 1'un des
philosophes de I'esthétique parmi les plus lucides et les plus enrichis-
sants, passe-t-il 4 coté de Rimbaud, de Lautréamont, de Breton ?
On pourrait aussi, en s’attardant un peu, analyser chacune des
activités distinctes de 1'Esprit pour en montrer la face contestable
et détruire ou du moins mettre en doute le sérieux de l'entreprise
purement philosophique de Croce. Contentons-nous ici d’énumérer
quelques autres reproches qu’on a faits au « philosophe », c’est-a-dire
au créateur de cette synthése hardie qui s’intitule Philosophie de

I Cf. Bréviaive d’esthétique, p. 137.



288 ERIC MERLOTTI

I'Esprit. Retenons, par exemple, I'absence de toute épistémologie scien-
tifique et de tout intérét ou attitude réceptive pour la méthode des
sciences, pour les résultats de la biologie (méme a son époque!) 1,
les ¢énigmes et les découvertes de la physique et de la chimie ; la
théorie des pseudo-concepts et de l'abstractionnisme du langage
scientifique ; le vitalisme lyrique et pernicieux de la volonté nue, pré-
morale, volition immeédiate et concrete ; le moralisme optimiste, vague
et irritant de I’Efica qui rejette dans I'abstraction inopérante tous les
grands principes des lois civiles et religieuses, mais qui éprouve beau-
coup de peine a €élaborer une explication cohérente du sens moral, ou
de la valeur. Une théorie qui voudrait rappeler en toute occasion
I'élan des étres humains pour la liberté, mais qui reste plutdt insen-
stble aux cris et aux revendications des exploités et des parias de
toute espece. Certes pourquoi demanderait-on au philosophe cette
universelle connaissance et cette sagesse permanente qu’aujourd hui
moins que jamais il ne peut offrir... Mais chez Croce il y a eu une
constante intention de combattre toute conception qui voulait nous
faire prendre des abstractions pour des manifestations de la réalité
concrete. D’ou les refus cités ci-dessus et notre scepticisme sur la
vérité de la démonstration. Mais prenons un aspect plus patent, plus
genéral et pour lequel le penseur de Naples devait étre le plus con-
vaincant, car il s’agit d’'un domaine qu’il dominait de plus haut que
tant d’autres : celui de 1'Histoire. La théorie crocienne de 1'histoire
va-t-elle nous permettre de mieux cerner la conception philosophique
du réel qu’'il nous propose ? Pourra-t-on rapprocher la connaissance
de I'histoire et la conscience de notre historicité de sorte que nous
allons nous acheminer vers une compréhension adéquate de notre
existence et de l'essence de notre dimension humaine existentielle ?

4. Philosophie et Histoire

Tout est histoire : c’est-a-dire que nous ne sommes pas autre chose
que ce que nous faisons. Que nous agissions dans une voie qui, de prime
abord, nous parait d’une importance remarquable pour I'évolution
sociale de notre espece, ou que nous vaquions a notre tache quotidienne
sans soucl de notre participation a un vaste et universel mouvement
d’échanges, de consommation et de production, d’organisation du
travail et des collectivités, nous sommes les acteurs du développement
concret de 1'histoire. Nos aspirations morales, nos volitions utilitaires
ou les palpitations de notre vitalité empirique et idéale, les vibrations
de notre sensibilité et le labeur de notre intellect, constituent 1’étoffe

1 Cf. FRAENKEL : Le scienze naturali nella filosofia di B. Croce, éd. Laterza,
Bari, 1952. La premiére édition, allemande, de ce livre remonte a 1929,
Tubingen.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 289

de notre rc¢alité humaine dynamique. L’erreur, le mal, la régression
morale témoignent de la lutte qui se livre & l'intérieur de chaque
moment de notre activité logique ou éthique. Une maladresse d’ex-
pression, une intuition qui ne parvient pas a se manifester et qui
n’engendre que le banal ou la laideur, quelque ceuvre incompléte ou
ratée, révélent clairement les difficultés de la création esthétique ou,
plus modestement, de la synthése a priori de I'intuition-expression.

Or nous prenons constamment conscience de nos actes théoriques
et pratiques et nous les saisissons dans un jugement — une synthése
logique — qui pergoit le sens du réel. Pour autant que ce jugement
ne s’¢loigne pas dans les constructions abstraites des classes d’objets
et dans les catégories des collections scientifiques, il sera donc un
jugement d’existence. L’intériorité des activités humaines, c’est la
connaissance de [lhistoire elle-méme. En attribuant le prédicat
d’existence au sujet de notre jugement, nous faisons acte de connais-
sance historique, nous sommes conscients de notre aventure, du destin
de tous les hommes. Cette connaissance de ce qui s’est réellement passé,
cette appréhension du flux infini de nos actes multiples et divers
est-elle adéquate, conforme au sens véritable du réel actualisé, en un
mot, est-elle objective ? Parler ici d’objectivité n'est finalement pas
appropri¢, car cela ne fait que susciter un nouveau dualisme. Ce
dualisme du sujet et de 'objet dans l'acte de la connaissance, c’est
une vision empiriste et transcendantaliste du monde que Croce refuse.
Nous ne sommes pas aprés ou au-dessus des choses que nous voulons
connaitre. Nous les vivons dans le temps méme que nous les connais-
sons. Nous nous faisons, par exemple, Athénien avec Platon, Romain
avec Cicéron, ou encore Dante créant la Divine Comédie. Nous
¢prouvons, ou nous nous efforcons d’éprouver les vibrations lyriques
que connut Dante quand il créait poétiquement sa vision de I'Enfer
ou du Paradis, nous revivons les tourments et les glorioles de Cicéron,
ses amitiés et ses haines, ses échecs et ses triomphes. Une époque
elle-méme s’anime en nous avec ses mille scénes diverses et ses per-
sonnages plus ou moins connus, mécréants et mystiques, tolérants et
fanatiques, ridicules et sublimes. Nous voyons ainsi se dessiner, sur-
gissant de la matiere elle-méme résurgente, les grands idéaux qui ont
dynamisé des sociétés entiéres, les croyances qui ont permis et renforcé
lagglomération de certaines sociétés, les « puissances du faire » qui
ont entrainé peuples et individus a construire et a créer. Comment
penser, si nous nous plagons a un point de vue opposé, qu'un homme
puisse saisir les motivations intérieures et profondes d’un peuple ou
d'une culture si son intérét n’est pas fondamentalement éveillé et si
sa réceptivité reste close ? Il pourra se livrer a une description habile,
voire brillante d'un certain nombre de données extérieures qui four-
niront peut-étre des structures relationnelles articulant les uns aux

19



290 ERIC MERLOTTI

autres des modes de vie et des formes sociales. On pourra de la affiner
encore cette construction abstraite d'une réalité devenue autre qu’elle-
méme, s'étant donc abolie dans une pseudo-conceptualisation source
d’'interprétations erronées et fantaisistes, bien qu’en apparence systé-
matiques et rigoureusement logiques.

L’accumulation des documents, leur découverte et leur tri, ne
sont pas essentiels dans I'élaboration de la connaissance historique.
Le «fait » historique qu’on voudrait bien pouvoir figer devant ’his-
torien pour que celui-ci le déchiffre et nous livre ensuite la réalité
« telle qu’elle fut vraiment » n’existe pas. C’est une construction de
I'esprit, ce n’est pas le réel qui est ainsi objet de connaissance. Pour que
le jugement de I'historien pénetre le fond véritable des choses, 1l faut
qu’il procéde par intérét immeédiat et contemporain et qu’il engage
dans sa recherche toute sa personnalité, ses convictions et sa conception
philosophique dans son sens le plus universel. Cela ne signifie nulle-
ment que 'historien va s’ériger en juge de l'histoire et distribuer des
prix de vertu ou des blames. Cela ne signifie pas non plus qu'il va,
armé de ses propres principes, juger le monde et les hommes a son
aune. Sans doute la tentation sera-t-elle grande, et peut-étre vy suc-
combe-t-i1l parfois, de passer d'un subjectivisme avoué¢ dans les
principes philosophiques a un objectivisme revendiqué a posterior:
pour donner un poids plus grand a ses théses et présenter ainsi des
résultats acquis par une intelligence personnelle comme étant dignes
du comsensus universel. L’historien présenterait ainsi les faits a sa
maniére en faisant intervenir ses propres capacités de jugement et
d’expression, puis il se laisserait aller a considérer ses conclusions et
sa version des faits comme évidentes et véridiques. Il ne s’agit pas
de cela chez Croce. C’est pourquoi il nous faut maintenant exposer
sur quelle conception philosophique s’appuient les tenants de 1'histo-
riographie subjectiviste et idéaliste.

Cette conception se distingue d’abord du positivisme. Le positi-
visme, nonobstant la rigueur de sa démarche, est un leurre : un assem-
blage de faits, tout complexe qu’il soit, dissimule peut-étre si bien
I'dme de son architecture propre qu’'il en perd toute signification
véritable. Le positivisme a une faible base philosophique. DD’autre
part, le marxisme offre une certitude plus étayée parce qu'il s’appuie
sur une conception philosophique : le matérialisme dialectique, qui
offre une incontestable preuve de rigueur scientifique de la connais-
sance historique. Mais c’est une interprétation parmi d’autres et vicice
a ses fondements par son dogmatisme finalement assez étroit :
I'infrastructure économico-sociale ne reflete pas a elle seule I'unique
réalité originaire de toutes les données de l’activité humaine, tant
s’en faut. Enfin le modeéle supra-temporel de I'histoire providentielle
ne répond pas aux exigences d'une connaissance historique qui refuse



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 201

un plan métaphysique et hypothétique et qui veut s’en tenir au niveau
d’un savoir spécifiquement humain avec une investigation des faits
a caractere scientifique et a une interprétation immanentiste et idéa-
liste de ceux-ci. Rappelons-nous, a ce propos, que Vico s’était bel et
bien référé aux desseins de la divine Providence pour en faire les
criteres d’appréhension et de compréhension de 1'évolution historique,
mais que dans la partie novatrice de son ceuvre : La science nouvelle,
il opérait effectivement avec des principes qu’il avait lui-méme forgés
pour établir la cohérence de sa recherche : le verum factum convertitur,
la primauté de la fantaisie créatrice sur l'intellect, la signification du
mythe, cette sagesse cachée des civilisations pré-intellectuelles, etc.
Ces principes constituaient 1'assise philosophique de la connaissance
historique qui, elle, réunissait les secteurs du champ philologique :
meeurs, droit, coutumes, langues. Croce, quant a lui, partira donc
bien, dans sa conception de I’histoire, de cette idée que notre connais-
sance de I'histoire n’a de sens — et donc de valeur — que si elle pro-
cede d'un besoin actuel de saisir un fait, de le réactiver en soi, de
I'éprouver pour étre & méme de l'expliquer. 11 semblerait que, a
nouveau, nous sommes placés devant un beau paradoxe: quasi la
condamnation de I'érudition par un érudit, le refus de la recherche
historique par un historien | Croce, auteur d'une grande théorie de
I'histoire, n’a-t-il donc pas mieux compris l'histoire qu’hégélien il
n'avait compris la dialectique, ou qu’esthéticien il n’avait compris le
jaillissement des formes nouvelles de l'art contemporain, ou encore
que moraliste 1l n’avait compris la signification de la valeur et,
politicien libéral, les dangers du fascisme borné ?

La vérité est autre: Croce, philosophe d’abord, expose sa con-
ception du monde en une synthése philosophique qui innovait en de
nombreux domaines et qui, forcément, s’est trompée en d’autres. En
ce qui concerne l'histoire, si nous reprenons notre développement,
nous observons donc que la pure érudition est aussi utile que, & un
niveau différent, le concept du «triangle rectangle» ou celui de
«la rose », mais aussi inutile que ces flatus vocis pour qui veut saisir
et connaitre le réel. Méme si ce réel appartient a un temps dit révolu,
nous pouvons le connaitre pour autant que nous soyons mus par un
authentique désir d’approcher et de découvrir, d’exprimer donc ce
que nous visons. Nous pouvons aussi bien, aiguillonnés par un intérét
profond, nous passionner pour un personnage ou une ceuvre d’un
pass¢ lointain que pour un fait nous touchant de prés dans un présent
qui pourrait paraitre an-historique par définition, alors que c’est le
passé que nous présentifions dans notre cognition historique. Car tout
est histoire. Et, ici, il faut préciser le sens des termes. L’histoire qui
désigne la connaissance du passé, des faits du passé, et le discours que
suppose cette connaissance, c’est I'historiographie. L’ensemble des



292 ERIC MERLOTTI

activités humaines en constant mouvement, c’est 'ensemble des faits
qui constituent la trame du réel. Le « regard » jeté sur le passé n’est
pas essentiellement différent de celui que nous jetons sur un présent
en train de se passéiser. Et entre 'anecdote et le haut fait historique,
il n’y a qu'une différence quantitative, d’intensité et d’envergure, une
différence analogue a celle qui sépare le cri ou ’expression banale de
I'ceuvre d’art aux dimensions plus étendues, plus élevées et mieux
structurées. Le grand ouvrage de synthése historique — comme Croce
en a ¢laboré plusieurs T — révele dans la multiplicité et la diversité
des individus, de leurs convictions et de leurs attitudes, une profonde
unité d’aspiration qui culmine dans I'idéal éthique de la liberté, mode
d’étre de la vérité et de la beauté, passionnément désirée par les indi-
vidus et les collectivités. L’historiographie n'est pas autre chose, en
définitive, que I'histoire pensée et la pensée c¢’est I'intuition-expression
qui s’explicite dans le jugement. L’historiographe — c’est-a-dire
I'historien au sens ordinaire du mot — qui n’articulerait pas sa
recherche sur une exigence de clarté et de cohérence rendue possible
par un ensemble de jugements structuré par sa conception philoso-
phique serait semblable au philosophe « pur » qui ratiocinerait a 'infini
et dans le vide, car il n’aurait aucun sens de I’histoire, aucune sensi-
bilité pour la réalité des actes humains. Considérer I'historien comme
un observateur impavide et non engagé personnellement dans sa
recherche et par ses conclusions, ¢’est tomber dans I'erreur du dua-
lisme qui met d'un co6té l'objet, d'un autre le sujet, d'un coté le
devoir-étre, d'un autre 1'étre et ainsi de suite. Cette tentation de
distinguer en séparant renait presque constamment sous des espéces
bien connues : la loi et 'action, la valeur et le {ait, la société et I'indi-
vidu, les genres littéraires et I'ceuvre littéraire. La voie semble toujours
ouverte a l'arbitraire et a l'abstrait. Et pourtant seul le concret
devrait nous occuper. Croce distingue, mais en wunifiant. Du moins
le désire-t-il! Sans doute ces dualismes ou cette activité qui nous
portent a classer, a catégorier nous permettent-ils de mieux saisir,
de mémoriser, de conserver certaines choses : expressions picturales
ou musicales, déterminations naturalistes, lois scientifiques, siécles
et €écoles, codes et décalogues. Mais la vie n’est pas dans les archives
ou les énumérations. La vie est lutte et synthése, ¢lan et développe-
ment. Ce qui est figé est mort. L'histoire ayant sa vérité en elle-méme,
puisque 'histoire c’est la vie, la vérité éternelle est donc une expres-
sion qui contient une contradiction dans les termes. La vérité se
conquiert sans cesse et n’est jamais apprivoisée ou a jamais révélée.
C’est pourquoi on a taxé Croce de relativiste, de subjectiviste et
d’idéaliste, en un mot : de présentiste.

t Cf. Histoive de I’ Europe au XIXe siécle ; Histoire de I'Italie de 1871 & 1915,
Histotre du vovaume de Naples, etc.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 293

Que d’erreurs et de péchés a la fois et qui donc peut I'en accuser
avec tant de streté et de sérénité ? Ses adversaires proviennent tout
naturellement et essentiellement de deux camps, avec lesquels il a
lui-méme durement polémiqué : spiritualisme métaphysique et
marxisme. Pour le premier camp, citons I'un des adversaires de Croce
parmi les plus tenaces, mais également, 1l faut le dire, parmi les plus
cohérents : Michele IFederico Sciacca, qui vient de s’éteindre en Italie
aprés avoir construit une ceuvre philosophique d’envergure. L’'histo-
ricisme crocien apparait a Sciacca comme un plat positivisme qui
méconnait la primauté du spirituel et la dimension du providentiel.

Plus intéressante peut-étre sera la critique du marxiste Adam
Schaff, dans son livre intitulé Histoire et vérité — essai sur I'objectivité
de la connaissance historique 1. Le philosophe polonais rappelle que
I'histoire est « une source féconde de pensée philosophique et s’associe
étroitement avec la philosophie ». Il examine le positivisme pour
affirmer que la théorie issue des travaux de Ranke a joué un roéle sans
doute important dans I’amélioration des techniques historiennes,
mais qu’elle était vouée a I'échec : comment prétendre écrire 1'histoire
objectivement, sine ira et studio, en séparant absolument sujet et
objet dans la relation cognitive historique ? Puis Schaff présente
honnétement les grandes lignes de ce qu'il appelle le présentisme
(pensons au concept crocien de contemporanéité de toute histoire),
conception qui remonte a Croce précisément et qui a ¢té développée
et appliquée par des historiens américains : Read, Beard, Becker, et
anglais : Collingwood, par exemple. Je ne reprends pas icl 'exposé
des grandes théses de Croce citées par Schaff et présentées supra.
I1faudrait y consacrer une analyse critique. Voyons plutét le jugement
de Schaff: « Les conséquences inéluctables de la doctrine de Croce
sont catastrophiques pour I'historiographie. . . le subjectivisme radical
et le relativisme outré du présentisme de Croce enlévent a I'histoire
son statut de science. » Ce n’est pas l'affirmation de 'existence d’'un
Esprit absolu — Schaff le fait remarquer au passage — qui va corriger
ce qu’a d’arbitraire et méme de socialement rétrograde une conception
aussi relativiste que celle du philosophe napolitain. II s’agit donc de
la combattre en s’appuyant sur une Weltanschauung différente de
celle des idéalistes et sur une méthodologie : critéres de références,
modeéles d’analyse, etc., également différente. On connait la con-
ception du monde que le marxisme nous offre. On comprend donc
que la notion d’objectivité de la connaissance historique telle que
la congoit un idéaliste comme Croce est incompatible avec celle
d’'un chercheur philosophiquement inspiré par le matérialisme his-
torique. Mais n’est-ce pas le probléme méme de l'objectivité de la

! Ed. Anthropos, Paris, 1971.



204 ERIC MERLOTTI
connaissance qui est insoluble, surtout en matiére de sciences
humaines qui gardent leur spécificité a I'égard de ce qu’on est convenu
d’appeler les sciences exactes et naturelles  ? Une étude comparative
mettant en présence un ouvrage historique de Croce sur une période
déterminée et, sur la méme période, un essai systématiquement
marxiste nous éclaire-t-elle davantage sur la validité évidente de 1'une
ou de 'autre des méthodes mises en ceuvre ? Je ne le crois pas. Au
niveau de ce que Croce appelle la chronique, seuls comptent 1'érudi-
tion de I’historien, son métier, sa rigueur dans la découverte des
sources et des documents. En passant a 'exposé, a savoir l'interpré-
tation de la matiere historique, I'historicisation de la chronique, on
fait appel a I'engagement de 'historien, a son conditionnement social,
existentiel, spirituel : a sa philosophie. Qu’est-ce en effet que cette
capacité d’autocritique du présent, « qui peut atteindre a la science
de soi», et dont parle Althusser dans les pages bien connues de Live
le Capital » ?, sinon une mise au net de ses motivations philosophiques
par 'historien qui s’appréte a projeter son présent sur un passé
A connalitre, ses res gestae sur son historia rerum gestarum. 11 apparte-
nait & Gramsci de reprendre les termes de Croce pour parvenir au
renversement de son historicisme spéculatif en un historicisme
marxiste. En bref, critiquer le subjectivisme idéaliste est aise, mais
quel objectivisme lui opposer : la discussion sera toujours ouverte,
et toujours d’essence philosophique. H. I. Marrou, dans son livre si
suggestif mais souvent bien embarrassé, le répéte : « Servitude non
seulement a 1'égard de la logique, mais de la philosophie tout entieére. . .
Il n"y a pas d’histoire véritable qui soit indépendante d’une philosophie
de 'homme et de la vie, a laquelle elle emprunte ses concepts fonda-
mentaux, ses schémas d’explication et d’abord les questions mémes
qu'au nom de sa conception de I'homme elle posera au passé. La
vérité de 'histoire est fonction de la vérité de la philosophie mise en
ceuvre par I'historien » 3.

C’est ce que Croce, contre vents et marées positivistes et transcen-
dantalistes, avait parfaitement compris. C’est pourquoi i/ n'a pas
voulu séparer histoire et philosophie, cela en affirmant que tout est
histoire, histoire contemporaine, et que la philosophie n’est pas autre
chose que le moment logique et méthodologique de la réalité historique.
La connaissance que nous prenons d’un acte historique garantit une
adéquation de la théorie a la pratique, de l'activité théorique sur
I'actualisé pratique, car I'erreur cognitive ne se référe pas a un critére

T A ce propos, des réflexions et une étude trés documentée se trouvent dans
le livre de P. Piovaxt : Philosophie et histoire des idées, in Revue européenne des
sciences sociales, Droz, Genéve, 1972.

* MasreRro, Paris, 1968, p. 155.

3 H. 1. MARROU : La connaissance de Ihistoire, Seuil, Paris, 1954, p. 237-



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 205

logique ou empirique extrinseque a 1'évolution globale elle-méme
historique. En d’autres termes, Uhistorien est celui qui est ma par
I'exigence fondamentale d’exprimer avec le plus de force et d’élégance
possible I'idée dominante qui a opéré la synthése des actes historiques
d’'une époque donnée. Les éventuelles erreurs matérielles de détail
perdent de leur importance devant la perception et 'expression de
la synthése morale des faits historiques que I’historien-philosophe a
construite en élaborant sa recherche. Il le fera avec d’autant plus de
vérité et de force de persuasion qu’il aura retrouvé les accents authen-
tiques de la réalité telle qu’elle a été vécue, puis telle qu’il I'éprouve
et la dit. L’historien peut-il mentir ? A. Schaff se pose lui aussi cette
question pratiquement, c’est-a-dire socialement et politiquement
intéressante, mais nous partageons son opinion et nous pensons que
théoriquement cette possibilité n’est pas pertinente. En revanche les
discours des historiens différent, ils vont jusqu’a se contredire dans
I'expression du méme objet, phénomeéne que le philosophe polonais
considére comme « tout simplement le résultat de la spécificité de la
connaissance qui tend toujours vers la vérité absolue, mais réalise
cette tendance dans et par le processus infini de 'accumulation de
verités relatives » 1. Croce ne dirait pas le contraire. L’histoire, ferait-il
remarquer, est plus proche de I'art, dans son aspect intuitif et expressif,
que des sciences empiriques dont les procédés d’analyse, de classifi-
cation et d’abstraction ne peuvent pas nous donner la vision huma-
niste et globale du réel historique. Si la véracité d’un fait tenait aux
documents qui nous relatent ce fait et & un ensemble cohérent de
données convergentes, alors nous instaurerions 4 nouveau un dualisme
sujet-objet qui nous conduit philosophiquement a l'impasse déja
dénoncée et évitée. Le tout est de savoir distinguer, quand cela est
nécessaire, le mode de l'imaginaire et celui du réellement survenu
(accaduto). On s’est tant efforcé, en vain, d’atteindre une objectivité
absolue qui s’est constamment dérobée, et pour cause!, que l'on
devrait étre rassuré enfin par cette critique de la raison historique
qui ne laisse plus subsister I'illusion d’un fait historique en soi qu’il
s’agirait de définir et de connaitre avec rigueur et exhaustivement.
Mais si l'unité indispensable & la cohérence de la recherche scientifique
ne se trouve pas dans 'objet vidé de son en-soi et réduit a recevoir
la signification que pourra et voudra bien lui attribuer un seul
philosophe-historien, elle devrait alors se trouver chez les historiens
cux-mémes. Ainsi cette unité constituerait une sorte de consensus
afin que soient évités 'éclectisme et le relativisme qui, eux, seraient
source des pires justifications d’actes socio-politiques aberrants, de
totalitarismes aussi triomphants que dénuc¢s de scrupules, bref d’'une

I Op. cit., p. 339.



296 ERIC MERLOTTI

évolution de la réalité historique dans un environnement parfaitement
amoral et irrationnel 1. C’était I'espoir du Vico de la Science Nouvelle,
la conviction du Hegel de la Raison dans 'histoire, le but du Croce
de I'historicisme absolu.

Car, pour sa part, Croce refuse énergiquement les séductions de
I’éclectisme. L’horizon spéculatif dans lequel il se meut n'incite pas
a I'éclatement des valeurs et au scepticisme, pas plus qu'il n'autorise
un anarchisme individualiste. Toutes les activités humaines que 1'on
nomme : esthétiques, philosophiques, politiques, économiques, éthi-
ques, certes se distinguent 1'une de l'autre, mais elles s’articulent
intrinséquement 'une a 'autre, puisqu’elles sont des moments distincts
d'une méme unité, celle de I'Esprit. Et ces activités ne se succedent
pas l'une a l'autre dans un ordre indifférent ou mystérieux, mais 1'on
passe au contraire de fagon trés logique, rationnelle et nécessaire de
I'activité théorique individuelle a I'activité théorique universelle,
puis a l'activité pratique qui débouche sur la plénitude de 'accom-
plissement moral historique, lui-méme contenu de la nouvelle forme
théorique et subjective de la connaissance intuitive et ainsi de suite.
La forme absorbe la matiére qu’elle exprime, comme les concepts
abstraits ne sont que des moments dépassés de la synthése conceptuelle
concrete, comme les faits cruels, méchants, atroces de certaines
périodes barbares de I'histoire humaine participent a 1'élaboration de
la synthése morale concréte et comme, enfin, 'infini progres des civi-
lisations s’abolit dans le procés historique qui trouve a chaque instant
sa fin, sa vraie fin, en lui-méme, préte a étre dépassée a son tour vers
de nouveaux actes a créer et a comprendre.

*

Cette conception est évidemment essentiellement philosophique.
Je doute fort que les historiens de métier approuvent si peu que ce
soit la globalité des théses de Croce sur la signification de 1'ceuvre
d’histoire 2. Pareille doctrine, qui se défend justement d’étre une
philosophie de I'histoire (notion périmée, puisque la philosophie est
histoire), est une affirmation de I'Esprit et de son immanence absolue
dans chacune des activités dans lesquelles il se manifeste et qui le
constituent. Immanence absolue, voila qui élimine toute tentative de
rattacher cet idéalisme a une antériorité logique ou chronologique de
I’Esprit, a une finalité ou a une totalité exemplaire des événements
que nous vivons et pensons. Spiritualisme absolu, en ce sens que,

1 Cf. les critiques de Schaff, de Ridgwery et de tous les adversaires de
I'idéalisme philosophique qui inspire la méthodologie historique et l’action
pelitique.

2 Sur Croce historien, on peut retirer le plus grand profit de la lecture des
livres suivants : F. CHABOD : De Machiavel a Benedetto Croce, Droz, Genéve,
1970 ; C. ANTONI : L'historisme, Droz, Genéve, 1963.



BENEDETTO CROCE, PHILOSOPHE ? 297

méme sous la forme de l'altérité, la nature ne peut pas posséder un
dynamisme dialectique interne propre. Le matérialisme ne fait que
répéter l'erreur du positivisme scientifique : un esprit qui crée un
absolu naturel dont il ne peut pas provenir et qu’il considére comme
son origine, et, a travers les moyens de production et les échanges de
I'infrastructure économique, comme sa genése permanente. On a fait
remarquer souvent que la philosophie de Croce n’é¢tait jamais aussi
claire et convaincante que lorsqu’elle polémiquait avec ses adversaires.
On doit reconnaitre toutefois que dans ses structures essentielles elle
apparait comme une architecture systématique impressionnante par
son ordonnance générale, sa classicité de forme, sa dimension ency-
clopédique. Ceux qui l'ont connue ou qui ont dii la connaitre par
I'intermédiaire de la culture italienne, de ses écoles et de la vie intel-
lectuelle des premieres décennies de notre siécle, ont dit ou bien la
réfuter en s’appuyant sur d’autres courants majeurs : christianisme,
marxisme, scientisme, ou s’y soumettre, ou enfin y adhérer avec
enthousiasme. LL'hégémonie de Croce, grand intellectuel au service du
bloc historique agraire et bourgeois, pour emprunter & Gramsci son
jugement, personne n’a sérieusement pu la contester. Mais il est
permis de s’interroger aujourd’hui encore, avant de caricaturer ou
d’attaquer : placés devant cette grande ceuvre de philosophie, nous
avons l'impression de contempler ou de décrire une pensée mono-
lithique et dogmatique. Certes, Croce nous avertit a plusieurs
reprises — et avec sincérité ? — qu'il n’a pas construit un systéme
clos, mais une série de systématisations ouvertes, appelées a étre
critiquées a leur tour et dépassées. L'Esprit est affirmé avec vigueur :
1l est toujours 1a, Dieu en nous, Esprit créateur au sens du « veni
creator spiritus ». Pourtant, il n’est pas & un autre niveau, sur un
autre mode, que dans les actes quotidiens, paroles et attitudes de
chaque jour : comment le reconnaitre, le justifier et I'éprouver ? Dans
la succession des grands accomplissements historiques ? Dans ’aspi-
ration morale des peuples et des individus vers la Liberté ? Dans la
rationalité du réel ?

L’immanence absolue, c’est la pierre de touche du systéme, sa
cohérence, le fondement du jugement historique. Toutefois, que de
difficultés n’éprouvons-nous pas a surmonter 'incommunicabilité des
consciences, a supprimer l'altérit¢ dans la connaissance de la nature,
4 apaiser I'angoisse du néant, & identifier dans une méme synthése
la théorie et la pratique ? Alors, & quoi bon postuler et affirmer avec
tant de force une vision moniste de 1'Esprit absolu immanent ?
La spéculation métaphysique de Croce a fondé un humanisme dont
I'ampleur embrasse tous les aspects de I'humain, sauf un peut-étre :
celui de sa dimension existentielle. Quel paradoxe !

Eric MERLOTTI.



298 ERIC MERLOTTI

Bibliographie sommaire

I1 intéressera peut-étre le lecteur de connaitre quelques titres d’ouvrages et
d’articles parus en frangais et consacrés, totalement ou partiellement, a la
philosophie de Benedetto Croce.

JEAN LAMEERE : L’Esthétique de B. Croce, Paris, Vrin, 1936.

WERNER GUNTHER : Exposé sur B. Croce, fait devant la Société romande de
philosophie, Rolle, 1936, paru dans la Revue de Théologie et de Philosophie,
janv.-mars 1937.

FERNAND-LUCIEN MUELLER : La pensée contemporaine en Italie et I'influence de
Hegel, Genéve, Kundig, 1941.

PauL OL1VIER : Etudes crociennes en France, in Rivista di Studi cvoctant, Naples,
oct.-déc. 1965 et juillet-sept., oct.-déc. 1966.

Eric MERLOTTI : L'intention spéculative de B. Croce, Boudry, La Baconniere,
1970.

PauL OLIVIER : Benedetto Croce, Paris, Seghers-Philosophie, 1975.
D’autre part, la librairie Droz, a Genéve, a publié, dans la collection « Tra-
vaux d’histoire éthico-politique », les quatre beaux volumes suivants :

BENEDETTO CROCE : Théorie et histoive de I’ historiographie, trad. par A. Dufour,
1960.

CarRLO ANTONI : L'historisme, trad. par A. Dufour, 1963.

BENEDETTO CROCE : L'histoire comme pensée et comme action, préf., trad., et
notes de J. Chaix-Ruy, 1968.

FEDERICcO CHABOD : De Machiavel a B. Croce, Etudes présentées par H. Lapeyre,
1970.



	Benedetto Croce, philosophie?

