Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 4

Artikel: L'idéalisme radical de William Rivier
Autor: Secrétan, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381082

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381082
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER

En la personne de William Rivier, la philosophie romande a perdu,
le 19 novembre 1974, un de ses représentants les plus authentiques 1.

Il était né en 1882 a Bienne; son pére y exercait un ministere
pastoral qu’il devait poursuivre en pays vaudois. William Rivier avait
fait ses é¢tudes secondaires classiques dans le canton de Vaud. Excep-
tionnellement doué pour les mathématiques, il sut apprécier la valeur
de I'enseignement d’Auguste Droz. Par sa rigueur extréme, cet ensei-
gnement dépassait et rebutait la plupart des gymnasiens qui chahu-
taient les lecons de cet homme trop bien élevé.

Puis Rivier fut, a I'Université de Nancy, I'un des meilleurs étu-
diants d’H. Vogt et d’Elie Cartan et conquit brillamment sa licence
en mathématiques. Lors des examens de licence de Rivier, sa maniére
inhabituelle, presque déconcertante, de résoudre un des problemes
posés avait retenu l'attention de la Iraculté de Nancy qui lui décerna
une médaille. Cartan ayant été appelé a Paris, Rivier I'y rejoint. Son
maitre I'encourage a explorer le domaine de la théorie des nombres.

Aprés un séjour a Goettingue, Rivier revient a Lausanne et
enseigne, pendant quelques années, a I'Ecole Vinet, a I'Ecole Nou-
velle de Chailly et a 1'Université. Celle-ci n'a pas jugé a propos de
s'attacher un savant dont la pensée trés personnelle n’etit pu qu’enri-
chir une ¢élite d’étudiants. Rivier n’était pas homme a jouer des
coudes ; I'art d’arriver lui était étranger et les honneurs officiels ne
pleuvent qu’assez rarement sur ceux qui ne les sollicitent pas.

Rivier fut un philosophe itinérant, toujours en quéte d'une
ambiance intellectuelle avec laquelle il se sentit en résonance. Apres
plusieurs années passées a Bruxelles, il réside a Berlin trois hivers.

1 Nous tenons a exprimer notre gratitude envers M. Samuel Gagnebin. Au
cours d'amicales conversations, ce vieil ami de Rivier ne s’est pas borné a nous
renseigner sur son ceuvre, il a fait revivre 'homme. De plus, M. Gagnebin a
bien voulu revoir notre texte. M. Fernand Brunner nous a suggéré maint judi-
cieux remaniement de notre rédaction primitive.



L' IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 269

Au début de 1937, il revient a Bruxelles* d’ou la guerre le chasse.
Ayant regagné Lausanne, il la quitte déja en 1942 pour Buenos-Aires.
IFixé ensuite a Paris, puis, dés 1957, a Neuchatel, il achéve sa carriére
a Vevey d’ou il fait encore parfois le voyage de Paris.

William Rivier avait la vue trés faible et finit par la perdre. Cette
infirmité n’assombrit pas son caractére : naturellement bienveillant,
il ne se montrait combatif que dans la défense opiniatre d’idées qui
lui tenaient & cceur, sans cesser pour autant de pratiquer le « fair
play ». Son handicap physique doit avoir favorisé I'intensité innée de
sa vie intérieure, I'ouverture de son esprit, l'originalité du chemine-
ment de sa pensée. Il avait un humour parfois cocasse qui rendait plus
¢vidente encore la sérénité de son attitude devant la vie. La puissance
de sa mémoire, jointe 4 la faculté de se représenter ce qu'il ne voyait
pas, faisait de lui un adversaire redoutable aux échecs. Comme plus
d’'un mathématicien — et plus d'un aveugle — il était musicien,
compositeur a ses heures. La musique est d’ailleurs en honneur dans
sa famille.

Rivier a pensé et ceuvré sans reliche jusqu’au seuil de ses quatre-
vingt-douze ans. Ceux qui l'ont approché n’oublieront pas plus sa
silhouette et le son de sa voix que sa personnalité intellectuelle et
morale.

Des 1921, Rivier collabore a des périodiques de haute tenue,
suisses, francais et belges. A titre d’exemple, citons le Bulletin des
sciences mathématiques, publié & Paris et connu pour sa sévérité dans
le choix des articles.

En 1937 parait un premier livre, Le Probléme de la vie : I'essentiel
de la doctrine de notre philosophe s’y trouve déja. Dans un chapitre
écrit pour un ouvrage collectif, H.-L. Miéville a souligné 'originalité
et la pertinence des deux premiers dialogues, Le Probléme de la vie et
Les deux cheminsz2. Et dés lors, dans une série d’ouvrages courts,
tracés d'une plume d’humaniste, cette doctrine se précise, s'affirme
et s’affine. Ne nourrissant guére d’illusions quant au nombre de ses
lecteurs et a leur acquiescement, l'auteur ne cesse de revenir sur les
points qu’il estime fondamentaux. Il donne parfois le méme livre a de
légéres variantes prés. Il recourt volontiers au genre littéraire du
dialogue. Prenant pour modéle Berkeley, avec lequel il ne peut que se
sentir en sympathie, il Iui emprunte a l'occasion ses personnages :
Hylas soutenant le point de vue du réaliste, Philonoiis — champion
de l'idéalisme chez Berkeley — représentant une opinion voisine de
celle de Rivier. Ce qu’on appelle « discussion » — quand elle ne se

! 11 y donne, A I'Institut des Hautes Etudes, une conférence dont le texte
a servi d’introduction A son livre intitulé Les deux chemins.
* Cent cinquante ans d’histoire vaudoise, Lausanne, 1953, p. 234.



270 CLAUDE SECRETAN

poursuit pas a coups de pavés ou de matraque — consiste trop souvent
a s’empécher réciproquement de s’exprimer. Il convient donc de
relever la courtoisie et la loyauté des interlocuteurs mis en scéne par
Rivier. Celui qui incarne I'opposition a ses idées a tout loisir de définir
avec intelligence son attitude de réaliste. Rivier était le premier a
savoir que certaines de ses theses étalent inacceptables pour toute
une catégorie d’esprits dont il reconnaissait pourtant la compétence
et la bonne foi. Hylas et Philonoiis sont a la fois des érudits et des
hommes de bonne compagnie. Ni I'un ni 'autre ne prétendent dépas-
ser le stade de I'hypothése. Si chacun s’efforce de rendre la sienne plus
plausible, tous deux admettent le caractére provisoire et indémon-
trable de toute hypotheése. 1

Abstraction faite de ses compositions musicales, I'ceuvre de Rivier
porte sur les mathématiques, la physique théorique et la philosophie,
toutes trois s’interpénétrant et interférant. Parmi les questions scien-
tifiques ayant suscité une réflexion originale de Rivier, nous reléverons
les problémes du tiers-exclu, du calcul des probabilités, de I'invaria-
bilité des lois naturelles, du déterminisme. 2

Le probléme de la validité du principe du tiers-exclu retient
notamment l'attention de notre auteur. On sait que Brouwer a scruté
les rapports entre mathématiques et logique. Selon ce leader de 1'école
empiriste, la logique aristotélicienne ne régit les relations du tout a
la partie qu’en tant qu'’il s’agit de collections finies. Ses regles ne sont
pas applicables aux collections infinies. L’empirisme tend a préter un
caractére objectif au fait mathématique. Rivier écrit : « Trés prudents,
(les empiristes) tiennent avant tout a s’assurer avec le plus grand soin
de I'existence effective des étres sur lesquels ils raisonnent. Ils admet-
tront difficilement, par exemple, qu'on s’étende sur telle ou telle pro-
priété concernant les nombres sans qu’on ait préalablement construit
un exemple de nombre possédant cette propriété. »3 Et plus loin:
« Plus disposés a P'optimisme et a la confiance, les mathématiciens
idéalistes inclinent a penser que la fonction essentielle de I'esprit est
d’imaginer et non d’observer, d’inventer et non de découvrir. Ils
affirment par le discours et par le fait notre liberté de choix touchant
les notions placées a la base de nos théories et les hypotheses qui
président a nos recherches ; ils ne croient pas, comme les empiristes,
que ces notions préexistent a la pensée, le role de cette derniere se
bornant a les déceler. » 4

! Une liste des publications de Rivier précéde les Deux exposés d'une philo-
sophie de la liberté.

2 Les travaux scientifiques de Rivier s’étendent aussi a ’analyse mathéma-
tique, a la théorie de la relativité, etc.

3 Revue de théologie et de philosophie, 1925, p. 217.

4 Ibid., p.219.



L' IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 271

La sympathie de Rivier va, bien entendu, a I'école idéaliste. Il
écrit, plus de trente ans plus tard : « Pliant leur esprit aux exigences
de la recherche expérimentale, les empiristes ne sauraient croire a
I'existence d’aucune vérité universelle, d’aucun absolu. Pour notre
part, nous préférons nous maintenir le plus possible sur le plan de
I'axiomatique qui est le domaine par excellence ou l'activité libre de
'esprit peut se donner carriére ».

Les empiristes contestent la validité du principe du tiers-exclu
dans deux cas : lorsque le raisonnement porte sur des futurs contin-
gents et lorsqu’il concerne des collections possédant une infinité
d’objets. « Dans le second cas, déclare Rivier, la difficulté soulevée
tient au fait que l'on a tendance a regarder les collections dont il
s’agit comme données au sens empirique du terme au lieu de les tenir
pour ce qu’elles sont véritablement : des constructions de notre esprit
ne répondant a aucun modéle dans le domaine du concret ». 2 Rivier
revient sur ce sujet dans la conclusion d'un petit ouvrage d'une belle
densité, paru en 1959 : « Les hommes de sciences et logiciens (empi-
ristes) dont j’ai déja parlé refusent d’admettre que la fausseté d’une
proposition telle que : 7/ y a au moins un nombre entier qui possede la
propriété A entraine la vérité de la suivante : aucun nombre entier ne
posséde la propriété A. 1ls font en effet intervenir ici un tiers non exclu
qui peut étre mis sous la forme que voici : il n'existe aucun moyen de
reconnaitre s'il se trouve ou non des nombres entiers possédant la pro-
prieté A. A mon avis, cette derniére proposition n’est qu'une facon
particuliére de nier 'existence de nombres entiers possédant la pro-
prieté A. Autrement dit, elle se confond pour le sens avec la deuxiéme
des propositions énoncées il y a un instant, & savoir : aucun nombre
entier ne posséde la propriété A. Donner un autre sens a la troisiéme
proposition en vue de lui attribuer dans le débat un role de tiers non
exclu est une démarche qui serait peut-étre fondée si I'on pouvait
assimiler I'’ensemble des nombres entiers a une donnée sensible ordi-
naire qui s’impose & nous et que 1'on regarde pour cette raison comme
préexistant avec toutes ses propriétés a la connaissance que nous en
avons ou pouvons en avoir. Or il n’en est pas ainsi. Le concept d’en-
semble tnfini est plus une donnée de l'esprit qu’il ne dérive du sensible,
la nature ne nous offrant a tout prendre aucune image d’un ensemble
de cette sorte ; elle se contente de nous en suggérer I'idée tout au plus.
Notre esprit joue dans 1’élaboration de ce concept un réle constructif
qui nous rend maitre du terrain plus qu'on est tenté de le croire ». 3

La question de la portée de la théorie des probabilités est exa-
minée dans un dialogue intitulé Questions controversées. Elle est

Y Le Pouvoir de I'esprit, Neuchatel, Griffon, 1957, p. 49.
* Ibid., p.g.
3 Science et Jeux, Neuchatel, Griffon, 1959, p. 73-74.



272 CLAUDE SECRETAN

reprise dans Une Philosophie de la liberté: « Le réaliste: La doctrine
du déterminisme perd aujourd’hui du terrain dans les esprits, je vous
I'accorde. Mais une autre doctrine tend a 1'y remplacer. C’est celle
du probabilisme scientifique. L’idéaliste: Cette nouvelle maniére d’ex-
pliquer le monde repose sur le calcul des probabilités. Ce calcul pro-
céde lui-méme d'une intuition de nature trés particuliére : a tout
considérer, la seule valeur que nous puissions reconnaitre a cette
intuition est peut-étre de ne nous avoir jamais trompés... (Cette
intuition) est celle qui nous pousse a ne pas tenir compte de certains
cas possibles dans nos prévisions. Nous disons de ces cas possibles
qu’ils sont frés improbables, sans toutefois réussir a préciser d'une
maniére satisfaisante pour l'esprit les conditions qu’ils doivent rem-
plir pour mériter cette appellation... Eh bien, sans cette intuition, le
calcul des probabilités n’existerait pas. Plus exactement, il se rédui-
rait a 'analyse combinatoire, cette branche des mathématiques qui
étudie les moyens de dénombrer les cas possibles, mais ne s’occupe
pas de tirer parti de ces moyens pour la prévision des événements...
On ne sait donc pas ce qu’il faut entendre au juste par des événements
également possibles. En revanche, personne ne contestera l'existence
d’événements trés improbables. De plus, 'intuition qui nous fait
assimiler le trés improbable a 1'impossible a l'avantage d’entrainer
les esprits avec une grande force... Du point de vue des probabilités
lui-méme, il parait impossible que 1’exceptionnel ne se produise pas
a la longue, si le concours des circonstances, mettant en présence les
diverses possibilités relatives aux événements qu’on envisage et
entrainant 'arrivée de 1'un quelconque de ces événements dans les
conditions requises, se répéte un nombre de fois suffisamment grand...
Dans le domaine des prévisions, méme ce qui parait le plus certain ne
sort pas, en réalité, de la zone du probable. »

William Rivier s’est préoccupé aussi de la question de l'invaria-
bilité des lois naturelles. Dans une conférence, imprimée a Lausanne
en 1886, Henri Dufour, brillant professeur de physique et expérimen-
tateur remarquable, se refusant a nier la réalité des miracles rapportés
dans la Bible, se demandait si, aux temps ol ils s’accomplissaient, ce
que nous appelons les lois scientifiques avaient déja acquis la rigueur
qu’elles présentent aujourd’hui. Rivier va plus loin que Dufour : « Il
ne faudra plus considérer le fait qu'une pierre tombe quand on I'aban-
donne a elle-méme comme un comportement nécessaire d'un tel corps
au voisinage du globe terrestre, ...mais bien (comme) une propriété
que, peut-étre, la pierre n’a pas possédée a l'origine, ni ne possédera

1 Une Philosophie de la liberté, Neuchatel, Griffon, 1972, p. 33 sqq. Cette
citation, comme d’autres dans la suite du texte, est tirée des réparties successives
de I'interlocuteur qui exprime la pensée de Rivier.



L'IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 273

toujours, du moins au méme degré. » * La question est reprise dans
d’autres textes: « Selon mon idée, la sphere d’action des lois et de
I'ordre que nous voyons régner autour de nous dans le sensible ne
s'étendrait pas jusqu’a l'infini mais contiendrait a son intérieur la
partie de l'univers que nous connaissons ou sommes en mesure de
sonder. Nous commettrions donc, sans que nous soyons a méme de
nous en apercevoir, une erreur en voulant étendre a 1'univers entier
un ¢tat de choses qui ne se vérifierait que dans une portion limitée
de I'espace. » 2

Dans un dialogue des Constructions de l'esprit, Rivier fait dire a
son porte-parole : « Une aiguille qui reposerait sur sa pointe pendant
la centiéme partie d’'une minute, par exemple, pourrait passer pour
demeurer indéfiniment en équilibre dans cette position aux yeux
d’animalcules qui ne vivraient qu'un milliéme de seconde. Ne courons-
nous pas le risque de commettre une erreur semblable en affirmant
I'invariabilité des lois naturelles? » 3 Rivier rappelle, dans cette méme
optique, «qu’en dépit de profondes recherches, le mathématicien
Henri Poincaré n’a pu découvrir aucune raison valable de croire a la
stabilité du systéme solaire. » 4

Si le mathématicien empiriste remet en question le principe du
tiers-exclu, nous voyons aujourd’hui le physicien enfreindre volon-
tairement sur certains points les regles de la logique traditionnelle.
Il récuse l'universalité de deux principes fondamentaux : celui de
raison suffisante qui assigne une cause a chaque phénomeéne et celui —
qui en découle — selon lequel les mémes causes produisent toujours
les mémes effets. « Ainsi, conclut Rivier, tombe ’argument peut-étre
le plus sérieux opposé aux philosophies idéalistes et spiritualistes par
les partisans du déterminisme scientifique qui nient que nous puissions
en aucun cas soustraire notre comportement a l'action des forces
aveugles qui résident dans 'espace. Le principe de raison suffisante
a été successivement considéré comme une vérité de fait, comme une
hypothése de travail, ni vraie ni fausse, mais indispensable a la
recherche scientifique, enfin comme une hypothése fausse. » 5

Dans Sciences et Jeux, la théorie des jeux de combinaisons — notam-
ment dans les échecs — et celle des phénoménes ondulatoires sont
invoquées a I'appui de I'importance qu’il faut attribuer a la liberté de
choix.

Glanées dans les écrits scientifiques de Rivier, les réflexions qui
précédent font apparaitre déja les linéaments d'une métaphysique.

Les Constructions de l'esprit, Neuchatel, Griffon, 1971, p. 146-147.
Questions controversées, Neuchitel, Griffon, 1971, p. 4I.

Les Constructions de Uesprit, p. 147.

Ibid., p. 98.

Sciences et Jeux, p. 10.

[ R

18



274 CLAUDE SECRETAN

De plus en plus structurée, elle est exposée pour elle-méme dans
les dialogues et dans d’autres publications. Soucieux du degré de
probabilité de ses théses, Rivier en avertit le lecteur dans des
«avant-propos», « avertissements », « introductions », « commentaires »,
« conclusions », « épilogues », « compléments » ou « scolies ».

Dans une double étude posthume dont nous nous servirons prin-
cipalement, Rivier a résumé ses derniers ouvrages philosophiques .
Nous signalerons les themes philosophiques suivants : I'idéalisme, le
pouvoir de I'esprit ou la liberté radicale, la communion des consciences
ou 'accord des esprits, la morale de 'unité.

Sa doctrine affirme la réalité de l'esprit et du temps avec pour
corollaire le caractere illusoire de la matiére et de 'espace. Si original
soit-il, tout systéme philosophique rejoint, sur certains points fonda-
mentaux, ceux de quelques prédécesseurs. Rivier rencontre non seule-
ment Berkeley, mais aussi Kant pour lequel 'espace est une forme
a priori de notre sensibilité 2 ; Schopenhauer qui proclame le pouvoir
de I'esprit ; Bergson dont la conception de la durée s’oppose a 'espace-
temps einsteinien ; Léon Brunschvicg que Rivier dépasse par son
idée de la liberté radicale de I'esprit. Et c’est d’accord avec Husserl
que Rivier néglige « le phénomeéne naturel au profit du phénomene de
conscience ». 3

Nous céderons souvent la plume a notre philosophe. Les citations
qui suivent sont tirées principalement des deux études posthumes dont
plus d’un passage, d’ailleurs, est repris d’une publication antérieure.
Ces pages ont le caractére d'un testament philosophique.

Selon Rivier, les physiciens actuels tiennent I’étendue pour le
support et la substance méme du réel. Pour faire admettre cette identi-
fication, ils ont du adjoindre a notre classique espace tridimensionnel
le temps a titre de quatriéme dimension. Aux yeux du physicien, un
objet de la pensée n’est promu a l'existence que s'il possede les quatre
dimensions de l’espace-temps. Pour Rivier, un objet de la pensée
existe des qu’il posséde la durée : « Je prétends que le sensible peut
étre regardé comme faisant partie d’'un domaine inétendu. ] affirme
ainsi qu’il peut étre tenu lui-méme pour inétendu. Je veux dire par la
que, par exemple, si j'envisage d’'une part la plume que je tiens dans
ma main en ce moment, et d’autre part, telle autre plume que je me
plais & imaginer en ce méme instant, je ne fais pas une différence
essentielle entre les modes d’existence respectifs de ces deux objets.
Or, quand j’affirme que la seconde plume est inétendue, on comprendra

I Deux exposés d'une philosophie de la liberté, Neuchitel, Griffon, 1975.

2 Les Constructions de U'esprit, p. 135.

3 Le Pouvoir de I'esprit, p. 93. La mise en question de la réalité de l’espace
se retrouve dans la pensée de 1'Inde. Cf. F. Brunner, Une théorie de la percep-

tion dans I'Advaita Vedanta et quelques comparaisons avec la philosophie occi-
dentale (Rev. théol, et Phil. 1975, pp. 252-279, cf. en particulier p. 275).



L IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 275

ce que je veux dire, puisqu’on admettra sans difficulté qu’elle n’existe
que comme objet de ma pensée. En disant que je ne fais aucune diffé-
rence essentielle entre le mode d’existence de la plume que je tiens
dans ma main et celul de la plume imaginaire, j’entends que je consi-
dére la premiére comme partageant avec la seconde la propriété d’étre
un objet de ma conscience et de ma connaissance et de participer ainsi
a la nature de mon esprit que je tiens pour inétendu. Si vous me faites
observer qu’il y a entre ces deux objets la différence, essentielle selon
vous, que l'existence de la plume que je tiens dans ma main peut étre
constatée par d’autres personnes que moi, ce qui n’est pas le cas de
I'existence de la plume imaginaire, je remarquerai a ce propos ce qui
suit. Supposons que ce soit dans un réve que je considére les deux
plumes en question et que je compare leurs modes d’existence res-
pectifs comme je viens de le faire. Le fait que dans mon réve d’autres
personnes que moi peuvent constater 1'existence de la plume que je
tiens ainsi en réve dans ma main n’entraine pas que cette plume existe
comme quelque chose de plus que comme un produit de mon imagina-
tion ou de ma pensée. Cette remarque peut étre rapprochée de la
suivante. Admettons que je me sente incapable & un moment donné
de me rendre compte si je réve ou si je me trouve a l'état de veille.
Tout témoignage d’autrui ayant pour but de me persuader que je me
trouve 4 I'état de veille devra étre tenu par moi pour récusable dans
de telles conditions parce que la personne consultée ferait nécessaire-
ment partie de mon réve dans le cas ol ce serait d'un réve qu’il
s’agirait. »

On peut concevoir deux mondes paralléles ayant en commun la
durée. Le monde du physicien est celui de l’espace. Rivier I'appelle
volontiers « le monde dit extérieur ». Il est soumis au déterminisme.
Le monde du philosophe est celui de la liberté. Pour le physicien, le
sensible est tout ce qui est transmis a la conscience par le corps. Pour
le philosophe, tout ce qui constitue le monde dit extérieur — y compris
notre propre corps — est création de l'esprit.

« Quand nous voyons se succéder deux phénomenes dont le second
nous apparait comme l'effet du premier, nous ne pouvons pas nous
empécher de regarder ces deux phénomeénes comme reliés dans le
temps et dans l'espace par une chaine continue de causes et d’effets
s’engendrant de proche en proche. De méme, quand nous éprouvons
deux sensations consécutives que nous rattachons & un méme objet,
ces deux sensations nous apparaissent comme deux effets d’'une méme
cause. Nous croyons instinctivement a la persistance de cette cause
durant I'intervalle de temps qui s’écoule entre les deux sensations.
Notre croyance instinctive dans la persistance de 1'objet joue peut-

I Deux exposés, p. 27-28.



276 CLAUDE SECRETAN

étre un role dans le phénomeéne de la perception lui-méme. Ces
croyances instinctives, sur lesquelles sont en somme fondées la plupart
de nos prévisions, se résument toutes dans la croyance a la réalité du
monde dit extérieur. J'entends que cette derniére croyance proceéde
des premiéres et les étaie tour a tour. Si j'al de nombreuses raisons de
croire a 'existence du monde extérieur, aucune n’est toutefois vérita-
blement contraignante. Plus exactement, je ne suis pas forcé de penser
que les choses du monde dit extérieur existent indépendamment de
mon esprit qui les pergoit. La science d’aujourd’hui s’emploie elle-
méme, pourrait-on presque croire, a ruiner notre confiance dans cette
réalité persistante du monde extérieur en tendant a affirmer que tout
y existe a I'état virtuel seulement. Que penser en effet d'un univers olt
il n’y aurait que de l'énergie a 1'état potentiel et des forces, et rien
d’autre, qui puisse servir de support a la premiére et opposer aux
secondes des résistances leur permettant de s’exercer. On pourrait
presque croire que, pour la science d’aujourd’hui, les phénomeénes
sensibles ne s’actualisent qu'aux termes des processus par lesquels ils
se font connaitre a notre esprit. Une telle maniére de voir la science ne
serait pas contraire a la mienne, puisqu'elle tendrait a faire rentrer
tout le réel dans le cadre des phénomeénes de conscience. » I

Une question s’'impose impérieusement a la réflexion du penseur :
celle d'un accord possible entre les données de la vie intérieure, qui
sont les « données immédiates de la conscience », et celles du « monde
dit extérieur ». « Les données de la premiére sorte nous forcent a
reconnaitre l'existence du pouvoir et celles de la seconde sorte nous
conduisent en revanche a conclure a la non-existence de tout pouvoir
dans 'univers. Il y a trois maniéres de répondre a la question posée.
La premiére, la plus simple en apparence, consiste a regarder les
données du monde intérieur comme des pseudo-données et a prétendre
que rien ne posseéde de pouvoir dans l'univers parce que tout y est
déterminé d’avance. En niant ainsi I'existence du pouvoir, on rendrait
inadmissible notre accés a la vérité par la science si '’homme ne se
trouvait pas alors en complet désaccord avec lui-méme et si cette
compréhension du monde consistant a nier 1'existence du pouvoir ne
faisait pas perdre tout sens a la vie que nous menons. La deuxiéme
maniere de répondre a la question, la plus fréquemment adoptée, est
celle du sens commun. La réalité n’est pas entiérement représentable
dans l'espace. La partie de la réalité représentable dans I'espace nous
est la plus familiére. Tout ce qui se rattache i cette sorte de réalité,
en d’autres termes tout ce qui appartient a 'ordre matériel, obéit
aux regles de la logique, du moins il a semblé pendant longtemps qu’il
en était ainsi. En revanche, la partie de la réalité qui n’est pas repré-

Y Une Philosophie de la liberté, p. 17 et s.



L'IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 277

sentable dans l'espace n'est pas soumise a ces regles parce que, se
trouvant sous notre domination, elle échappe a I'étau du déterminisme.
Comme nous appartenons a ces deux sortes de réalités a la fois, nous
participerions donc simultanément de la nature de l'esprit qui souffle
ou il veut et de I'ordre matériel ot toute possibilité de choix est exclue.
Cette deuxiéme maniere de répondre a la question constitue donc dans
le fait une pseudo-solution du probléme envisagé puisqu’elle se borne
a constater sans I'aplanir le conflit existant entre les deux sortes de
données dont il s’agit. Il nous reste la troisiéme maniére de répondre
a la question. Elle consiste 4 nous tenir aux données de la vie inté-
ricure et 4 considérer comme de pseudo-données celles du monde dit
extérieur, nous obligeant & conclure que rien ne posséde de pouvoir
dans I'univers. »

Adoptant, bien entendu, cette troisieme maniére de résoudre le
probléme, Rivier voit dans le pouvoir «le signe distinctif de ce qui
possede une existence en soi ».

« Le pouvoir et la liberté n’appartiennent pas au monde de 'espace
et il en est de méme de la conscience qui les contient. Tout se passe
donc ici autrement que ne le pensent les matérialistes ; il y a d’une
part ce qui est transmis par le corps a la conscience et d’autre part
ce qui est transmis par la conscience au corps sans avoir ét¢ auparavant
transmis par le corps a la conscience, a savoir les effets du pouvoir. Or,
il serait dans les attributions du pouvoir de faire, quand cela paraitrait
désirable, obstacle dans le corps & ce qui s’y produirait en vue d’étre
transmis a la conscience. En bref, le monde de I'esprit dominerait celui
de I'espace parce qu’il détiendrait le pouvoir et la liberté. » 2

Le pouvoir ne serait rien sans la liberté. 3 Cette thése ne saurait,
¢videmment, étre celle de la science qui «tient les phénoménes de
conscience pour des épiphénomeénes du sensible tels des feux follets
éclairant les terrains qui leur donnent naissance » 4.

Rappelons a ce propos que, voici prés d'un demi-siécle, un savant,
ami personnel de Rivier — dont il ne partageait pas toutes les vues —,
¢crivait : « I1 est possible sans doute que le cerveau obéisse directement
aux ordres d'un agent spirituel. Une hypothése de ce genre n’a rien
d’absurde. Mais elle s’est dérobée jusqu’ici au contréle des faits. La
métaphysique a le droit de la retenir. La science a peut-étre le devoir
de I'écarter. » 5

' Deux exposés, p. 23-24.

2 Ibid., p. 17-18.

3 Les deux termes de « pouvoir» et de «liberté » ne sont d’ailleurs, selon
Rivier, pas plus susceptibles d’une définition satisfaisante que compatibles avec
I'étendue.

4 Deux exposés, p. 25.

5 J. Larguier des Bancels, [ntroduction a la psychologie, Paris, Payot, 1934,
p. 157.



278 CLAUDE SECRETAN

La conviction, chez Rivier, que l'esprit a un treés grand pouvoir
sur le corps cadre avec I'adhésion du philosophe au mouvement reli-
gieux de la Christian Science . A I'appui de ses conceptions, Rivier
peut invoquer les phénomeénes psychosomatiques et télépathiques.
Ceux-ci témoignent, d’une part, du pouvoir de I'esprit sur le corps, et,
d’'autre part, de I'irréalité de I'espace du physicien.

Nous touchons maintenant le point culminant de la philosophie de
Rivier, sa thése de 'unité et de la communion des consciences.

« Les sciences physiques et naturelles, croyant au primat de l’espace,
regardent nos esprits comme extérieurs en quelque sorte les uns aux
autres ; au contraire, la philosophie dont il est ici question, concluant
au primat de la conscience, admet entre eux l'existence d'un lien leur
permettant, par exemple, de partager simultanément une méme
pensée ou d’éprouver tous ensemble un méme sentiment, et cela en
I'absence de toute cause apparente appartenant a 'ordre du sensible.
C’est ce qui s’appellera dans cette philosophie participer a une cons-
cience commune. Ce point de vue n’est pas sans analogie avec celui
de certains naturalistes quand ils affirment qu’il existe chez les
abeilles une conscience de la ruche. » 2

Rivier réve d’un retour a la fusion des consciences individuelles.
Cela correspondrait peut-étre & la redécouverte d'un état originel de
I'humanité : quelque chose comme le Paradis retrouvé.

« Il faut simplement supposer que les étres séparés dont il s’agit
ne le sont pas complétement mais qu’ils possedent en commun un
domaine dans lequel chacun d’eux peut agir librement dans la mesure
ot son action n’est pas contrariée par celle des autres. On dira par
exemple qu’il s’est établi & la longue entre celles des actions de cette
sorte qui se trouvent habituellement contrariées les unes par les
autres comme une sorte d’équilibre relativement stable et que le
champ ol cet équilibre s’est établi constitue précisément le monde dit
extérieur avec ses lois et ses contraintes. Ainsi s’expliquerait tout au
moins la thése ultime a dégager des propos du philosophe rapportés
dans ses ouvrages, a savoir la thése suivant laquelle, si les conflits qui
opposent les consciences individuelles les unes aux autres venaient a
s’évanouir, avec ces conflits s’évanouiraient également les limitations
imposées aux consciences individuelles par le monde dit extérieur et,
finalement, le monde dit extérieur lui-méme ; selon ce philosophe, les
consciences individuelles se mueraient alors en une conscience unique
appelée par lui la conscience universelle. » 3

I Voir Les Constructions de Uesprit, p. 142 et p. 149, et Le Pouvoirde l'esprit,
p. 120.

2 Deux exposés, p. 25.

3 Ibid., p. 34-35.



L' IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 279

Une morale se rattache directement a ce théme de la communion
des consciences: «La représentation matérialiste que nous nous
faisons de l'univers, en nous empéchant de nous voir comme nous
sommes, nous laisse 4 mi-chemin entre deux idéals de vie dont 1'un
nous pousse a mener une existence grégaire, tandis que I'autre exalte
en nous une vie «intérieure » seule capable de mettre en évidence les
liens d’ordre spirituel qui existent entre les hommes. L’égotisme est,
semble-t-il, la conséquence naturelle de la position intermédiaire que
notre conception actuelle de la vie occupe par rapport a ces deux
1déals. » 1

Schopenhauer admet que la volonté a un champ d’action qui
s'étend jusque dans les choses. Pareille opinion est, selon Rivier, le
fruit d'un effort de notre imagination. Il n’en est pas moins vrai que
les choses — en dépit de leur caractére illusoire — opposent une résis-
tance a une volonté que seuls possédent les étres conscients. Cette
résistance et le désaccord de nos esprits dans l'exercice du pouvoir
dont nous disposons sur le monde sensible se conditionnent récipro-
quement. A cette impasse, Rivier n’entrevoit qu'une seule issue, qu'’il
qualifie d’« état de grace ». Au lieu du renoncement au vouloir-vivre
préconisé par Schopenhauer, Rivier envisage le libre consentement
de chacun de nous & une unanimité du vouloir-vivre dans un univers
sans espace. Cette solution est évidemment plus conforme a la doctrine
chrétienne.

Et cette morale se double d'une eschatologie : « Cette idée qu’une
vie profonde serait susceptible d’étre vécue en commun par tous les
hommes est en effet un théme familier de ma méditation. Un point de
ma philosophie joue un role particuliérement important dans I’enchai-
nement logique de mes pensées et rendra peut-étre moins obscure a
vos yeux la représentation que je me fais de 'univers. Il s’agit de la
communication des esprits, autrement dit du pouvoir que nous possé-
dons selon moi de communiquer directement par la pensée les uns
avec les autres. Suivant mon opinion, nous aurions perdu en méme
temps que la foi dans I'existence de ce pouvoir le secret qui nous per-
mettait de I'exercer. S’il nous arrivait de retrouver ce secret, peut-étre
verrions-nous alors le monde sensible se défaire devant nos yeux,
telle une tapisserie dont le canevas se serait brusquement évanoui
sous l'effet d’un agent de désintégration mystérieux. De toute maniére
une nouvelle avenue nous serait largement ouverte dans le domaine
des possibles. Peut-étre nous conduirait-elle & quelque terre d’accueil
comparable a celle que la religion chrétienne laisse entrevoir a ses
adeptes » 2.

U Deux exposés, p. 60.
* Ibid., p. 28-29.



280 CLAUDE SECRETAN

La reconnaissance du « primat de la conscience », qui imprégne la
spé¢culation de Rivier, se retrouve chez nombre de contemporains qui
ne sont pas tous des philosophes de métier.

Un auteur que ceux-ci ne prennent pas toujours au sérieux, mais
auquel on ne saurait dénier le sens de l'extrapolation, Jacques Bergier,
grand prospecteur de l'insolite et de l'inexpliqué, cite dans l'un de
ses livres une déclaration qu’il a faite sienne et que Rivier n’elit pas
désavouée : « L’'univers matériel étudié par la physique n’est pas le
tout de I'univers, mais il masque, démontre et laisse entrevoir 'exis-
tence d’'un autre univers, bien plus primordial, de nature psychique,
dont il serait comme une doublure passive et partielle. » T

Un rapprochement nous parait s'imposer aussi avec la pensée de
C. G. Jung 2. En eftet, Rivier écrit : « A une sensibilité profonde est
venue s’ajouter une sensibilité de surface, qui a, chez un trés grand
nombre d’hommes, fini par masquer entierement (la premiere), ou peu
s'en faut. Notre existence s’écoule dans un plan de plus en plus éloigné
des nappes profondes de la conscience. » 3 Jung, de son co6té, va méme
plus loin que Rivier puisqu’il envisage la possibilité d’échapper non
seulement a l'espace mais encore au temps. Il attribue a la conscience
une « valeur cosmique » : « La conscience humaine, la premieére, a créé
I'existence objective et la signification et c’est ainsi que ’homme a
trouvé sa place indispensable dans le grand processus de l'étre. » ¢

« Aujourd’hui encore, les rationalistes persistent a penser que les
expériences parapsychologiques n'existent pas ; elles seraient fatales
a la conception qu'ils ont de l'univers. Car si de tels phénomeénes
peuvent se produire, 'image rationaliste de I'univers perd toute
valeur, parce qu’elle est incompléte. s Notre monde de temps, d’espace
et de causalité est en rapport avec un autre ordre de choses, derriére
ou au-dessous du premier, ordre dans lequel «ici» et «la», «avant »
et « aprés » ne sont pas essentiels. » ¢

Sans rechercher l'audience, Rivier a réitéré inlassablement son
message. Il n’a pas adopté le langage de tant de propheétes qui assénent
des affirmations d’autant plus pesantes qu’elles sont moins démontrées.

I Ce passage d’Olivier Costa de Beauregard (Le second principe de la science
du temps, Editions du Seuil) est reproduit par Bergier dans Les maitres secrets
du temps, Paris, Editions « J'ai lu », 1974, p. 15.

* Ce rapprochement présente d'autant plus d’intérét que nous n’avons
relevé, dans I'ceuvre de Rivier, qu’une seule bréve allusion a Jung (Pouvoir de
Uesprit, p. 129).

3 Questions controversées, Compléments, p. 56.

¢ Carl Gustav Jung, Ma vie, Traduction Cahen et Le Lay, Paris, Gallimard,
1966, p. 295.

5 Jung rapporte bon nombre de faits qu’il a vécus personnellement et qui
I'ont convaincu de la réalité de tels phénomeénes.

6 Ibid., p. 347.



L'IDEALISME RADICAL DE WILLIAM RIVIER 281

Loin d’excommunier le contradicteur, il ne présente ses idées les plus
cheéres que comme des hypothéses toujours revisables, méme si leur
plausibilité s’impose de plus en plus a son esprit. C’est pourquoi il
s'exprime trés fréquemment au conditionnel. Il porte l'empreinte
indélébile du milieu ot il a grandi : I'honnéte et le courtois y faisaient
partie des conditions normales.

L’ceuvre de Rivier est le résultat d'un effort émouvant pour expri-
mer de maniére communicable des convictions acquises au cours
d’expériences intimes profondes. Tel un authentique philosophe,
William Rivier s’est constamment efforcé de mettre ses actions en
accord avec sa pensée, et rares sont ceux qui y sont aussi bien parvenus.

CLAUDE SECRETAN.

BIBLIOGRAPHIE

La liste des travaux de William Rivier a paru au début de I’'ouvrage posthume
intitulé : Deux exposés d'une philosophie de la liberté, Neuchitel, Griffon, 1975.

Il convient de compléter cette bibliographie par les cinq articles suivants :

Huyghens, Rit: ou Einstein, paru dans la « Revue Générale des Sciences
pures et appliquées », 37¢ année, n° 20, 31 octobre 1926, Paris, G. Doin, p. 5006-
57I.

Note sur la dérivation des séries, parue dans «1’Enseignement mathéma-
tique », XX Ve année, no% 4, 5 et 6, mars 1927, p. 291-293.

Sur un théovéme fondamental de I'algébre, paru dans le « Journal de Mathé-
matiques pures ou appliquées» ¢¢ année, tome X, 1931, Paris, Gauthier-
Villard, p. 213-218. Rivier donne 1A une nouvelle démonstration d'un théoréme
concernant la résolution en nombres entiers de certaines équations multilinéaires.

Note sur un type d'équations difféventielles de premier ordre, parue dans
« Commentarii Mathematici Helvetici », IV, 1932, Zurich, Orell-Fiissli, p. 254-255.

Science et veligion, paru dans « Publicado en Helvetia », n° g7, décembre 1943,
Buenos Aires, p. 3-8.



	L'idéalisme radical de William Rivier

