Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 4

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 30 mai 1976 a Rolle : la
science et l'imagination du possible

Autor: Scheurer, Paul B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381080

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE ROMANDE DE PHILOSOPHIE

Séance du 30 mai 1976 a Rolle

LA SCIENCE ET I’IMAGINATION DU POSSIBLE

(’est a la fois un plaisir et un honneur que de pouvoir me présenter
a cette société en tant que philosophe des sciences. Dans la Suisse
actuelle, malheureusement, la philosophie des sciences est une disci-
pline plutdt délaissée, alors qu’elle connait des triomphes partout
ailleurs. Cela explique en particulier mon exil en Hollande, pays ol
elle bénéficie d'une tradition solide. Mais la situation en Suisse est
enfin en train de changer, et j’espére voir prochainement la fin de
cet exil, par ailleurs non dépourvu d’avantages certains.

Qu’il me soit permis de commencer par saluer deux pionniers de
la philosophie des sciences en Suisse : Gonseth et Piaget.

Ferdinand Gonseth est brusquement décédé en décembre dernier,
a 85 ans. Je ne retracerai pas ici sa longue et fructueuse carriere.
J'évoquerai plutdt notre derniére rencontre, a quelques semaines de
sa mort. J'avais fait sa connaissance tardivement, mais malgré la
grande différence d’age qui nous séparait s’était établie entre nous
une réelle amitié. Nous nous sentions de la méme famille spirituelle,
opposés a tout dogmatisme et toujours a la recherche de 'ouverture.
Ce jour-la, il s’était animé de facon inaccoutumée contre la philosophie
exacte et ses exorbitantes prétentions. Il trouvait 1a un des moments
de cette lutte incessante entre stratégie des fondements et stratégie
de l'ouverture, dont il avait fait une de ses préoccupations essentielles.

Pour Jean Piaget, c’est heureusement le souhait d’'un glorieux
anniversaire que je puis exprimer, & I'occasion de ses 80 ans. Incon-
testablement, 1’épistémologie génétique représente une des grandes
créations scientifiques de ce siécle. Mais davantage que ne veut
'admettre Piaget lui-méme, son entreprise repose sur des présupposés
qui reléevent entiérement de la philosophie, et c’est par la qu’elle
intéresse le philosophe des sciences. Je lui souhaite de pouvoir encore
longtemps animer ses admirables recherches 1.

I Il n’est pas sans intérét de noter que le théme du symposium d’épistémo-
logie génétique de cette année concerne ’ouverture vers de nouveaux possibles !

16



242 PAUL B. SCHEURER

Tendances contemporarnes en philosophie des sciences

La philosophie des sciences (en France, on dirait aujourd’hui plus
volontiers I'épistémologie) est une activité, seconde, qui, sous certains
aspects, se rapproche de l'activité scientifique proprement dite sur
laquelle elle porte. Comme le dit excellemment R. Blanché dans son
petit ouvrage sur L’épistémologie, il faut justement apprécier «les
efforts qu’il [I'épistémologue] fait pour transférer sa problématique
du plan de la discussion philosophique sur celui de 1'objectivité scien-
tifique, et juger que, dans la mesure ot il y parvient, il a fait réellement
progresser notre connaissance ». Indubitablement, quelle que soit
notre orientation philosophique, il nous faut bien nous accorder sur
la reconnaissance d’un indéniable progrés dans l'évolution de cette
problématique. Certains problémes ne sont désormais plus traitables,
ou du moins pas selon certaines voies, et sont bien souvent propre-
ment remplacés par des problémes entiérement nouveaux.

Dans ce domaine, en particulier, il est devenu impossible de mécon-
naitre I'immense littérature produite par la philosophie analytique
anglo-saxonne. Méme un J. Habermas, si démarqué pourtant d'une
telle philosophie, se doit de le reconnaitre dans les premiéres pages de
Evkenntnis und Interesse. Ce qui n’est malheureusement pas le cas de
I’école francaise, qui n’a d’égale a son ignorance en ce domaine que
sa propension a la logorrhée (laconisme/lacanisme est une opposition
pertinente — Punkt). Mais il nous parait hors de doute que, aujour-
d’hui, en ce domaine, on ne saurait faire ceuvre valable sans tenir
compte des travaux des diverses tendances qui se sont affrontées au
cours de ce siécle. Ceux des maitres de 'empirisme logique, comme
R. Carnap et H. Reichenbach, puis C. Hempel et E. Nagel, partisans
d’une stricte séparation entre langage d’observation et langage théo-
rique, ou du criticisme rationnel, comme K. Popper ; de leurs critiques,
ensuite, plutét modérés comme W. v. O. Quine ou H. Putnam, ou
franchement « radicaux », comme S. Toulmin, N. R. Hanson et surtout
T. S. Kuhn et P. K. Feyerabend, ce dernier se qualifiant méme
d’anarchiste ; des conciliateurs enfin qui se sont manifestés dans la
derniére décennie, aussi bien I. Lakatos et M. Hesse que J. D. Sneed et
W. Stegmiiller. On ne saurait ignorer également le grand courant
sémantique de la théorie des modeles, qui, de Frege, via Carnap,
s'étend a S. A. Kripke, J. Hintikka, R. Montague, et méme M. Bunge.

Mais derriére les acteurs de ce théatre de 1'épistémologie du
XXe siecle, le grand metteur en scéne, celui de qui presque tout
procede, c’est le magnifique et déroutant Wittgenstein.

Dans la direction de la réduction logique du monde, nul en effet
ne s’est avancé plus loin que 'auteur du 77actatus. Carnap et 1'empi-
risme logique procédent directement de ce premier Wittgenstein.
Mais pour survivre a ce monde glacé, il fallait bien secouer le joug de



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 243

fer du logicisme et du mathématisme, comme finit par I'accomplir le
Wittgenstein des Philosophische Untersuchungen. De ce Wittgenstein-
la se sont naturellement inspirés les radicaux Toulmin, Hanson et
Kuhn. En somme, c’est la passion wittgensteinienne qu’illustre et
amplifie I'épistémologie contemporaine. (Euvre de longue haleine, qui
se projette devant moi dans un avenir encore relativement éloigné.
Aussi n’en ferai-je pas le théme de mon exposé d’aujourd’hui.

Le probleme du progrés scienti fique

Je me restreindrai a un aspect seulement de la problématique de
I'épistémologie. C'est un aspect que je connais assez bien, puisque
j'ai le bonheur de pouvoir I'approcher du dedans, en quelque sorte,
par la pratique effective d’une science : la physique théorique. C’est
le probléme de l'accroissement constant de nos connaissances scien-
tifiques, ou, pour simplifier, celui du progres scientifique. Popper en
fait le probléme majeur de 1'épistémologie, & c6té des deux autres
qu’il prétend avoir résolus : celui de Hume pour l'induction, et celui
de Kant pour la démarcation entre science et métaphysique, résolu-
tion obtenue selon lui par son recours a la déduction du modus tollens
et a la méthode de falsification. Si je ne suis pas Popper dans ses pré-
tentions, au moins je m’accorde avec lui sur I'importance du probleme
du progrés scientifique.

Comment la science s’accroit-elle en effet ? Précisons immédiate-
ment : la science occidentale moderne. Précision des plus nécessaires :
notre science est loin d’épuiser tous les types possibles. Elle n’est
certainement pas la science des bergers, aryens ou autres, ni celle des
prétres, égyptiens, babyloniens ou mayas, encore moins celle des
mandarins chinois. C’est une science d’intellectuels, c’est-a-dire de
gens pourvus de loisirs par la classe dominante, ecclésiastiques d’abord
par les prébendes, puis bourgeois par accumulation du capital. Elle
se manifeste comme une activité essentiellement productrice, dans
laquelle on peut reconnaitre des modes de production, tout comme
dans l'activité économique : artisanal aux XVIIe et XVIIIe siécles,
manufacturier dans la chimie et I'électricité au XIXe, et industriel
au XXe. La production des instruments de mesure, en particulier,
présente exactement cette succession de modes. Tout ceci est encore
bien sommaire, nous en convenons volontiers, et demande d’étre
affiné. Malheureusement, a cause du gigantisme de la tache, personne
jusqu’ici, et surtout pas les marxistes, n’a été capable d’élaborer une
théorie de la science comme production.

Aussi, de nécessité faisant vertu, tout le monde se rabat-il sur une
restriction de 'analyse a celle des produits de la science : ceuvres,
articles et résultats. C’est & ce point que Reichenbach peut introduire



244 PAUL B. SCHEURER

sa distinction devenue fameuse entre contexte de découverte et
contexte de justification (la justification me paraissant personnelle-
ment devoir étre d’abord celle des philosophes des sciences eux-
mémes, mais passons !). Ainsi notre probléme devient-il : comment
les connaissances, produits de l'activité scientifique, s’accroissent-
elles ?

Ici, les réponses s’ordonnent essentiellement selon deux types,
que Gonseth précisément qualifie de recherche des fondements et de
recherche de 'ouverture. Dans le premier cas, l'accent est mis sur
la fermeture, la réduction et 'unicité du but a atteindre comme vérité
ultime. Dans le second cas, on privilégie au contraire I’éventail des
choix, et la liberté ou la convention dans la formulation du choix,
toujours sujette a une révision ultérieure.

Incontestablement, du premier type relevent les néo-positivistes
et les empiristes logiques (Mach, Reichenbach, Carnap). Chez eux,
la science est congue comme une entreprise rationnelle logique. Elle
s'accroit essentiellement par un processus d’accumulation continue
et linéaire : ce qui est vérifié reste acquis définitivement. Il n'y a
jamais de perte. Les découvertes nouvelles peuvent élargir le domaine
de validité d’une théorie existante, ou au contraire en restreindre le
domaine d’application, lorsqu’elles se trouvent en conflit avec cer-
taines prédictions de la théorie. Ainsi les théories anciennes ne sont
pas rejetées, mais au mieux réduites comme cas limites de théories
nouvelles plus englobantes. En remplagant adéquatement les procé-
dures de vérification par celles de falsification, on peut placer Popper
dans ce méme cadre, non sans quelque violence, nous en convenons.

Aux tenants de 'accroissement continu s’opposent les partisans
d’une croissance discontinue ; la science progresserait essentiellement
par bonds et sauts brusques, entre certaines périodes d’accroissement
cumulatif et linéaire, 1l est vrai. De la sorte, la science serait d’abord
une entreprise subjective, voire irrationnelle. De tous les partisans
d’une telle these, celui qui a incontestablement éveillé le plus d’échos
est bien T. S. Kuhn. Pour nous, la raison en est simple : au lieu de
venir a 'épistémologie a partir de la logique, comme c’est générale-
ment le cas, Kuhn y est arrivé avec une formation de physicien et
d’historien des sciences ; c’est donc qu’il connait la pratique scienti-
fique de 'intérieur (Popper, autre non-logicien notoire, psychologue
d’origine, ne bénéficie pas des mémes avantages!). C'est essentielle-
ment par réflexion sur la science qu’il a appris a pratiquer, la physique,
que Kuhn est parvenu a son schéma général de distinction entre
deux types de science : d'une part, la science normale, qui explore
les possibles ouverts a un paradigme retenu pour ses avantages du
moment, et, d’autre part, une science extraordinaire, qui s’articule
d'un paradigme a l'autre, a travers anomalies, crises et révolutions



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 245

scientifiques. Critiquant Kuhn, Toulmin a beau jeu de montrer que
I'essentiel du schéma kuhnien se trouve en fait déja chez Cooleridge,
et que la nécessité, reconnue par Kuhn lui-méme, d’accepter des
microrévolutions en science conduit a une liquidation de la théorie
meéme, comme ce fut déja le cas pour la théorie des catastrophes de
Cuvier, lorsque Agassiz fut contraint d’y introduire des microcatas-
trophes. Aussi Toulmin tient-il les sauts dans le savoir pour autant
de mutations dans un processus évolutif. Feyerabend, quant & lui,
se déclare opposé a toute méthode, il voit dans la science une entreprise
éminemment irrationnelle, et pousse la radicalité du changement
entre théories jusqu’a I'incommensurabilité compléte. Finalement, on
peut adjoindre aux auteurs précédents les marxistes eux-mémes.
Dans la mesure ot Lénine, Staline et Mao se sont prononcés sur la
science, ils en font essentiellement un processus dialectique, soumis
au renversement des rapports entre quantité et qualité. Curieusement,
chez eux, le changement quantitatif est continu, progressif, lent,
tandis que le changement qualitatif serait nécessairement discret,
imprévisible et soudain. Selon nous, une telle combinaison de processus
devrait trouver sa formalisation naturelle dans la théorie nouvelle des
catastrophes de R. Thom. Mais ceci est une autre histoire! et n’em-
péche pas les marxistes de se montrer d'une pauvreté affligeante sur
le probléme qui nous concerne.

Comme la discussion précédente l'aura montré, notre probléma-
tique connait un nouvel avatar : I'accent est maintenant placé sur
les relations entre théories scientifiques successives. Nous ne revien-
drons pas sur le premier groupe des néo-positivistes et assimilés : le
sort d'une théorie déja vérifiée n'est pas d’étre rejetée, mais d’étre
englobée ou réduite par une autre.

Dans le second groupe des plus ou moins radicaux, nous reléverons
plus particuliérement les trois points suivants. Premiérement, chez
Kuhn et chez Feyerabend est envisagée une radicale incommensura-
bilité entre théories qui ne peuvent méme plus étre dites rivales
puisque, en fait, non comparables entre elles. Les mémes termes
changent radicalement de sens d’une théorie a l'autre, comme par
exemple la masse en mécanique classique et en mécanique relativiste.
En conséquence, quoi qu’il y paraisse, les énoncés formellement sem-
blables sont en fait tous différents. Cette thése, inévitable si 1'on prend
les théories pour des ensembles de propositions, parait néanmoins
excessive. Deuxiémement, nos deux auteurs rejoignent Toulmin et
Hanson pour traiter le changement de théorie comme un véritable
changement de vision du monde. Ce changement est comparé a un
soudain Gestaltswitch, et & ce propos Hanson n’hésite pas & trans-
poser le couple fameux de Wittgenstein des canards et des lapins en
un couple de pélicans et d’antilopes. En fait, ¢’est toujours une théorie



246 PAUL B. SCHEURER

qui se trouve a l'origine d’une vision du monde. Quant a ’observation,
il ne saurait en exister de neutre : celle-ci est toujours nécessairement
« theory laden ». La meilleure illustration de cette thése se trouve
chez Hanson, avec la scéne historiquement possible de Brahé et de
Kepler assistant ensemble au lever du Soleil : I'un et I'autre voient
la distance entre 1'horizon et I'astre réguliérement augmenter, mais
si Brahé voit effectivement le Soleil se mouvoir, en partisan d’un
systéme géocentrique de son cru, Kepler, lui, en fidéle disciple de
Copernic, voit l'horizon basculer et découvrir un Soleil immobile.
Comme physicien, je ne puis d’ailleurs que m’étonner de cette fagon
de se borner aux seules données astronomiques : le méme regard ne
percoit-il pas en méme temps également le rouge de l'astre, le bleu
du ciel et le blanc des nuages ? La encore, la thése est peut-étre
excessive, mais quand méme mieux défendable que la thése adverse
des néo-positivistes. Troisiemement, et en conséquence de la these
précédente, les changements de théorie constituant et entrainant des
changements de vision du monde, les visionnaires partisans d’une
nouvelle theése ne peuvent qu’essayer de persuader leurs confreres de
partager leur vision. Le progrés n’est donc plus un acte de pure raison,
mais fait intervenir tout un procés extrémement compliqué qui reléve
plutot de la psychologie et de la sociologie des communautés scienti-
fiques. Par la intervient également la civilisation en tant que telle :
Kuhn a excellemment illustre ce point pour la révolution copernicienne
dans son ouvrage du méme nom.

Par rapport a un changement de vision du monde que serait un
changement de théorie, il importe d’aller plus loin, et c’est ici qu’il
me parait approprié¢ de faire intervenir L. Althusser. Du moins
I’Althusser du premier chapitre de Lire le Capital, qui nous présente
les deux modes de lecture chez Marx et la dialectique du non-vu dans
le vu. Dans une premiére lecture de Smith, Marx se contente d’appli-
quer sa propre grille sur celle de Smith, pour en marquer les concor-
dances et les discordances, pour relever les présences et les absences,
pour signaler les vues et les bévues. Mais se pose alors un probléme
essentiel : celui du ‘tenir ensemble’ de ces vues et de ces bévues dans
le discours méme de Smith. C'est alors qu’intervient la deuxiéme
lecture : la grille méme de Smith devient grille de ses propres absences,
de ce qu’il n’a pas su voir dans ce qu’il était capable de voir.

Dans I'histoire de la science, cette dialectique du non-vu dans le
vu joue en fait un réle considérable. Je me contenterai ici de deux
exemples bien choisis. J’emprunte le premier a Kuhn lui-méme, mais
le poursuis bien plus loin qu’il ne le fait. Il s’agit de la découverte
d'Uranus par Herschel en 1781. Découverte exemplaire a bien des
¢gards. Le role de l'instrument d’abord : Herschel, en bon artisan,
s'était faconné un télescope plus puissant que ceux de ses confréres,



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 247

qui lui permettait de voir un petit disque la ol ils ne pouvaient voir
qu'un point lumineux. Le non-vu dans le vu, ensuite, pour lequel
Kuhn avance précisément cet exemple. Dans les cent ans qui ont pre-
cédé, Uranus avait été probablement observée au moins 17 fois. Mais
la prévalence du paradigme alors en cours depuis l'observation du ciel
par Galilée au moyen de la lunette était qu'un point lumineux doit
¢étre une étoile (ce n'était pas le cas auparavant : a 1'ceil nu une étoile
présente un diameétre apparent!). Aussi ces observations furent-elles
mises au compte de celles d’étoiles. Méme une observation de quatre
nuits consécutives ne permit pas a un astronome pourtant renomme
de noter le déplacement systématique de l'astre dans sa position.
C'est que prévalait aussi un autre paradigme, encore plus prégnant
que le précédent : celui du nombre fixe des planétes, dont I'abandon
conduisit & une véritable révolution scientifique. Mais curieusement,
et Kuhn le tout premier, personne ne s’est encore avisé de la présence
d’une telle révolution, qu’il nous faut bien qualifier de supercoperni-
cienne. Pour Copernic comme pour Ptolémée, en effet, le nombre des
astres errants reste fixé a sept, la Terre et le Soleil échangeant seule-
ment leur centrisme et leur immobilité. Une premiére entorse au
paradigme fut 'introduction dans le systéme solaire des cometes par
3rahé, puis Halley et Newton. Mais le nombre des planétes n’était
pas changé, du moment que les astres médicéens étaient rangés parmi
les satellites, comme la Lune pour la Terre. Aussi ne faut-il pas s'éton-
ner du premier raisonnement de Herschel : un astre pourvu d'un
disque, et en déplacement dans le ciel, ne pouvant étre une étoile,
se devait d’étre... une cométe. Ce fut Lexell qui, quelques mois plus
tard, démontra que 'orbite suivie par Uranus était bien celle d'une
planéte. Le paradigme une fois rompu, on put se mettre a la chasse
de nouvelles planétes, et le tableau fut bien vite a s’enrichir de nou-
velles prises : il est en fait toujours ouvert ! Mais s’il y a révolution
supercopernicienne, ce n’est pas seulement que le systéme solaire se
soit peuplé ; c’est la population du ciel tout entiére qui s’est mise
a changer, dans un mouvement qui n’a pas encore trouvé son terme.
Avec la découverte du mouvement propre des étoiles, Halley minait
définitivement le concept fondamental de sphére des fixes. Herschel
découvrait 'apex du Soleil, et concevait la Galaxie. A leur tour, les
galaxies se sont multipliées par milliards, se groupant en superstruc-
tures de toute sorte : nous n’en avons pas fini de les reconnaitre !
Et un tel éclatement ne serait pas une révolution ? N’est-ce pas
simplement que les historiens de la science, pris de vitesse, n’ont pas
encore pass¢ par la ?

Mon deuxiéme exemple rapproche d’une fagon étonnante, jusque
dans les mots, le physicien Dirac du philosophe Althusser ! Dans les
derniéres pages de son discours de réception du Prix Oppenheimer,



248 PAUL B. SCHEURER

Dirac rappelle comment 1l en vint & concevoir l'existence de l'anti-
électron. En ces temps-la, dit-il, au laboratoire Cavendish, certains
physiciens faisaient état de clichés ol, curieusement, des électrons
semblaient remonter a leur source, mais pour s’empresser de les
rejeter comme jouets de fAcheuses coincidences. Il ne venait a I'idée
de personne qu’il put s'agir la d'une particule de méme masse que
I'¢lectron, mais de charge opposée. Et Dirac d’ajouter : ces gens-lia
n’étaient pas capables de voir vraiment ce qu'ils voyaient.

Aprés cela, on ne devrait plus s’étonner de mon recours a Althusser
et a sa structure du champ du visible. D’autant que, avec I'. Jacob,
il constitue une des attaches ol vient s’ancrer mon propre concept
de champ des possibles. C’est donc a dessein que je présente les trois
citations suivantes de Lire le Capital I, empruntées a la méme
page (26). Tout d’abord, le champ du visible structure par 1a méme
I'invisible, en tant que son exclu défini: « C’'est le champ de la pro-
blématique qui définit et structure l'invisible comme l'exclu défini,
exclu du champ de la visibilité, et défini comme exclu, par I'existence
et la structure propre du champ de la problématique ; (...)». Par
conséquent : « La encore 'invisible n’est pas plus fonction de la vue
d’un sujet que le visible : I'invisible est le non-voir de la problématique
théorique sur ses non-objets, l'invisible est la ténébre, I'ceil aveuglé
de la réflexion sur soi de la problématique théorique, lorsqu’elle tra-
verse sans les voir ses non-objets, ses non-problémes, pour ne pas les
regarder. » Il existe ainsi un certain rapport de nécessité entre visible
et invisible : « L'invisible d'un champ visible n’est pas, en général,
dans le développement d'une théorie, le »n'importe quor extérieur et
étranger au visible défini par ce champ. L'invisible est défini par le
visible comme son invisible, son interdit de voir: (...)». Pour que
cet invisible entre a son tour dans un champ de visibilité, et, a défaut
de mieux, en se rabattant sur une métaphore spatiale, il faut déplacer
son horizon par « un changement de terrain ».

A ce point, il serait naturel que j’'enchaine par l'introduction de
mon concept de champ des possibles. Néanmoins, je désire rendre
cette introduction encore plus plausible, sinon nécessaire, par une
bréve discussion du statut des théories scientifiques.

Qu’est-ce qu’une théorie ?

Dans un ouvrage récent sur la structure des théories scientifiques,
I*. Suppe (& ne pas confondre avec son presque homonyme statisticien
et logicien P. Suppes) prétend que, pour l'essentiel, 1'épistémologie
actuelle se rameéne a la problématique du statut des théories scienti-
fiques. Il est de fait que ces derniéres années ont vu fleurir quantité
de travaux sur la structure des théories, pour ce qui concerne leur



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 249

aspect statique, et sur ce qu’on se met a appeler la dynamique des
théories.

En omettant les détails pour la commodité de 'exposé, on peut
ordonner ces travaux en les classant en trois groupes. Dans le premier,
on retrouve les conceptions classiques des logiciens ; une théorie est
un ensemble de propositions, structuré par déduction. Les problémes
spécifiquement traités sont ceux de la réduction, de la comparabilité
et de I'éventuelle incommensurabilité entre théories. Dans le second
groupe figure la conception par exemple exposée par M. Bunge dans
sa Scientific Research : une théorie est un ensemble de formules,
fermé par la déduction logique, sujet a diverses interprétations séman-
tiques. Par conséquence de cette fermeture, dans une théorie, tout
est donné d’un seul coup, intemporellement. Mais les théorémes, eux,
ne sont pas donnés a l'avance ; il faut les construire un a un. Se
manifeste ainsi une profonde opposition entre formel d’une part, et
factuel d’autre part. Sur le plan formel, pour qu'une théorie présente
au moins autant d’'intérét que 'arithmétique, il est nécessaire qu’elle
fasse preuve d’incomplétude.

En troisiéme lieu, nous plagons les travaux récents de J. D. Sneed,
repris presque en paraphrase par W. Stegmiiller, sur la structure
logique des théories de la physique mathématique. Ces travaux
reprennent d’ailleurs, sans le dire, certains articles de E. Beth et de
R. Montague parus naguére dans Synthése. Une théorie se présente sous
la forme d’un couple formé d’un prédicat donné dans le langage de
la théorie des ensembles et d'un ensemble d’applications congues
comme modeles possibles. Le prédicat, de la forme : « X est un S»
(par exemple « X est un groupe »), représente le noyau de la théorie,
et sera ¢tendu de diverses fagons au cours de la recherche par autant
de spécialisations et/ou de contraintes. Cette recherche se rapproche
ainsi de la science normale de Kuhn ou du programme de recherches
de Lakatos. Ces extensions diverses autorisent l'application de
concepts comme ceux de comparabilité et de progrés. Quant a l'en-
semble des modéles possibles, qui est donc donné en intension, il
contient toujours un sous-ensemble décrit extensionnellement qui est
celui des applications réussies prises en tant que paradigmes. De la
sorte, il est possible de développer la théorie par modification de cet
ensemble, soit par adjonction de nouveaux éléments, soit par retrait
partiel. De méme devient-il possible de décrire de fagon précise ce
qu’il faut entendre par l'expression: «quelquun dispose d’une
théorie ». La théorie qui sert de paradigme a l'exposé¢ entier de Sneed
est celle de la dynamique des particules de Newton : il est clair dans
I'eeuvre de Newton méme que la cinématique constitue un modéle
possible d'une telle théorie.

En gros, ma position s’accorde avec celle de Sneed, chez qui on
rompt enfin avec le traditionnel corpus fini de propositions ou de



250 PAUL B. SCHEURER

formules. Je lui reprocherai seulement de ne pas pousser assez loin
son argumentation. Mes critiques a son égard peuvent se résumer
comme suit : premierement, Sneed a tort de se restreindre a la seule
physique mathématique, et son exemple paradigmatique du rapport
entre cinématique et dynamique doit étre retourné (voir plus loin).
Deuxiémement, et ceci expliquant en partie cela, en bon Anglo-saxon,
Sneed a négligé de lire avec sérieux les Eléments de Bourbaki. S'il
I'avait fait, il aurait vu que son couple est I’analogue exact de celul
que donne Bourbaki pour I'espéce de structure. Une espéce de struc-
ture, en effet, est formée du couple d'un schéma de construction T
dans I’échelle d’ensembles sur une base donnée et de l'ensemble A
des axiomes de la structure. Il est clair que, dans ce couple, T repré-
sente une sorte de modeéle possible, capable de servir de support & A !
La fagon méme dont Sneed discute du concept de groupe devrait
suffire a établir notre assertion. Mais ce faisant, Sneed aurait pu com-
prendre que son argumentation, loin de se confiner a la seule physique
mathématique, concerne en fait toute structure.

Aussi n’hésiterai-je pas a généraliser de la fagon suivante : une
théorie présente nécessairement un couple d’aspects, I'un syntaxique,
l'autre sémantique. Par 13, on rejoint 'analyse du discours scienti-
fique que j’ai proposée assez récemment.

J'y distingue en effet le langage du discours proprement dit. Le
premier désigne un systéme de communication, plus ou moins forma-
lis¢, en dehors de toute référence explicite : il détermine ce qu’on peut
dire et comment le dire. Le second se rapporte a une performance,
en tant qu’elle se référe a des objets ou a des relations spécifiques.
I1 est organisé par un faisceau de concepts régulatifs, plus ou moins
axiomatisé. Tout comme chez Sneed, d’ailleurs, mon analyse prend
appul sur une situation historique exemplaire : la séquence des
différents discours sur le mouvement de la matiére inerte posés dans
les langages mathématiques qui se sont succédé depuis le X VII € siecle.
On peut y repérer au moins cinq étapes. Le discours galiléen s’exprime
dans le langage géométrique d’Euclide et d’Archimede; celui de
Newton, dans le langage, forgé par lui-méme, de 1'analyse numérique.
Pour son discours, Maxwell recourt a I’analyse vectorielle ou linéaire,
et Einstein a 'analyse tensorielle ou multilinéaire. Enfin, I'analyse
intrinséque des variétés différentiables permet de formuler un discours
physique encore plus cohérent 1.

Dans une telle séquence, s’il 'analysait, un néopositiviste ne
manquerait pas de reconnaitre une suite d’emboitements, chaque
nouveau langage, plus puissant, contenant tous ceux qui le précédent.

1 Cf P. B. SCHEURER : Vers un nouveau paradigme de la mécanique quantique
relativiste, C.R. des Séances, SPHN Genéve, NS &8, 1-3, 32-37 (1973).



LA SCIENCE ET L IMAGINATION DU POSSIBLE 251

De cet étagement de la puissance, I'expression du champ électro-
magnétique suffit & nous convaincre : s’il faut quatre équations
vectorielles a Maxwell, deux suffisent & Einstein, et une seule dans le
langage des variétés. Quant a moi, je préfére analyser cette puissance
en termes des nouveaux possibles que chaque langage ouvre a l'ex-
pression du discours physique, faisant ainsi usage de ce concept de
champ des possibles que je propose d’introduire.

Le champ des possibles

Une premiére constatation s’'impose : dans la science contempo-
raine, la recherche des structures dans les formes du donné ne peut
plus se confiner au seul examen de corpus finis, actuels et extension-
nels. Quelques exemples a 'appui de cette affirmation. La théorie
congue comme un ensemble de propositions représente un tel corpus :
nous en avons marqué les limites tout a l'heure. En linguistique,
Chomsky et son école oppose compétence a performance : une langue
ne peut plus étre étudiée a partir d'un corpus fini recueilli d'une
maniere ou d’une autre. La créativité présente dans chaque locuteur
impose la prise en considération de ’ensemble de toutes les phrases
possibles d’une langue donnée. En électrodynamique quantique, a la
suite de Feynman, les physiciens sont obligés de prendre en compte
tous les états virtuels d'un électron afin de pouvoir en calculer le
mouvement actuel. Enfin, de facon plus abstraite, il est possible de
prétendre que, contrairement a Aristote, s’est désormais constituée
une science de l'unique, en tant que 'actuel est rapporté a ’ensemble
de ses possibles virtuels. Il peut s’agir d’'un ensemble spatial, celui
des virtuels simultanés d’une population d’identiques: l'ensemble
statistique en est une bonne illustration : qu'on pense aux molécules
d'un gaz, aux individus d’une société, 2 moi et les autres, a la société
humaine parmi les sociétés animales, etc. Ou I’ensemble peut étre
temporel, comme celui de tous les états possibles dans le temps ouverts
a un étre donné. Celui-ci est ainsi plongé dans une histoire : trajectoire
d'un mouvement, espace de phase, ou moi dans le déroulement de
ma propre vie, etc.

Dans ces exemples, I'infinitude et la virtualité sont plus apparentes
(ue 'intensionnalité. Cette derniére mérite de retenir I'attention quel-
ques instants. De nos jours, l'intension est particuliéerement repré-
sentée par la sémantique des mondes possibles, selon I'expression de
Hintikka. En fait, on est reparti de la vieille idée de Leibniz de
considérer le nécessaire comme ce qui est vrai dans tous les mondes
possibles. De 1a, Kripke et Hintikka sont parvenus a produire une
véritable sémantique de la modalité. Ce faisant, on est passé du
possible et du nécessaire comme opérateurs modaux au concept d’un



252 PAUL B. SCHEURER

ensemble de mondes possibles, accessibles ou non au monde actuelle-
ment donné. Dans cette sémantique, l'intension d’'un concept ne se
présente plus comme classiquement ou encore chez Bunge sous la
forme d’un ensemble de propriétés de ce concept. Elle est maintenant
constituée par la totalité des extensions du concept dans tous les
mondes possibles. Ainsi, sil’extension se donne comme une application
du signe d'un langage (ou d’'un concept) dans les référés d'un modéle,
I'intension se définit comme une fonction des mondes possibles dans
les extensions. En fait, les logiciens, peu familiers des structures de
fibrés, ne remarquent pas une situation assez usuelle en mathéma-
tiques. L’intension qu’ils manipulent se comporte exactement comme
la section d’'un fibré dont la base est I'ensemble des mondes possibles,
et la fibre l'interprétation du modéle. La lecture de Montague est
révélatrice a ce sujet. Or une telle situation se retrouve en dynamique
avec la structure d’espace de phase. Ce n’est donc pas un heureux
hasard si la sémantique des mondes possibles récupere si facilement
la théorie de Frege de Sinn und Bedeutung (intension et référence).
C’est tout simplement a cause d’'une homomorphie des structures.
Deux rapides exemples pour illustrer ma pensée sur ce point. Le
premier concerne le couple fameux de I'rege de Morgenstern et
Abendstern. Les deux expressions ont méme extension, méme référé :
la planéte Vénus, mais des intensions, des sens différents. Elles ne
sont pas substituables 1'une a l'autre dans les exposés dits obliques
(a la référence), tels ceux commengant par savoir que, croire que, etc.
En passant, on peut d’ailleurs se demander si toute la science n’est
pas finalement intentionnelle et oblique ! Mais voila qui nous entrai-
nerait fort loin ! Demandons-nous plutét comment, empiriquement
et historiquement, on a pu parvenir a l'identification de Morgenstern
avec Abendstern. La réponse se trouve dans les alternances des pré-
sences de 'une avec les absences de 'autre ! Il devenait ainsi possible
d’en faire les états mutuellement incompatibles d’'un méme systéme,
ce qui, du méme coup, dissipe l'obliquité. Il en va de méme pour
mon second exemple, également fameux : Kepler ne savait pas que
le nombre des planétes est plus grand que six ; or ce nombre est égal
a neuf ; donc Kepler ne savait pas que neuf est plus grand que six !
Mais ici le logicien commet des fautes qui font bondir I'historien et
le physicien. Qu’est-ce que ce nombre des planetes ? Sans nul doute,
pour Kepler il était clairement défini. Mais pour nous ? Il y a des
centaines de planétes connues dans le systéme solaire, et ce nombre
varie constamment. Qu’on veuille se rabattre sur le nombre des
planétes majeures ? L’égalité a neuf n’est valable que depuis la
découverte de Pluton dans les années trente ! Cette identification n’est
donc pas valable pour I'état du savoir de Kepler. Il est aberrant de
vouloir ainsi méler des états de savoir inhomogeénes dans le temps.



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 253

Qu’on tienne compte au contraire de cette distribution des états du
savolr humain dans le temps, et I'obliquité disparait.

Ces deux exemples illustrent une des théses que j'ai posées dans
mon adresse de cette conférence. Si I'intension est logiquement anté-
rieure a 'extension, et je suis ici en accord avec Irege (il faut com-
prendre le sens d'un concept pour pouvoir reconnaitre a quoi il peut
bien s’appliquer), alors 1'élat est antérieur au svsteme. Un systéme
physique est d’abord une certaine trajectoire dans un espace d’états
possibles, dont certains sont précisément actualisés en tant que
systéme. Telle est la position prise par Giles dans son exposé¢ de la
thermodynamique, ainsi que la notre propre dans notre livre sur la
méme matiére .

Venons-en enfin a notre concept de champ des possibles (ouverts
a un concept, une formule, une théorie). Nous en articulerons I'exposé
en trois parties : nos motivations a l'introduction d'un tel concept ;
Iillustration du concept par un exemple plutét que sa description
abstraite ; les avantages qu'on peut en retirer.

Nos motivations d’abord. Il v a quelques années, dans un article
sur le milieu humain comme projet scientifique, a propos de la méthode
de préparation des systémes, nous avons été amené a décrire 1'en-
semble des états possibles, accessibles au mouvement d'un systéme
pris initialement dans un état donné. Ensuite, ¢’est un concept que
nous avons nommément trouvé chez le biologiste F. Jacob, dans sa
Logique du vivant. Mais il nous a paru que Jacob ne savait pas tirer
tout le parti possible d’un tel concept. En outre, nous avons déja fait
¢tat de I’écho qu’ont éveillé en nous la structure de champ du visible
d’Althusser et la sémantique des mondes possibles. Mais surtout,
nous avons été conduit par la réflexion que nous a imposeée la pratique
cffective d'une science de la nature : la physique théorique. Un théme
central de cette réflexion s’est fixé sur la problématique du statut
d’'un méme objet pris dans le réseau de théories différentes. Comme
précédemment, nous pensons que nous nous ferons mieux comprendre
par des exemples plutét que par un exposé abstrait.

Un objet mathématique d’abord : 'ellipse. Nous pouvons aisément
nous accorder sur tel tracé, comme celui du massif d'un jardin. Mais
s’agit-il du méme objet pour un Ménechme, qui ne le reconnaissait
point nommément, sinon comme membre de sa triade, pour un
Apollonios, qui le nomma « défaut » d’aprés sa fagon de le construire,
pour un Descartes, qui le soumit a l'algébre, pour un Desargues, dont
les géométries le rendirent équivalent au cercle ? Ainsi voyons-nous
dans un cercle une ellipse dégénérée, 1a ol les Grecs lisaient la perfec-

I E. C. G. STUECKELBERG DE BREIDENBACH et P, B. SCHEURER : T hermo-
cinétique phénoménologique galiléenne, Birkhduser, Bale 1974.



254 PAUL B. SCHEURER

tion. Que des idéalités mathématiques on veuille se ramener aux
objets concrets, le méme probléme se repose. Vénus est-elle le méme
astre, lorsqu’elle était encore dichotomisée en Morgenstern et en
Abendstern, lorsqu’elle fut pourvue de phases par la lunette de
Galilée, ou visitée par des sondes venues de la Terre ? Ce bloc de
cristal reste-t-il le méme, suivant que je considére ses symeétries
globales, locales ou moléculaires ? Et qu’est ce fossile sur mon bureau,
sl je m’en rapporte aux interprétations ahurissantes mentionnées par
Jacob ?

Et une étoile ? Considérons brievement le va-et-vient théorique
auquel a donné lieu la question de son diamétre apparent.

C’est ce diametre apparent a I'ceil nu qui fut une des raisons pour
lesquelles Brahé refusa le systéme de Copernic. Aucune parallaxe
n’é¢tant observée, Copernic était obligé d’éloigner la sphere des fixes
jusqu’a ce que l'orbite de la Terre autour du Soleil apparfit presque
comme un point. Mais alors, pour garder leur diameétre apparent, les
¢toiles devaient présenter des dimensions monstrueuses, ce que Brahé
refusait sainement d’admettre. Nul doute que, sur ce point, I’argumen-
tation vraiment scientifique se trouvait du cété de Brahé ! Mais les
¢toiles perdirent leur diamétre, lorsque Galilée, les observant dans sa
lunette, les ramena a de simples points lumineux. Momentanément
seulement, puisque Millikan, par sa méthode d’interférences optiques,
finissait par mesurer indirectement un de ces diameétres. Et I'an
dernier, en employant le scanning, une équipe américaine a réussi
a produire une photo du disque de Bételgeuse, comme s’il s’agissait
de notre vulgaire Soleil ! Ajoutons a cela que nous avons doté les
étoiles d’une évolution, du diagramme de Herzsprung-Russell jus-
qu’aux trous noirs, et nous commencerons a nous faire une faible idée
des avatars d'un objet apparemment aussi stable qu’une étoile !

De tels exemples mettent en évidence qu'un méme référé peut
étre pris dans des faisceaux d’intensions extrémement différentes,
qui constituent autant de lignes possibles de développement pour
sa mise en place dans un réseau de cohérence explicative. On peut
considérer ces lignes comme les lignes de force d’un champ : celui des
possibles ouverts aux intensions de 1’objet. Plutot que de nous lancer
dans une description générale de ce champ, nous nous contenterons
d’une illustration : celle du champ des possibles d'une formule de la
relativité restreinte.

Considérons en effet la formule qui lie entre elles la vitesse v
d'un point matériel, celle ¢ de la lumiére dans le vide, la masse m

et la masse au repos m,. On peut l’établir au moins sous les trois
formes suivantes :

I) m = my/(XT—v%/c?)/?



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 255

2) PR —ic? = —mp®
) T =Rt A (1/m)?/ (1/mo)*

Ces trois formes, a cela prés que les deux dernieres sont le carré
de la premiére, sont mathématiquement équivalentes. Mais il n'y a
certainement pas équivalence des caractéristiques physiques aux-
quelles elles ménent la réflexion. La premieére, usuelle en dynamique
relativiste, entraine a des considérations de limites : quand v s’ap-
proche de ¢, alors ou m devient infini (cas de la particule matérielle),
ou m, devient nul (cas du photon). La seconde conduit naturellement
a des questions de métrique (le quadrivecteur énergie-impulsion est
de genre temps) et a ’équivalence de la masse et de I'énergie (le
fameux £ = mc?). La troisiéme enfin, inédite semble-t-il, au lieu de
la formulation hyperbolique habituelle, se ramene a la donnée d’'une
cllipse : elle a le mérite de mettre sur un pied d’égalité le facteur
cinématique et le facteur dynamique. Elle rend ainsi possible un
doute majeur : est-il vraiment fondé, en mécanique, de considérer la
cinématique comme antérieure & la dynamique ? (Nous répondrons
a cette question tout & I'heure.)

Recourons & une métaphore topologique et montagnarde! La
formule est comme le sommet d'une montagne : elle présente plusieurs
faces, qui dominent autant de bassins d’attraction différents. Issus
pourtant du méme point, les mouvements de descente ne peuvent
que diverger de plus en plus. Ce recours au langage de la dynamique
qualitative dépasse d’ailleurs la simple métaphore. Comme le montre
R. Thom, c’est probablement le langage adéquat pour formaliser la
notion de champ morphogénétique. Mais voila qui nous entrainerait
beaucoup trop loin !

(@8]

Passons plutdt a notre troisiéme partie: les avantages. Nous
pourrions méme parler au singulier. L’avantage majeur, en effet, de
Uintroduction du concept de champ des possibles, réside dans la
grande souplesse de son emploi, trop grande méme nous reprocheront
certains. Cette souplesse se manifeste au moins de trois fagons.
D’abord, comme nous 'avons esquissé plus haut, le champ des pos-
sibles ouvert & un concept donné prend ce concept dans un réseau
d'intensions différentes, et en général largement divergentes: du
méme concept on peut poursuivre des évolutions fort dissemblables.
Ensuite, ces évolutions sont elles-mémes diversement caractérisables.
Dans les cas les plus simples, comme celui de 1'évolution d'un systéme
physique dans son espace de phase, on peut assez facilement carac-
tériser cette évolution par une structure mathématique spécifique,
a l'aide d’'une certaine dynamique. Dans certains autres cas, il faut
se contenter de caractériser la dynamique en jeu de fagon qualitative
seulement. Et dans les cas les plus complexes et les plus généraux,



250 PAUL B. SCHEURER

la caractérisation reste encore bien plus vague. Enfin, dans un tel
concept interviennent aussi bien la logique, par exemple sous la forme
de la sémantique des mondes possibles, que la psychologie, la socio-
logie et 1'histoire.

Ainsi dépassons-nous les limites trop restreintes ordinairement
assignées (par le néo-positivisme surtout) au statut de la connaissance
scientifique et de son expression au moyen des théories. Notre con-
ception nous parait devoir remédier aux exces divers qui s’attachent
aux écoles que nous avons précédemment passées sous revue.

Les excés du logicisme et du néo-positivisme, d’abord, avec cette
conception étriquée du rationnel comme purement logique (et méme
formalisé !). Mais faut-il rappeler que souvent, en épistémologie, le
faux a pu engendrer le vrai ? Ne citons ici pour mémoire que le cas
fameux de Dalton, qui a ressuscité l'atomisme moderne a partir
d’hypotheéses toutes erronées. Et d’ailleurs, pourquoi faudrait-il res-
treindre le rationnel au seul logique, alors que la logique ne constitue
finalement qu’une structure parmi un grand nombre d’autres ? Ainsi
le calcul classique des propositions est muni d’'une structure qu’on
peut décrire de différentes maniéres, ne serait-ce que par la méthode
fort peu intuitive de 1'unique opérateur de Sheffer. Le concept de
structure est plus large que celui de logique. Qu'on ne se hate pas
d’ailleurs de nous taxer de structuralisme. La structure, pour nous,
est loin de constituer le dernier mot. Plus générale encore est la
morphologie, comme nous aurons l'occasion de le préciser dans un
instant.

Les exceés de l'historicisme, ensuite. L’histoire, nécessaire, peut
néanmoins masquer les structures, par une sorte de distorsion. Un
seul exemple : c’est ainsi que, conceptuellement, il faut se déprendre
du fait historique que, si I'action a été reconnue avant I'énergie, au
contraire la chaleur le fut avant 'entropie, pour se trouver en état de
rétablir une équivalence structurelle entre action et entropie, consi-
dérées comme deux formes de I'information.

Puis les exces de ce qu’Althusser appelle la philosophie spontanee
des savants. Comme Kuhn 1’a mis excellemment en évidence, au cours
de leurs études, les hommes de science, surtout ceux d’aujourd’hui,
sont formés a une vision stéréotypée et déformante de leur science.
Un seul exemple aussi nous suffira ici. Parmi les physiciens, I'opinion
quasi générale est que, dans leur science, avant Galilée, il n’est rien
de valable. Rien représentant en particulier Aristote. Malgré les
efforts méritoires des historiens des sciences, cette vision manichéenne
prévaut toujours.

Enfin, les exceés de ce qu’on peut appeler le réductionisme a la
seule fonction. De ce point de vue, on peut soutenir que la fonction a
détroné la cause. La fonction, en effet, est devenue pratiquement le



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 257

seul type de relation accepté. C’était bien la le travers dans lequel est
tombé le premier Wittgenstein, et dont il a su se dépétrer par la suite.
Il faut savoir 1'écouter quand il nous met en garde contre tous les
oublis que nous commettons lorsque nous réduisons la langue a la
seule fonction, en particulier lorsque nous la traitons en calcul.

En fait, la science est d’abord une forme définie de la praxis
humaine, et c’est sous cette forme seulement que nous pouvons pré-
tendre l'appréhender dans sa totalité. Par son ampleur, par sa
plasticité, notre concept de champ des possibles nous en donne enfin
les moyens.

Nous ne savons s’1l faut ici parler d’avantage, mais il est un autre
caractére marquant de notre théorie : elle se présente indissolublement
liée a un contenu heuristique nouveau. Trop souvent, en effet, 1'épisté-
mologie se complait a la pure virtuosité de jeux formels et vides.
Aprés lecture, force nous est de constater que notre vision du monde
ne s'est point enrichie. Chez nous, au contraire, c’est I'heuristique de
la recherche qui a précédé et induit 1'épistémologie. A nous avancer
ainsi en terrain découvert — il n’est plus question de nous camoufler
derriére un prétendu contexte de justification, qui ne peut venir
qu’'en arriére-garde — nous prenons des risques certains, mais,
croyons-nous, payants. Comme, par gout, nos réflexions se portent
d’abord sur la réalité du monde physique et sur nos moyens de la dire,
nous avancerons quelques-unes de nos vues sur la nouvelle image du
monde physique d’une part, et d’autre part sur d’autres possibles
du langage scientifique.

Heuristique : une nowvelle image du monde physique

Le temps nous pressant, nous nous contenterons d’une bréve pré-
sentation, aussi peu technique que possible, de deux théses: l'une
portant sur la double nature géométrique du temps réversible, et
I'autre, sur I'antériorité de la dynamique sur la cinématique.

Sur le temps, d’abord. Commengons par une distinction nette
entre temps réversible (de la mécanique) et temps irréversible soumis
a une (ou plusieurs s’il faut en croire D. Layzer ; mais ceci est douteux)
fleche : celle des processus thermodynamiques, de I’évolution de la vie
et du cosmos. Il s’agit ici du temps réversible. Ce concept recouvre
en fait deux entités de nature géométrique différente, qu’il importe
désormais de distinguer soigneusement : le temps paramélre et le
temps coordonnée. Cette distinction pratiquée, il est alors possible de
produire un schéme mathématique unique, rendant compte aussi bien
de la mécanique de Newton (avec le temps paramétre) que de celle
d’Einstein (avec le temps coordonnée). Ainsi, & la question de la
commensurabilité ou non de ces deux théories, apportons-nous une

17



258 PAUL B. SCHEURER

réponse définitive par une construction explicite, donnant tort sur ce
point aux radicaux. Méme si la masse relativiste dépend de la vitesse,
alors que la masse classique n'en dépend pas, et qu'on puisse donc
attribuer a ces masses des sens différents, il n’en reste pas moins que
I'une et I'autre demeurent dans un rapport constant avec la nature
du temps, la premiére devant étre prise comme coordonnée, et la
seconde comme parameétre (ce qui fait qu'elles demeurent également
dans le méme rapport avec d’autres grandeurs, comme la quantité
de mouvement et la force, ainsi qu’on I'a déja remarqué).

Antériorité de la dynamique sur la cinématique, ensuite. Ici, c’est
a un redressement d’une distorsion historique que nous procédons.
Par cette expression, nous entendons une distorsion du champ de la
relation, produite par l'ordre historique de découverte, d’¢noncé et
de traitement. La forme «elliptique » de la formule relativiste entre
masse et vitesse nous a déja montré que, en relativité, dynamique et
cinématique doivent se placer sur le méme pied. Mais c’est la méca-
nique quantique qui va nous imposer de renverser 'ordre traditionnel,
et d’accorder 1'antécédence physique de la dynamique sur la cinéma-
tique. Ce n’est qu'en dynamique, en effet, que se manifestent les
quanta (quantum d’action de Planck). Ce sont également les statis-
tiques quantiques qui imposent des propriétés de symétrie spéciales
aux populations de particules identiques. Or les points de 'espace
homogene, tous identiques pourtant, ne révélent pas de tels carac-
teres. Et surtout, on reconnait a la réflexion que, physiquement, il est
impossible de suivre le mouvement d'un point de I’espace (c’est-a-dire
cinématiquement) parmi ses semblables, a moins de le distinguer de
ceux-cl par une marque de reconnaissance, qui est toujours de nature
dynamique (par exemple masse, spin, charge électrique). 1l nous faut
donc considérer la cinématique pour ce qu’elle est : une dégénérescence
de la dynamique ; c’est ce qu’'on obtient, quand on fait abstraction
du porteur dynamique du mouvement.

Mais ainsi précisément avait procédé Newton, en réduisant les
planétes a des points matériels. D’ailleurs, a I'époque, un tel pro-
gramme se justifiait parfaitement. Il importait alors de produire une
théorie qui rendit cohérente I'accumulation de résultats cinématiques,
comme les lois de Kepler. Comme Newton ne manque pas de le dire
expressément dans les Principia, il s’agissait bien de partir de 'obser-
vation du mouvement, pour en trouver les lois de force par induction
générale, et d’appliquer ensuite ces lois de force a d’autres phénomeénes.
Mais depuis, 1'étude de la matiére, que Newton lui-méme a abordée de
fagon prudente et interrogative dans les Queries de son Optique
— c’est un domaine dans lequel, contrairement a I’astronomie, il ne
pouvait disposer de beaucoup de résultats stirs antérieurement acquis,
mais oll son extraordinaire sens physique I’avertissait d’avoir & balan-



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 259

cer l'attraction par quelque force répulsive — cette étude nous a
révélée I'importance des phénomeénes des quanta. Aussi nous faut-il
renverser 1'ordre historique, et établir la priorité de la dynamique sur
la cinématique. C’est en particulier ce qu’aurait di faire Sneed dans
son analyse logique des théories de la physique mathématique.
Techniquement, d’ailleurs, il n’est pas tres difficile d’obtenir les équa-
tions cinématiques des transformations de Lorentz & partir d’une
condition dynamique d’invariance des formes d’action sur l'espace-
temps, ce que j’ai fait par ailleurs.

Ma nouvelle lecture du monde physique ne s’arréte pas a ces
deux théses, tant s’en faut. Mais je préfere terminer en me tournant
vers de possibles nouveaux langages de la science.

Heuristique : autres langages de la science

Appliquons l'imagination des possibles au langage scientifique
lui-méme. Pourrait bien s’annoncer une véritable Révolution Quali-
tative. Je m’explique.

Il y a déja quelques années, j’ai introduit le terme de logomathique
(vers une mathésis au moyen d'un logos!) pour décrire les langages
scientifiques, tant naturels que formalisés, tels que la science les a
utilisés dans sa pratique jusqu’a présent. J’ai constaté depuis que,
dans L’institution imaginaire de la société, C. Castoriadis emploie le
terme de «legein » dans un sens assez voisin, parallelement a celui de
« teuchein » pour le faire technique. C’est par rapport a ses symboles
qu’un langage peut étre le plus simplement caractérisé. Une logo-
mathique se détermine alors par les quatre caractéristiques suivantes :

I) symboles complétement déterminés et distincts sans ambiguité,

]

symboles indéfiniment itérables,

w

)
) symboles en nombre fini,
)

4) symboles présentés séquentiellement (concaténation unidimen-

sionnelle).

Toute langue naturelle est ainsi logomathique, ainsi que la mélodie
d’'un instrument de musique classique, en tant qu’elle soit écrite.
Mais la logomathique a trouvé son expression la plus efficace dans le
langage des structures, basé sur la théorie des ensembles, et dont les
concepts clés sont: la relation (comme partie d'un ensemble), la
structure (4 partir de la notion d’espéce de structure, et non pas
seulement un paquet de relations a la Lévi-Strauss), le morphisme,
la catégorie (rien a voir avec Aristote ni Kant !), et le foncteur (pour
comprendre Montague !). Qu'on me pardonne ma brieveté, mais il
m’est impossible de développer un cours.



260 PAUL B. SCHEURER

Cette mise en évidence du caractére structural de la logomathique
rend compte du développement historique de la science, ou du moins
en propose une possible lecture nouvelle. La science apparait comme
une recherche, lente, et peu a peu conscientisée, des structures dans
les formes stables du réel. Ici, I'épistémologie génétique de Piaget
réveéle pourquoi les structures génétiquement découvertes les pre-
miéres ne sont pas les plus élémentaires formellement. Ainsi les trois
grands domaines de la science grecque mettent-ils en jeu: pour
Iarithmétique, la structure de monoide, celle de groupe multiplicatif
des fractions n’étant pas reconnue ; pour la géométrie, la structure
de groupe des déplacements euclidiens (elle aussi non explicitement
reconnue) ; pour la logique enfin, la structure relativement complexe
de treillis de Boole. Par contraste, une structure simple comme celle
d’équivalence n’a acquis droit de cité qu'au XXe siécle. A cet égard,
la dissymétrie de destin entre deux structures aussi étroitement appa-
rentées que celle d’ordre et celle d’équivalence (elles ne différent entre
elles que par leur antisymétrie, respectivement symétrie) est extré-
mement révélatrice. La premiére fut reconnue bien avant la seconde.
Et si 'on parle indifféeremment de relation ou de structure d’ordre,
il n’est pour ainsi dire personne pour qualifier I'équivalence de struc-
ture. Et méme en tant que relation, elle eut bien du mal a recevoir
un nom, comme en témoigne encore A. Tarski dans son Indroduction
a la logique. De fait, 'équivalence est une structure si omniprésente
dans notre intuition, que nous ne la percevons pas. L’enfant la trouve
dans les noms des choses, dans les couleurs et dans les nombres. On
la trouve nécessairement a 1'origine de toute science, pour la définition
de I'objet propre a chacune d’elles. De ce point de vue, la phonologie,
que L. Prieto considére comme paradigmatique pour les sciences de
I’homme, ne se distingue des autres sciences que par sa reconnaissance
explicite de la fagon dont elle constitue son objet. Mais comme je ['ai
explicitement montré dans mon analyse du premier chapitre du
premier livre du Capital, Marx fonde I'économie politique dans une
démarche absolument analogue. En dialectique, d’ailleurs, le concept
de représentant d'une classe d’équivalence joue un role essentiel,
comme lieu simultané de l'identification et de la différenciation. Mais
je ne puis en dire plus dans cet exposé.

J’en reviens A cette lente reconnaissance des structures dans le
développement de la pensée scientifique. A partir du premier tiers
du XIXe siécle, la prise de conscience s’accélére. Chez les mathéma-
ticiens d’abord, avec Galois, puis Riemann, Cantor, etc. La physique,
la chimie et la biologie suivent plus difficilement. Au XXe siécle,
c’est I'éclosion des structuralismes, en linguistique, en anthropologie,
et jusque dans les arts.



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 261

Mais dans le méme temps qu’elle triomphe, la logomathique nous
révele ses limites, et dessine le profil de ses successeurs possibles.
Il suffit pour cela de recourir au champ des possibles ouverts aux
quatre caractéristiques précédemment établies. On peut ainsi obtenir
une rhéomathique, en admettant un nombre infini de symboles, ou
une stéréomathique, en présentant les symboles multidimensionnelle-
ment. On peut naturellement combiner stéréo et rhéo, pour obtenir
une stéréorhéomathique qui devrait se comporter en véritable langage
des formes. Plus généralement méme, on peut imaginer des symboles
qui ne soient que partiellement déterminés, et ambigus a reconnaitre :
on s’approcherait de la sorte du magma qu’envisage Castoriadis. Il
semble d’ailleurs que cette indétermination et cette ambiguité ne
puissent pas totalement étre éliminées d’'une rhéomathique. Quant
a I'itération, il est douteux qu’on puisse s’en passer : comment pour-
rait-on connaitre sans d’abord reconnaitre ?

Ainsi se dessinent des étapes nouvelles pour le langage de la
science. Déja, une bonne partie des mathématiques contemporaines
se font en diagrammes. Il est vrai, ces diagrammes sont réductibles
a des catégories, mais il est indéniable qu’ils en différent énormément
par le champ des possibles qu’ils entrainent avec eux. Déja, certains
enfants apprennent l'arithmétique au moyen d'une stéréologoma-
thique, celle de la méthode des réglettes Cuisenaire. Quant au langage
des formes, il est probablement en voie de construction : la théorie des
catastrophes de R. Thom, celle des bifurcations de E. Hopf semblent
devoir en constituer les premiers balbutiements. Ils autorisent déja
une recherche des morphologies présentes dans les formes, et non plus
seulement des structures.

Ainsi pouvons-nous imaginer de fagon siire un certain avenir
possible de la science, dans un état ol les formes stables du réel
pourront étre directement traitées en tant que telles, sans qu'il soit
nécessaire de passer au préalable par la réduction mutilatrice de ces
formes aux structures qui les portent. Cette image, d’ailleurs, servira
de conclusion a 'exploration du possible par I'imagination scientifique
a laquelle je viens de vous convier, une exploration qui représente
elle-méme un possible parmi beaucoup d’autres.

PauL B. SCHEURER.



262 PAUL B. SCHEURER

DISCUSSION

F. BRUNNER : Quand on construit une maison, le nouveau est connu : c’est
la brique qu’on pose sur la brique selon le plan de l'architecte. Depuis Kuhn,
il est impossible de ne pas porter attention aux discontinuités en histoire des
sciences et de faire sa part a I'imprévisible, comme si le matériau de la cons-
truction et le plan lui-méme changeaient. 1l semble cependant que l'image de
la construction reste valable, puisque, dans la perspective de la discontinuité
pure, la théorie nouvelle serait sans rapport avec l’ancienne, alors qu’elle sert
a résoudre les difficultés auxquelles I'ancienne achoppait. La science se développe
donc harmonieusement, puisqu’elle surmonte les «anomalies» successives.
Méme si l’on ne connait pas a I'avance le plan de 1'édifice, il se construit quelque
chose, selon certaines régles admises par tous. De Laplace a Heisenberg, la ligne
peut étre brisée, elle n’est pas rompue. En conséquence, ne peut-on pas dire
que le symbole de I’accumulation linéaire rappelle utilement 1'unité et les carac-
téres propres de ce que j'appellerais une cerfaine démarche de l'intelligence ?
- Ma seconde question concerne 'imagination. M. Scheurer s’efforce brillam-
ment de dégager 'aspect logique de l'invention scientifique, et de le formaliser. I1
a fait une bréve allusion aux aspects psychologique et sociologique de l'invention.
Qu’en est-il, a ses yeux, du probléme de I’imagination créatrice ? Et dans quelle
mesure peut-on dissocier I’étude logique de l'invention de son étude psychologi-
que ? — Enfin, je me demande quelle est la nature du champ des possibles
dans l'invention scientifique ou plutét quelle est la nature de la possibilité de ces
champs. S’agit-il d’'une sphére intemporelle de possibilité, comme chez Leibniz,
présente une fois pour toutes a une intelligence ? Sinon, quel est le statut de
cette possibilité ? Il semble qu'il soit assez difficile & préciser : avant son inven-
tion, la théorie nouvelle était possible, puisqu’elle a eu lieu, mais ce possible
non discerné était comme n’étant pas ; et, un jour, la théorie nouvelle deviendra
impossible, quand sa possibilité rencontrera l'obstacle qui la détruira. On a dit
que la meilleure théorie n’était que l'impasse de la plus grande longueur.
Qu’est-ce que ce possible qui fut impossible et le deviendra ?

P. B. SCHEURER : Il faut s’entendre sur I’expression d’accumulation linéaire.
Pour m’en rapporter a votre métaphore de 1’édifice en construction, je préciserai
que, s’il est bien vrai que, en gros, sa masse augmente sans cesse, ce n’est pas
pourtant qu’on puisse y distinguer les apports respectifs de chaque génération ;
cette masse est constamment remaniée, réorganisée, restructurée. Certaines
parties sont complétement éliminées, de nouvelles autres ajoutées. Quant aux
ruptures, il est certain que Kuhn les accentue par dramatisation. Elles ne se
produisent d’ailleurs pas toujours la ou il les signale. Par exemple, ce n’est pas
par perception d’une anomalie que Conway a inventé les nombres surréels, une
invention qui bouleverse toutes nos habitudes sur les nombres, mais bien plutét
par jeu pur (voir par exemple son jeu des populations sur ordinateurs, qui fait
actuellement des ravages dans les universités américaines). De méme, ce n’est
pas une anomalie qui est a l'origine de la biologie moléculaire, mais le fait que
certains cristallographes, pris d’intérét pour la biologie, y ont transporté leurs
méthodes. Faut-il rappeler encore que Einstein, loin de voir une révolution dans
la relativité, la plagait au contraire dans le droit fil des travaux de Maxwell.
~— Pour la seconde question, ma désapprobation de l'opposition que fait
Reichenbach entre contexte de justification et contexte de découverte montre
bien que je ne dissocie pas 1'étude logique de 'invention de son étude psycho-
logique. Mais que savons-nous au juste de I'imagination créatrice ? C’est pour



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 203

moi un probléme entierement ouvert. — Enfin, quant a la nature du champ des
possibles, je ne pense pas qu’on puisse dire qu’on a affaire & un possible qui
fut impossible et le deviendra. 11 reste en tant que possible, mais qui, pour
quelque raison, nous fut longtemps inaccessible, et que nous finirons par déserter
un jour,

J.-P. LEvyvraz : Ma premiére question porte sur la distinction frégéenne
entre Sinn et Bedeutung. S'il va de soi que votre position n’est pas celle de
Frege, il est pourtant intéressant de se demander ce qu’elle devient en termes
frégéens. Vous dites que I’ensemble de la connaissance scientifique pourrait étre
préfacé, dans un discours oblique, par ’expression : « Nous savons que... ».
Selon Frege, la conséquence d’une telle affirmation serait la réduction a zéro
de la théorie de la référence, et 1'équivalence entre science et Dichtung. Ne
peut-on pas étre inquiet d’une telle conséquence de vos positions dans le systéme
de Frege ? Ne peut-on craindre que I’épistémologie, ainsi traitée, ne vire a la
mythologie ?

Ma seconde question concerne le champ des possibles. Ne faudrait-il pas
mieux marquer la différence entre possibilité logique et possibilité réelle ? Est-on
autorisé a identifier une analyse structurale des transformations conceptuelles
avec ce qu'on peut appeler une transformation historique des croyances ?
L’histoire des sciences ne risque-t-elle pas de devenir alors un roman non
testable de la science ?

P. B. SCHEURER : S’il est un probléme actuel, c’est bien celui de la référence,
et il me serait bien difficile de faire état de réponses qui n’existent pas encore.
Néanmoins, je dirai que je ne suis guére effrayé par la mythologie, car elle est
déja partout présente dans 1'épistémologie. Il n’est point nécessaire pour cela
de remonter a Galilée et a la Tour de Pise. Au XXe siécle, pour la théorie de la
relativité, le role attribué par les épistémologues a 1’expérience de Michelson-
Morley est proprement mythologique. Aussi, encore trop souvent 1'histoire des
sciences n’est-elle qu'un roman de la science. Quant au traitement de ce que
J'appelle les distorsions historiques (relativement A une certaine structure), il
importe 4 tout prix d’éviter de confondre les deux plans : celui de I'histoire réelle,
et celui des possibilités de la structure.

H. LAUENER : 1. Vous avez fait allusion aux vues de Hanson concernant
I'observation. (Ce sont, dans les grandes lignes, également celles de Toulmin,
Kuhn et Feyerabend.) Selon celles-ci, en passant d’une tradition scientifique
a une autre, on transformerait radicalement non seulement le sens des termes
et les critéres métathéoriques, mais aussi le caractére des observations. (Cf.
exemple du coucher de soleil selon l'optique géocentrique et héliocentrique.)
Poussant a I'extréme, Toulmin va jusqu'a prétendre que chaque théorie déter-
mine elle-méme ce qui pourra étre considéré comme un fait ou non. (Cf. Foresight
and Understanding, p. 57, 95.) A l'occasion d'une révolution scientifique il n’y
aurait donc pas interprétation différente des mémes données, mais une altération
fondamentale de ces mémes données (Gestalt-switch). Cette notion de l'obser-
vation me semble reposer sur la confusion entre le terme « voir que » d’une part
et les termes « savoir que » ou « croire que » d’autre part. Le trop célebre exemple
de I'antilope et du canard, tout a fait artificiel, ne se présente jamais dans la
pratique scientifique. Les auteurs mentionnés n’expliquent pas comment une
observation se constitue ; le probléme épistémologique de la perception est



204 PAUL B. SCHEURER

escamoté. Sila théorie en question détermine par elle-méme ce qu’est une obser-
vation possible, nous nous trouvons privés de tout moyen de mise a I'épreuve
empirique, puisqu’il est décidé par avance quels énoncés particuliers seront vrais
ou faux. Cette conséquence me parait inacceptable sinon absurde. En fait nous
recourons a un langage observationnel neutre par rapport a la théorie méme,
bien que conditionné par une autre théorie que 'on peut appeler background
theory. 11 est vrai que des théories différentes déterminent des champs d’expé-
rience différents, mais cela ne veut pas dire que ce que nous voyons a changé.
C’est plutdt notre maniére de considérer les choses qui varie : nous dirigeons
notre attention sur d’autres relations, nous procédons a des sélections différentes
et, de ce fait, certaines observations, neutres en tant que telles, prennent un
autre poids, sans pour autant transformer les perceptions telles qu’elles se pré-
sentent. Une modification du centre d'intérét peut évidemment provoquer la
création de nouveaux concepts, de nouveaux instruments, etc., ou nous obliger
a reconsidérer notre maniére d’employer les anciens — mais tout cela ne signifie
pas que nous soyions forcés d’admettre la theése radicale. L'incommensurabilité
entre théories n'est que relative et peut étre dépassée a l'aide de traductions
adéquates. Si tel n’était pas le cas, 1'évolution scientifique se ferait dans une
anarchie totale non pas une anarchie verbale telle que celle proférée par
Feyerabend dans les salons de I’avant-garde. Car cette these radicale équivaut
a une isolation compléte des théories, de sorte qu’'un choix éventuel ne pourrait
se faire que par les moyens de la propagande. Le progrés dépendrait d'une
entreprise entiérement irrationnelle. Il faut donc opposer a cette conception
une vue d’ensemble basée plutdt sur des considérations extensionnelles et réfé-
rentielles (cf. Goodman, Quine et al.) qui garantirait, dans un grand nombre
de cas, une certaine invariance de ’observation. Seules les théories, dont 1'onto-
logie serait radicalement divergente, resteraient incommensurables, car, dans
une telle situation, il n'y a effectivement plus moyen de trouver une métalangue
nous permettant de décrire le domaine commun aux deux théories.

2. A la fin de votre exposé vous employez le terme de « champ possible » en
insistant sur 1'utilité des intensions. Vous avez cité plusieurs exemples de Quine.
J’en ajouterai un : il y a un homme possible chauve et un homme possible
obése sur le seuil de la porte. Combien d’hommes possibles avons-nous ? Un
ou deux ? S'il est sage d’adopter le principe « Pas d’entité sans identité », il me
semble difficile de décider si un nom employvé dans différents mondes possibles
désigne le méme objet. Comment résoudre le probléme de l'identité a travers
les mondes possibles ? Je suppose que vous choisirez une solution du genre de
celle proposée par Kripke dans Naming and Necessity — avec tout 'appareil
logique et conceptuel qu’elle implique : rigid designalor, nécessité a priori,
nécessité a posteriori, etc. Je ne pense pas que I'introduction de telles notions
ait été clairement justifiée.

P. B. SCHEURER : Je ne suis pas loin de penser comme vous, sauf que je ne
crois pas a la totale neutralité de ’observation. Quoi qu’il en soit, nous sommes
bien obligés de rapporter nos observations dans un certain langage, qui charrie
avec lui des théories parfois fort anciennes. Quand on dit Walfish, on fait de la
baleine un poisson. A un degré plus sophistiqué, Sneed a enfin produit une dis-
tinction valable entre concepts théoriques et d’observation. Les premiers sont
théoriques, en tant que pour les tests qui les concerne, on est obligé de faire
appel a la théorie a laquelle ils appartiennent. Les seconds sont testables sans
un tel recours, et peuvent donc appartenir aux modeles possibles de cette



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 265

théorie. Pour le probleme de la « transworld identity », je vous dirai qu’il ne
me préoccupe pas trop. Je n’ai rien a faire d’'un Nixon qui n’aurait pas connu
le Watergate, ni d’'un Aristote qui n’aurait pas écrit la Métaphysique. Il ne
m’'importe gueére non plus de savoir si les propriétés de 1’or sont nécessaires
a posteriori, mais j'attache du prix a savoir si la transmutation est possible, et
dans quelles conditions. Les possibles ne m'intéressent donc qu'en tant qu'ils
me sont réellement accessibles.

Mme T7. Assaap : C'est un ficheux sentiment de malaise que je voudrais
exprimer. Celui que l'on a lorsqu’on découvre l'illusion d'avancer quand en fait
on s'est épuisé sur place. Tout au long de votre exposé, je pensais & mon maitre
Bachelard, au maitre de mon vieux maitre Léon Brunschvicg. Bachelard a
montré le progres dialectique dans la pensée scientifique. 11 a prévu toutes les
ruptures. Brunschvicg a montré a travers I'histoire de la pensée le progrés d'un
réseau de relations mathématiques, une forme qui pourrait englober tous les
possibles. Pouvez-vous me dire si dans le domaine de la philosophie des sciences
— je ne parle pas de la science — nous avons fait des progrés depuis Brunschvicg
et Bachelard ?

P. B. ScHEURER : Trés certainement. Mais votre intervention me permet de
réparer une injustice commise envers 1'épistémologie francaise, du moins celle
antérieure a 1968. Le concept bachelardien d’obstacle épistémologique constitue
pour jamais une piéce essentielle a toute épistémologie. Pour Brunschvicg,
je serai nettement moins positif : la vision contemporaine de la mathématique
s’est considérablement écartée de la sienne.

R. ScHAERER : Vous semblez assimiler I'imprévisible au discontinu. Je les
distinguerais pour ma part. Certes une théorie nouvelle intervient a la faveur
d'une rupture. Mais, quand on renverse le mouvement de l'avenir sur le passé,
on voit apparaitre aussitdét une continuité évidente, on voit Newton précéder,
annoncer Einstein. La relation d’indétermination elit paru peut-étre incom-
préhensible aux Grecs, et pourtant Heisenberg déclarait (je 1'ai entendu) :
«Mon systéme prolonge celui d’Aristote ».

Concernant le probléme des structures, je suis frappé par l'analogie qui
rapproche vos développements des theses de la linguistique contemporaine :
I'objet de science, comme le mot, s’inscrit dans un contexte historico-social-
opérationnel sans lequel il n’aurait aucun sens.

Enfin une question : on dit souvent que la science se complique en pro-
gressant. L'inverse n’est-il pas également vrai, dans la mesure ou chaque loi
nouvelle éclaire de sa lumiére un domaine jusqu’alors embrouillé et confus ?
L’astrologue du Moyen Age avait-il la tache plus facile que le physicien d’au-
jourd’hui, moins de problémes a résoudre ?

P. B. SCHEURER : Si vous renversez la fleche du temps, vous tuez ’arbre !
La structure d’arborescence ne présente de bifurcations que dans un seul sens ;
dans le sens opposé, elle converge sans histoires vers sa base. Quant a l’astro-
logue du Moyen Age, le domaine ou il pouvait imaginer sans contrainte était
bien plus vaste que celui, rétréci comme une peau de chagrin, qui reste accessible
au physicien d’aujourd’hui. Pour la complication et la simplification, elles
marchent de pair en effet.

Y. CHEsNI : Voici quelques vues sur le progres de la science qui, je I'avoue,
ont séduit en moi, ces derniéres années, le praticien et l'apprenti philosophe.



266 PAUL B. SCHEURER

Sous des vocables parfois quelque peu différents, ou a 1'état de germe, ou de
confirmation, il me semble y reconnaitre un certain nombre des idées remar-
quables présentées par le Professeur Scheurer. Vérité ? Illusion ?

Et d’abord, la science n’est-elle pas plus qu’'un simple miroir de nous-mémes ?
N'a-t-elle pas une valeur de relation ? Ses progrés ne signifient-ils pas une
augmentation de la corrélation entre les parties de plus en plus différenciées
a l'intérieur du Tout, c’est-a-dire une certaine réunification sans coincidence
respectant la diversité, la richesse du Multiple ? N’'est-elle qu'une llusion de
plus, dont il convient de se défaire comme des autres ?

P. B. SCHEURER : Le moins que je puisse dire, c’est que votre problématique
est fort éloignée de la mienne. La science, comme augmentation de corrélation
entre parties d’un tout, constitue-t-elle nécessairement un progres ? Mais qui
peut le dire, sinon la fin de notre histoire.

M. GHELBER : Est-ce que l'amoralité et 1'aspiritualité, qui accompagnent
souvent la démarche scientifique, ne sont pas aussi coupables des immenses
nuisances que les applications de la science ont pu apporter au monde ? Est-ce
qu’on ne pourrait pas proposer a la création scientifique le modéle de la démarche
Spirituelle ?

Au lieu de la découverte-déclic, prolifération des possibilités confinant le
vide, parce que sans référence spirituelle — au lieu de I'imagination débridée,
projetée d’une manic¢re narcissique dans l’extériorité, bloquant le contact du
Réel — au lieu de '« ouverture » qui n’est que disponibilité gratuite vers 1'arbi-
traire — au lieu de l'objectivité qui devient choséification et reflet de la cyber-
nétique, la démarche Spirituelle propose une sensibilité intégrale de 1'Etre,
réceptivité, communion, consubstantialité & Dieu, & la nature, a 1'Existence.
A l'intérieur de cette sensibilité créatrice, la pureté incandescente du regard,
de la contemplation rejoignent I’émerveillement perpétuel. — Est-ce que
I'expérience de la théologie négative ne suggére pas, par sa nuit lumineuse,
I’endroit ot les possibilités humaines, fussent-elles les plus grandes, seront infu-
sées, a force d’humilité absolue, par les possibles Divins ?

La sublime humilité de l’expérience de la transcendance Divine rejoint
substantiellement en nous la sublime affirmation, proclamation et pratique de

la Présence Divine -— Amour, comme la plus profonde et la plus consubstan-
tielle & nous.

P. B. ScHEURER : La science n’épuise pas la connaissance. Je ne sais pas
non plus ce que sera la science du XXIe siécle. Peut-étre vos préoccupations
auront-elles alors quelque rapport avec la pratique scientifique.

CH. GAGNEBIN : La production des instruments scientifiques se tient a un
modele euclidien. N’est-ce pas dire qu’il existe des constantes, donc des infor-
mables sinon des indéformables, des invariants liés aux instruments mémes ?

P. B. ScHEURER : La réponse a votre question, vous la trouverez dans le
conventionalisme de Poincaré. Tant que nos mesures restaient extrémement
locales, il était impossible de mettre en évidence quelque écart par rapport
a la norme euclidienne. Mais maintenant que nos radars vont fouiller le cosmos
a des milliards d’années-lumiére, certains de ces écarts deviennent détectables.
L’évidence semble se déclarer pour un Univers non euclidien, courbe et fermé,
mais la certitude n’est pas encore pour aujourd’hui.



LA SCIENCE ET L'IMAGINATION DU POSSIBLE 2067

D. CurisTOFF : Les théories ordonnées selon le schéma de la continuité (de
tous ordres, épistémologique, scientifique, ontologique, historique) paraissent
susceptibles d’étre ordonnées selon d’autres schémas, et le sont en fait ; si (pour
reprendre une image de l'exposé) les faces de la montagne, considérées de leur
sommet, appartiennent 4 la méme montagne, au méme systéme, comment le
savoir sans introduire de nouveaux concepts ?

Si cette cohérence évite les stratégies dites « du fondement » et permet un
pluralisme, n’est-ce pas en vertu d’une philosophie du ¢ vu» et du « non-vu»
qui justifie son « voir » et son « non-voir » par l'intention des formes ? La phéno-
ménologie n’est-elle ici d’aucun secours ?

Quel est le rapport d’'une telle philosophie avec « l'effet de structure » (effets
de structures d’ordre, effets de structures d’équivalence) dont il a été question,
et quelle en est la compatibilité ?

P. B. ScHEURER : Il est de fait qu’'une méme structure peut se définir selon
plusieurs schémas d’axiomatisation : ainsi le treillis de Boole de la logique clas-
sique des propositions peut-il se donner en structure d’ordre ou en structures
algébriques. Mais pour les diverses faces de la montagne, qui se déploient a
partir du méme sommet, elles appartiennent intrinséquement au déploiement
d’'une singularité. Point n’est besoin de recourir & de nouveaux concepts. C’est
le concept méme qui, intrinséquement, se déploie dans son champ des possibles.

Quant a la phénoménologie, en effet, la facon dont Husserl traite de 1'objet
intentionnel ne va pas sans rappeler I'analyse de Frege de Sinn und Bedeutung
Stegmiiller établit méme une compléte analogie entre Frege d’une part, qui, a
la traditionnelle dichotomie nom-objet, substitue la trichotomie nom-sens-
objet, et Husserl d'autre part, qui, & la dichotomie de Brentano acte de cons-
cience-objet, substitue la trichotomie acte de conscience-objet-noéma. De plus,
I'intention phénoménologique des formes présente des rapports certains, mais
encore inconnus, avec le langage des formes dont j'ai parlé ici.

Pour ce qui est du concept althussérien de «1’efficace d’une structure sur
ses €léments », j'avoue le trouver redondant : si une structure existe effective-
ment, elle ne peut manquer de faire sentir sa présence en tant que structure.
Mais peut-étre suis-je ici d’une rigueur trop exigeante ! Plus souplement, je
dirai que, en quelque sorte, la structure sert & organiser le champ des possibles
de ses éléments. Au phénoménologue alors de me dire s'il s’y retrouve !



	Société romande de philosophie : séance du 30 mai 1976 à Rolle : la science et l'imagination du possible

