
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 26 (1976)

Heft: 3

Artikel: Après la Ve Assemblée plénière du Conseil œcuménique Eglises : les
incidences théologiques de Nairobi

Autor: Allmen, Daniel von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Après la Ve Assemblée plénière du Conseil œcuménique des Eglises

LES INCIDENCES THÉOLOGIQUES DE NAIROBI *

Au moment de préparer cet exposé, j'ai fait l'inventaire des thèmes
dont il faudrait parler après Nairobi, avec une urgence particulière.
Je me suis rendu compte qu'il ne s'agissait pas à proprement parler des
incidences théologiques de Nairobi, mais de celles de New Delhi
(troisième Assemblée, 1961) ou, tout au plus, de celles d'Upsal (1968).
Pour que des sujets deviennent centraux, et qu'ils soient au premier
plan des préoccupations à Nairobi, il a fallu que peu à peu ils
s'imposent à la conscience de la communauté œcuménique.

De même, il est possible que ce qui s'est passé ou ce qui s'est dit
à Nairobi fasse naître de nouvelles questions qui deviendront
centrales dans l'avenir. Mais il est évidemment trop tôt pour les discerner.

En attendant, j'ai retenu trois thèmes caractéristiques de la
cinquième assemblée, tout à la fois pour leur importance intrinsèque
et parce que tous trois impliquent pour nous, théologiens européens,
des questions qui sont loin d'être résolues L

I. Comment faire de la théologie

Il est évident que cette question se pose toujours à nouveau, et
chaque génération se doit d'y répondre pour soi. Mais au sein de la
communauté œcuménique, elle se pose d'une manière particulièrement

aiguë, du fait du heurt des cultures. Du point de vue de l'histoire
du COE, il s'agit là précisément d'un « contre-coup » théologique de
l'événement central de la troisième assemblée : New Delhi 1961 —

* Conférence donnée à Lausanne le 1.3.1976 à la Société vaudoise de Théologie.

Il n'a pas été possible de supprimer de mon manuscrit toutes les traces du
langage oral.

1 Le rapport officiel de l'Assemblée en français (IDOC — Harmattan,
Paris 1976) n'ayant pas encore paru au moment où mon manuscrit part pour
l'imprimerie, je suis obligé de renvoyer aux textes provisoires des rapports
et exposés tels que les participants les ont reçus au jour le jour.



192 DANIEL VON ALLMEN

l'intégration du Conseil International des Missions et du COE,
bientôt suivie par l'adhésion massive de « jeunes Eglises » africaines,
puis sud-américaines, au COE.

Jusque-là, les « jeunes Eglises » étaient l'objet de la sollicitude
de sociétés missionnaires, et les « premiers balbutiements » de leurs
théologiens étaient étudiés avec un intérêt un peu condescendant par
quelques spécialistes, en général missiologues, notamment en
Allemagne ». Mais la théologie, celle qui s'enseignait dans les Facultés
et les séminaires de tous niveaux, partout dans le monde, c'étaient
les blancs qui la faisaient. En d'autres termes, la théologie dite
« occidentale », plus exactement la théologie du monde blanc de

l'hémisphère nord, passait pour la théologie tout court. Le blanc
était le sujet, le professeur, et l'homme de couleur l'objet, le disciple.

L'irruption en masse de chrétiens de l'hémisphère sud dans le
COE a eu des conséquences immédiates sur la « politique » du Conseil.
Comme le disait en substance Ph. Potter au cours de sa première
interview, après sa nomination au poste de secrétaire général du
COE : « Il faut bien se rendre à l'évidence : le COE n'est plus un Conseil
des Eglises de l'Atlantique-Nord (comme au temps d'Amsterdam
1948) mais bien un « World Council of Churches » : un Conseil mondial
des Eglises », selon son titre anglais officiel. Les chrétiens des anciennes
métropoles ont désormais des interlocuteurs valables dans le monde
entier. Ce fait a bien sûr des répercussions en théologie. La plus
importante à mes yeux, et la plus fondamentale, tient dans la
dialectique : Théologie contextuelle —¦ théologie universelle.

On peut aussi lui donner la forme d'une question très abrupte :

La prétention des théologiens occidentaux à élaborer une théologie
universellement valable, et qui pourrait s'enseigner sous toutes les

latitudes, n'est-elle pas un des nombreux aspects de l'impérialisme
occidental Je ne répondrai pas directement à cette question, mais
je montrerai ce qu'elle implique pour nous.

En premier lieu, nous, théologiens occidentaux, sommes très
surpris qu'il soit possible de nous mettre tous dans un même camp.
Peut-être n'est-il pas mauvais que nous apprenions que nos querelles
d'écoles, à distance, n'apparaissent guère que comme les aspérités
d'un gros bloc, dont la seule chose qui frappe encore, c'est sa présence,
imposante par elle-même, et qui s'impose aussi parfois comme une
menace pour la pensée théologique des chrétiens d'autres continents.
Mais une fois l'effet de surprise passé, ne faut-il pas reconnaître le

1 Voir par exemple la série Theologische Stimmen aus Asien, Afrika und
Lateinamerika (Kaiser, München), qui n'a paru que deux fois (1965, 1967).
Absence d'intérêt sur le «marché», ou intention délibérée de renoncer à mettre la
théologie extra-européenne dans une catégorie spéciale, plus ou moins «exotique »?



LES INCIDENCES THEOLOGIQUES DE NAIROBI I93

bien-fondé de cette vision globale de la théologie dite occidentale
Le lieu n'est pas ici d'esquisser une histoire de la théologie européenne
et américaine, mais il me paraît évident que nous sommes en présence
d'un seul grand courant culturel et théologique, qui traverse l'antiquité,

s'enrichit de l'apport « barbare » des cultures germaniques de
diverses nuances, pour aboutir, de nos jours, à une théologie qui est

partout, dans notre monde occidental, le fait d'une culture qui était
encore homogène il y a peu d'années, et qui s'enracinait dans une
certaine portion de la société, partout à peu près la même : la classe

bourgeoise.
Même la chrétienté orientale (orthodoxe) apparaît à l'Africain,

par exemple, comme un avatar de ce même christianisme que l'on
appelle, faute de mieux, « occidental » : si profonde est l'empreinte,
dans les deux portions de la chrétienté européenne divisée, de cette
culture gréco-romaine qui a marqué à tout le moins le premier millénaire

de notre ère.
C'est face à ce « père », que les chrétientés non européennes en

devenir sont en train de chercher leur identité, dans une crise dont
ne sont pas absentes les ambivalences des crises de l'adolescence.
Trop longtemps, les Africains en particulier ont été traités en grands
enfants, pour que leur émancipation ne prenne pas des formes parfois
violemment revendicatrices, et ne se traduise pas ici ou là par une
sorte de table rase que nous avons tendance à juger terriblement
dangereuse.

Personnellement, je serais enclin à encourager cette table rase
théologique. En effet, plus j'avance, plus je suis persuadé qu'une
théologie ne naîtra pas, en Afrique ou en Asie, d'une adaptation d'une
théologie existante à une autre culture. La théologie ne naît pas de la
théologie. La théologie naît de la prédication vivante de l'Evangile,
de la vie suscitée par cette prédication, et enfin seulement d'une sorte
de dialogue entre le théologien (qui peut être aussi prédicateur) et
l'Eglise qui vit l'Evangile L II ne peut donc plus être question d'une
« indigénisation » de la théologie, comme on disait encore il y a
quelques années, et l'on ne peut qu'être reconnaissant aux spécialistes
du COE d'avoir entrepris une critique de notre vocabulaire en cette
matière. Certes, on peut n'être pas très heureux du terme de «

contextualisation », inventé par les dirigeants du Fonds d'Education Théolo-

1 Voir mon article « Pour une théologie grecque « Indigénisation » de la
théologie dans le NT » dans Flambeau n° 25, Yaounde 1970, n° 1, p. 2-34, repris
pour l'essentiel dans International Review of Mission LXIV (jan. 1975), p. 37-
52)- Même perspective chez le Ghanéen K. A. Dickson dans la première «

Festschrift » pour un théologien africain (Harry Sawyerr) : « Towards a « Theologia
Africana » », in New Testament Christianity for Africa and the World. London
T974, P- 198-208.

13



194 DANIEL VON ALLMEN

gique L On est obligé en revanche de reconnaître la pertinence des
réflexions qui les ont amenés à cette nouvelle conceptualisation.

La notion d'indigénisation reflétait un certain romantisme culturel,
exaltant les cultures traditionnelles du passe africain, parfois à jamais
perdues, puisqu'il s'agissait souvent de cultures orales, saccagées

par l'irruption de la civilisation des blancs. La notion de «

contextualisation » suppose que toute théologie se développe dans un milieu
marqué par une culture définie elle-même comme dynamique, et
non pas statique 2.

Une telle vision — « contextuelle » —de la théologie est à mon
sens pleine de promesses, si nous sommes prêts, nous théologiens
occidentaux, à relever le « défi » qu'elle nous lance.

En effet, cette perspective a l'avantage de nous permettre de
voir que nous sommes dans le même bateau, théologiens européens,
africains ou asiatiques, et pour au moins deux raisons.

Tout d'abord parce que la « culture technique » 3, produit de
l'occident chrétien ou post-chrétien, a marqué de son empreinte plus
ou moins profonde à peu près toutes les cultures actuellement vivantes,

provoquant chez nous aussi une profonde mutation culturelle.
Mais ensuite et surtout parce que, de cette manière, toute entreprise
théologique peut être décrite dans les mêmes termes, comme la
recherche d'une expression de la foi qui tienne compte, de manière
à la fois positive et critique, du « contexte » culturel dans lequel
l'Eglise vit et confesse Jésus-Christ 4.

On devine que nous avons tout à apprendre de ce qui peut se

passer, quand on pratique cette « ouverture à autrui », qui respecte
dans la théologie de l'autre l'expression authentique d'une même foi.
Et cela parce que nous ne nous sommes pas encore donné les moyens
de découvrir ce que nous avons de commun dans des expressions
différentes 5.

1 Voir Ministry in Context, TEF, Bromley (Kent) 1972, et la plupart des
publications subséquentes de cet office spécialisé du COE (Commission pour la
mission et l'évangélisation).

2 Cf. : Section III (« A la recherche de la communauté ») : II/2 : Cultures et
recherche de la communauté, en particulier le paragraphe intitulé « la diversité
des cultures ».

3 Le paragraphe 4 du même chapitre du rapport de la section III fait allusion
à ce phénomène.

4 Cf. : Section III/II, 7. La manière dont je formule cette phrase montre la
portée des travaux de la section I (Confesser le Christ aujourd'hui), pour une
étude de l'ensemble de ce problème.

5 Ce qu'il nous faudrait, c'est une herméneutique des propositions dogmatiques.

Dans ce sens, voir les thèses de Ed. Schlink : « Die Struktur der dogmatischen

Aussage als cekumenisches Problem. » Kerygma und Dogma 3 (1957)
P- 25I-3°6 Voir aussi ses remarques : « Die Methode des dogmatischen ceku-
menischen Dialogs » Ker. u. Dogm. 12 (1966) p. 205-211.



LES INCIDENCES THÉOLOGIQUES DE NAIROBI 195

C'est évidemment ici qu'entre en jeu l'un des grands mots de
Nairobi, notamment dans la section III : le dialogue. On se demande
seulement s'il viendra, le jour où un vrai dialogue, d'égal à égal,
s'instaurera. Pour cela, il faudrait que les partenaires acceptent
d'apprendre la langue l'un de l'autre. C'est vrai sur le plan strictement
linguistique. C'est vrai aussi sur le plan théologique. Jusqu'ici, ce
sont toujours les autres qui ont dû apprendre notre langue (la manière
dont nous exprimions théologiquement notre foi). Il n'y aura d'échange
vrai que quand nous accepterons d'apprendre nous aussi la langue
théologique de nos frères nés dans d'autres cultures L

A ce moment-là, nous serons en mesure de reposer dans des
termes nouveaux cette alternative qui devrait ne pas être exclusive :

théologie contextuelle — théologie universelle. Il se pourrait alors
que, dans les décennies qui viennent, ce texte de Nairobi reçoive
une portée toute nouvelle :

«L'universel et le particulier peuvent s'opposer mais aussi se
soutenir. L'universalité peut émaner de l'ouverture au changement
et de l'échange entre les cultures, mais elle résulte également de

l'approfondissement des caractères particuliers auquel chacun
parvient en prenant conscience des richesses de sa propre culture.
D'ailleurs, à l'intérieur d'une culture donnée on observe des
particularités dues au lieu et au temps ; on a ainsi des formes urbaines
et rurales de culture. Tout cela nous montre que les cultures reflètent
la richesse et la diversité de l'humanité » 3.

Il serait passionnant maintenant de soulever le rideau pour
voir ce que pourrait nous apporter un tel dialogue théologique avec
nos frères d'autres horizons culturels. Il y a certes déjà de très
intéressantes contributions de détail, à défaut de grandes sommes
théologiques, et nous ne pouvons pas les mentionner ou les discuter ici.
Mais on peut se demander si ce dialogue n'aboutira pas à mettre
en question un bon nombre de distinctions que nous tenions pour
acquises, ne fût-ce que pour ce que nous appelons des raisons pratiques.
L'occidental distingue — au risque de séparer ; l'oriental cherche
à unir — et nous aurions tendance à ajouter : au risque de tout
mélanger. On sait à quel point déjà le dialogue avec les théologiens
orthodoxes est difficile pour nous, héritiers du juridisme théologique
romain.

1 A cet égard, tout n'a pas été parfait à Nairobi, pas même dans la section III.
Voir mon rapport dans les Cahiers Protestants n° 1/1976, p. 5-13 (notamment
P- 7-10). Le problème des rapports entre affirmation (proclamation de l'évangile,
prédication cultuelle) et dialogue pourrait bien être une de ces questions qui,
ébauchées et mal résolues à Nairobi, rejailliront dans les études des années à
venir et, qui sait, seront mûres à une prochaine assemblée.

2 Section III/1I, 3.



I96 DANIEL VON ALLMEN

Ainsi en ira-t-il vraisemblablement de la distinction que nous
faisons entre parole et action. Nous avons poussé l'expression verbale
de notre foi à un tel degré de raffinement, que nous sommes dépassés

par notre théologie, dès qu'il s'agit de nous demander ce qu'implique
notre parole, au niveau des actes. A la limite, la parole, la théo-logie
nous suffit. Or on ressent chez nombre de chrétiens, et notamment
parmi les théologiens non européens, un profond besoin d'intégration
de la parole et de l'action. N'y a-t-il pas moyen de « faire de la théologie

», et non pas seulement de « dire » ou de « penser la théologie »

Il faudrait pouvoir citer ici de longs passages du rapport du
président sortant du Comité central à l'Assemblée de Nairobi, le

sociologue indien M.M. Thomas, au chapitre « Théologie et
spiritualité de combat ». Un dialogue avec nos frères non européens nous
permettrait peut-être de sortir des impasses dans lesquelles nous nous
trouvons et qui sont précisément, je pense, d'ordre culturel : nos
théologies sont encore toutes marquées d'une civihsation de la parole,
et de la parole écrite. Et elles ont de moins en moins de prise sur
toute une portion de la société qui ne s'exprime plus guère en paroles :

le « manuel » s'exprime en actes, et il est particulièrement sensible
à la naissance de la culture de l'image, qui vient prendre sa place.
Sommes-nous armés pour affronter ces situations, et pour les affronter
seuls

A cet égard, il serait intéressant de comparer les diverses manières
dont on a entrepris la réforme des études de théologie, en Europe
ou en Amérique du Nord, d'une part, en Afrique, en Amérique latine
ou en Asie d'autre part. En février 1975, un colloque a réuni à

Hambourg les responsables de la réforme des études de théologie en
Allemagne (professeurs et responsables d'Eglises) d'une part, et les
animateurs du Fonds d'Education théologique du COE d'autre part
(deux professeurs d'Asie, un d'Afrique et un d'Amérique latine) ¦—

avec quelques Européens ayant enseigné la théologie dans le Tiers-
Monde. On peut résumer ainsi la conclusion des collègues du Fonds
d'Education théologique, à l'issue de ce colloque : « Les blancs sont
imbattables. Ils entrevoient la nécessité de faire entrer la praxis
dans les études de théologie. Alors ils trouvent le moyen de la faire
entrer dans leur enseignement, sous la forme d'une théorie de la praxis.
Nous, en Inde ou au Brésil, quand nous voulons confronter nos
étudiants à la réalité concrète, nous les envoyons vivre dans les slums.
C'est là qu'ils font leur théologie, avant de la penser. »

2. La nature, l'homme et Dieu

Tout ce que nous disons de notre manière de confesser le Christ
aujourd'hui possède donc une face de témoignage verbal (louange,



LES INCIDENCES THÉOLOGIQUES DE NAIROBI I97

confession, liturgie, proclamation), et une face d'engagement et de

témoignage concrets. Et là, il n'en va pas seulement du témoignage
et de l'engagement de chaque individu, mais bien souvent aussi de
notre manière d'agir en communauté (en Eglise) ou en société (l'État,
les États, la communauté mondiale).

Dans ce domaine relativement neuf de l'éthique sociale et
politique, je voudrais m'arrêter à une seule question, devenue extrêmement

urgente au cours de ces dernières années, et qui nous est transmise

à son tour par les documents de Nairobi : Quelle est, dans la
pratique de notre vie, notre attitude face à la nature, face au monde
non humain De quelle manière notre foi informe-t-elle cette
attitude C'est une question qui a été posée à la communauté œcuménique

bien avant Nairobi. Elle remonte, elle aussi, à New Delhi.
Un professeur américain qui faisait figure de prophète, Joseph

Sittler, avait été appelé à traiter le thème « Appelés à l'unité » L

Il l'a fait en commentant, de manière surprenante, le célèbre hymne
christologique de Col 1,15-20. L'Eglise ne fera pas son unité toute
seule, disait-il en substance. Elle ne la fera que dans l'unité de la
seigneurie du Christ, qui est tout à la fois Seigneur du cosmos et
de l'Eglise.

Il faudrait pouvoir citer de longs passages de cet exposé d'une
lucidité étonnante pour l'époque. Car qui était vraiment conscient,
il y a quinze ans, de la menace « écologique » pesant sur le monde On
a entendu l'appel du professeur de Chicago, dans les milieux du COE,
d'abord à « Foi et Constitution » 2 puis à « Eglise et Société » 3.

Mais il ne suffit pas qu'une question soit étudiée dans le cercle
relativement restreint des cecuménistes, pour qu'elle s'impose à la
conscience mondiale. Entre temps, les savants du M.I.T. ont brandi la
menace de la crise écologique et de l'épuisement des réserves d'énergie
fossile. L'apocalypse est pour le début du XXIe siècle, et c'est le
dernier moment pour réagir.

1 Verbum Caro n° 62 (1962), p. 115-126.
2 La conférence mondiale de Foi et Constitution de Montréal (1963) a

décidé de lancer un programme consacré à « Création et rédemption ». Voir à ce
sujet les études présentées à la Conférence d'Aarhus de cette commission par
G. W. H. Lampe, W. Dantine, P. Evdokimov, et publiées dans Verbum Caro
n° 73 (I965), p. 15-69. Il en résulta une étude qui fut l'objet de plusieurs consultations

et aboutit au texte approuvé par la Commission à Bristol (1967) : « Dieu
dans la nature et l'histoire ». Verbum Caro n° 86 (1968), p. 8-51, paru également
dans le volume Nouveauté dans l'œcuménisme, Presses de Taizé 1968. Plus tard,
le flambeau fut repris par Eglise et société : voir note suivante.

3 Après Upsal, cette division du COE a organisé une série de consultations
interdisciplinaires sur le thème général « L'avenir de l'homme dans un monde
de technique scientifique ». Les rapports de ces colloques ont paru dans la revue
Anticipation (COE, Genève).



I90 DANIEL VON ALLMEN

A Nairobi, c'est bel et bien un homme de science qui a alerté
l'assemblée : le biologiste australien Charles Birch, dans une conférence
intitulée « Création, technologie et survie de l'homme ». Il montre
que la survie de l'homme est liée à deux conditions, qui doivent être
toutes deux réalisées, si nous voulons éviter la catastrophe :

Redistribution des ressources : « Il n'y a qu'un seul canot de

sauvetage pour toute l'humanité, même si les passagers de première
classe sont à une extrémité et ceux de troisième classe à l'autre ;

et si une extrémité sombre, c'en est fait de toute l'embarcation. »

Révision de notre manière d'exploiter ces ressources : « Lorsque nous
comprendrons que la terre, les minéraux, le pétrole et le charbon font
partie de la communauté à laquelle nous appartenons, nous les
utiliserons peut-être avec un peu plus de respect et d'une manière beaucoup

plus équitable. » — Justice humaine et juste rapport avec la
nature sont deux aspects de notre comportement liés étroitement
l'un à l'autre, comme le montre de manière prophétique le texte
d'Osée 4,1-3 que Ch. Birch cite avec bonheur.

Dans l'un et l'autre cas, une transformation de notre attitude
ne se fera pas sans une réelle metanoia : sans une transformation de

l'esprit qui nous anime. Cette metanoia concerne aussi les théologiens,

car il s'agit bien de découvrir à la lumière de la situation actuelle
des aspects de la vérité chrétienne laissés jusqu'ici dans l'ombre.

2 .1 L'homme et le cosmos

On a pu montrer que la civilisation technique, dans laquelle
l'homme se rend maître de la nature, est un phénomène judéo-
chrétien : Il a fallu que la nature soit d'abord désacralisée, pour que
l'homme puisse lui appliquer toutes les méthodes d'investigation
de la science, et se servir de ses observations pour exploiter les forces
et les ressources qu'elle recèle.

De sujet qu'elle était pour l'homme antique, la nature a été
réduite à l'état d'objet de la domination et de l'exploitation humaines.
En effet, l'homme se voyait soumis à des forces dont le siège était
dans la nature ou derrière les phénomènes naturels, qui demeuraient
mystérieux et fermés à son investigation par des interdits d'ordre
religieux : ces forces étaient réputées d'ordre divin. Mais par le jeu
de la démythisation, qui est un phénomène d'origine bibhque,
l'homme est devenu à ses propres yeux le centre et le maître de la création.

1 Voir p. ex. G. Liedke : « Von der Ausbeutung zur Kooperation », in
Humanökologie und Umweltschulz. Studien zur Friedensforschung 8 Hsg. :

E. v. Weizsäcker, Stuttgart/München 1972.



LES INCIDENCES THEOLOGIQUES DE NAIROBI I99

Pour Birch, cette attitude face à la nature n'est pas conforme
à la vision biblique. Elle a seulement été rendue possible par la
désacralisation, qui fait partie du message biblique. Mais il s'agit en fait
d'une «idéologie de la nature... qui est ...d'inspiration technocratique

». « Pour la technocratie, la nature est une sorte d'automate...
la création n'est que la scène sur laquelle se joue le drame de la vie
humaine. Les plantes et les animaux ne sont que des accessoires à

notre usage exclusif. En termes de morale, ils n'ont pour nous qu'une
valeur pragmatique. Cette attitude purement égoïste et arrogante
à l'égard de la création est une forme de chauvinisme. Elle ouvre la
voie à l'indifférence vis-à-vis de ce que l'homme fait de son
environnement, même si elle s'accompagne du plat correctif qui veut que
nous dominions la nature à titre d'intendants. »

Charles Birch, que je viens de citer, poursuit :

« La théologie pourrait jouer un rôle important dans l'avenir
si plus de théologiens étaient prêts à se livrer à une réflexion critique
au sujet de la nature, sans en craindre les conséquences. Cette tâche,
à mon sens, implique la redécouverte de l'unité fondamentale de deux
mondes, l'humain et le non humain, sans pour autant qu'il soit
question de renoncer à aucune vérité concernant l'homme. Je dirais
même qu'il s'agit de redécouvrir l'unité de la création tout entière
à la lumière de la conception chrétienne de l'homme, ce qui implique
une manière fondamentalement nouvelle d'interpréter la relation de
l'homme avec la nature. »

Birch indique ici deux pistes de réflexion :

« On peut avoir du monde une vision » qu'on pourrait appeler
« sacramentelle », selon laquelle tous les êtres ont une valeur intrinsèque,

dans le plan de Dieu, mais aussi une relation d'interdépendance,
en vertu de ce même plan divin. Il ne suffit pas que l'homme chante
la gloire de Dieu. Il faut que toute la création demeure elle-même un
chant de louange.

Et d'autre part, « qu'est-ce qui donne une valeur intrinsèque à la
fleur qui fleurit dans la solitude du désert » C'est le fait qu'elle est,

c'est-à-dire qu'elle est sujet, qu'elle possède une « subjectivité », une
faculté de réagir. A la suite de John Cobb 1, Birch pose une question :

« Qui sommes-nous pour nier que n'importe quelle créature
possède cette subjectivité Tout ce que nous voyons de nos yeux et à

travers les yeux de la science, c'est l'aspect extérieur des choses. Nous
ne connaissons l'intérieur de nous-mêmes et notre dépendance que
dans notre vie subjective. Avons-nous le droit de décréter que les

autres êtres vivants n'ont pas cette intériorité »

1 « Ecology, Ethics and Theology », in Towards a Steady Slate Economy,
éd. par H. E. Daly, Freeman 1972, p. 307-320.



200 DANIEL VON ALLMEN

Déjà on enregistre les premières réactions à cette vision très
« personnaliste » de l'univers non humain. J. Moltmann, dans un
récent exposé qui n'a pas encore paru, préfère interpréter les rapports
entre l'homme et la nature en termes d'alliance, comme le suggérait
le théologien japonais K. Koyama, dans sa réponse à Ch. Birch.
La vision sacramentelle de la nature, prônée par Birch, lui paraît
être une sorte de rechute, une remythisation du cosmos.

Mais cette question de notre rapport à la nature, envisagée ici
à partir de la création, on peut aussi l'aborder dans une autre
perspective, à vrai dire complémentaire : celle de la rédemption. C'est la
perspective même qui était suggérée à New Delhi par J. Sittler, dans
la conférence citée plus haut. Si l'on parle de la création du cosmos
et de l'homme, souvent, on fait de la rédemption une affaire purement
« spirituelle », dans laquelle l'homme joue non seulement le premier
rôle, mais bien un rôle exclusif. A cet égard, la doctrine de la rédemption

mériterait un nouvel examen, à la lumière de textes comme

i Cor 8,6 ; Phil 2,6-11 ; Rom 8,19-23. Dans une telle étude, il est
évident que l'hymne de Col 1,15-20 prendrait une place importante,
à côté de la grande bénédiction d'Eph 1,3-14. En résumé, ne faut-il
pas reconnaître au règne du Christ et à son œuvre de rédemption un
caractère cosmique »

2.2 Qui est mon frère

Mais Charles Birch posait une seconde thèse : « Il n'y a qu'un
seul canot de sauvetage ». Cela signifie, en d'autres termes : nous
sommes tous solidaires, pour le meilleur et pour le pire.

Cela revient à poser la question classique : « Qui est mon
prochain » — mais dans un cadre infiniment élargi 2.

Je voudrais ici me borner à une constatation :

Les rencontres œcuméniques au plan mondial permettent aux
délégués qui se retrouvent de se découvrir frères, par-delà toutes les
frontières. Frères, et donc solidaires, et donc, théoriquement, prêts

1 Dans cette ligne s'inscrivait mon article : « Réconciliation du monde et
christologie cosmique. De 2 Cor 5,14-21 à Col 1,15-23» in RHPhR, Strasbourg,
1968, p. 32-45. Voir aussi «L'homme, responsable de la création. Thèses et
notes » in Gesellschaft und Entwicklung, Bern 1973, p. 4-7. Fondamental à ce
sujet me paraît être J. G. Gibbs : Creation and Redemption. A Study in Pauline
Theology. Leiden 1971, et la discussion à laquelle il se livre avec ses contradicteurs

dans son article « Cosmic scope of Redemption according to Paul »,

Biblica 56 (1975), p. 13-29. Les théologies du N.T. sont en général extrêmement
circonspectes à ce sujet. Voir par exemple K. H. Schelkle, Bd I : Schöpfung,
Düsseldorf 1968, p. 49 et p. 65-72.

2 Voir à ce sujet mon bref article : « Pitié pour le bon Samaritain » in
Gesellschaft und Entwicklung 1974, p. 4-7.



LES INCIDENCES THEOLOGIQUES DE NAIROBI 201

à porter les fardeaux les uns des autres. Et les résolutions ou
recommandations adoptées par ces assemblées sont marquées par cette
découverte ».

Et puis ces délégués reviennent dans leurs pays respectifs. Que
reste-t-il de cette fraternité

Nous sommes ici peut-être devant une des questions les plus
graves que nous pose le mouvement œcuménique. Comment faire
pour que la conscience que nous avons de la fraternité chrétienne et
humaine grandisse à la mesure de ce que la communauté chrétienne
et humaine est devenue

Car dans nos paroisses, et dans la vie que nous vivons concrètement,

nous vivons pour nous-mêmes, considérant, sans nous laisser
troubler par rien, notre seul entourage naturel comme digne de l'intérêt
que l'on doit à des frères. Comment faire pour que nos communautés
s'ouvrent à ce qui leur est, par nature, étranger C'est au fond à ces
questions que se consacraient en grande partie et de manière convergente,

les sections II, III et IV de l'Assemblée. Il faut aussi dire un
mot de ce travail.

3. Vers une « communauté conciliaire »

La section III s'intitulait « A la recherche de la communauté —
La quête commune des hommes de diverses croyances, cultures et
idéologies ». La section IV reprenait partiellement ce thème, sous
l'angle de la formation : « L'éducation en vue de la libération et de
la communauté ». Quant à la section II, son thème général était :

« Les exigences de l'unité », mais pour la postérité, elle restera celle
qui a pour la première fois défini officiellement, au sein du COE,
« l'unité que nous cherchons », ou l'Eglise une vers laquelle nous
tendons, comme une « communauté conciliaire ». Ici encore, il s'agit, à

un double point de vue, d'un aboutissement des perspectives ouvertes
à New Delhi.

En 1961, en effet, on trouve dans le rapport de la section « Unité »

notamment deux choses : tout d'abord, l'assemblée adoptait une
définition très importante, et sûrement bien connue, de l'unité que

1 C'est ainsi qu'il faut comprendre ce qu'il reste, dans les textes de la
résolution concernant les accords d'Helsinki, de la « motion Rössel ». En
citoyens de pays occidentaux, nous trouvons bien timides les allusions aux
atteintes à la liberté religieuse dans les pays de l'Est. Fallait-il en dire plus, au
risque de mettre en danger des frères qui devaient retourner dans leurs pays
respectifs Il n'en reste pas moins que, pour la première fois, l'URSS est
mentionnée dans le cadre d'un texte consacré à la liberté religieuse, et que le « bloc
oriental » a été partagé, dans un vote sur un objet politique. Voir à ce sujet mes
notes dans Choisir n° 194 (février 1976), p. 23-30 (en particulier 24-25).



202 DANIEL VON ALLMEN

nous cherchons r comme une unité de l'Eglise en chaque lieu, et en
tous lieux et en tous les temps. Mais d'autre part, sur proposition de la
section, le COE mettait en œuvre une étude sur le phénomène conciliaire

dans les premiers siècles de l'Eglise 2.

Cette étude a été mise en chantier, et s'est lentement développée,
au sein de la commission de « Foi et Constitution », notamment sur
le Concile de Chalcédoine 3, mais on n'en est pas resté à des considérations

historiques. Bravant les réticences initiales des Orthodoxes,
notamment, qui craignaient que, sans trop y réfléchir, on déclare
« conciliaires » les Assemblées de COE, on en est venu à la conviction
que l'Eglise une devrait avoir une forme conciliaire, dont les entretiens

fraternels qui se déroulent dans les Assemblées œcuméniques
ne sont qu'un stade préliminaire.

Voici cette définition :

« La Commission Foi et constitution, réunie à Louvain, a tenté
de décrire l'unité que nous recherchons comme étant une « communauté

conciliaire ». Le colloque de Salamanque sur « Les conceptions
de l'unité et les modèles d'union d'Eglises » a approuvé cette notion
en la définissant comme suit : « L'Eglise une doit être envisagée
comme une communauté conciliaire d'Eglises locales, elles-mêmes
authentiquement unies. Dans cette communauté conciliaire, chaque
Eglise locale possède, en communion avec les autres, la plénitude
de la catholicité et rend témoignage de la même foi apostolique ;

elle reconnaît donc que les autres Eglises font partie de la même
Eglise du Christ et que leur inspiration émane du même esprit.
Comme l'Assemblée de la Nouvelle Delhi l'a indiqué, elles sont liées
entre elles par un même baptême et une même eucharistie ; elles
reconnaissent mutuellement leurs membres et leurs ministères. Elles sont
unies par l'engagement commun qu'elles ont pris de confesser l'Evangile

du Christ, en assurant sa proclamation et le service au monde.
A cette fin, les différentes Eglises cherchent à maintenir des relations
solides et dynamiques avec les autres Eglises, dans le cadre de réunions

1 Nouvelle Delhi. COE — Rapport de la troisième Assemblée. Neuchâtel
1962, p. 113s (cette définition est longuement commentée dans ce rapport de
section, p. 114-119).

2 Ouvr. cité note précédente, p. 127s.
3 Le rapport final de cette étude a paru dans le volume Conférence mondiale

de Foi et Constitution, Louvain 1971. Numéro spécial d'Istina, 1971 : « Le concile
de Chalcédoine et sa signification pour le mouvement oecuménique », p. 326-336,
et « La conciliarité et l'avenir du mouvement œcuménique », p. 412-416 (Rapport
du Comité IV, 3e partie). Les études préliminaires ont paru en anglais : Councils
and the Ecumenical Movement. World Council Studies Nr 5, 1968, et dans
Ecumenical Review XXII, n° 4, oct. 1970.



LES INCIDENCES THEOLOGIQUES DE NAIROBI 203

conciliaires convoquées selon les exigences de l'accomplissement
de leur vocation commune. (Cité dans Upsal - Nairobi, p. 59) » ».

Ici comme dans beaucoup d'autres textes et résolutions, le COE
nous interpelle et nous pose des questions sérieuses. En l'occurrence,
elles sont ecclésiologiques. Je voudrais aujourd'hui simplement
formuler ces questions, dont je souhaite qu'elles nous inquiètent
encore longtemps.

3.1 Unité au plan local

Il serait intéressant de faire une enquête dans le peuple de l'Eglise
pour savoir quelle conscience de l'Eglise on y a. Je pense ne pas trop
me tromper en affirmant que, d'une manière générale, la conscience
que l'on a de l'Eglise s'arrête au niveau local, paroissial.

Et de fait, on s'accorde de plus en plus pour reconnaître que c'est
bien à ce niveau d'abord que doit se faire l'unité de l'Eglise. Tant
qu'en un seul lieu, plusieurs communautés revendiqueront de manière
plus ou moins exclusive le titre d'Eglise, nous rendrons au Christ un
contre-témoignage. Mais la manière même dont nous vivons en Eglise,
au sein même de chacune de ces communautés encore divisées, est
mise en question par les textes de Nairobi.

On constate souvent que le noyau des fidèles de nos paroisses tend
à se rétrécir de plus en plus. Souvent on s'en alarme. Rarement on
est conscient des causes de ce phénomène. Il ne faut pas les chercher
seulement à l'extérieur de la communauté des fidèles. Personnellement,

je la verrais surtout à l'intérieur. Cette cause, on peut la formuler
de diverses manières. En voici une : l'unité dont nous rêvons pour

l'Eglise est monolithique. Unité équivaut en général à uniformité
dans le langage, dans la pensée, dans l'action. Sans le vouloir peut-
être, nos Eglises, au lieu de s'ouvrir aux courants de pensée les plus
divers et à toutes les couches sociales représentées dans la localité,
se referment sur un groupe de gens assez cultivés pour comprendre
le langage un peu désuet de l'Eglise — en général des gens issus de
la moyenne bourgeoisie —¦ et assez préservés par la vie pour n'être
pas encore touchés par la révolution culturelle amorcée par les
techniques qui remodèlent notre société. Serait-ce que l'Eglise a renoncé
à prêcher à tous l'Evangile du Christ mort et ressuscité pour tous

Unité et diversité de l'humanité — c'est une réalité qui doit se
refléter dans l'Eglise jusqu'au niveau local. Nous n'avons plus à
chercher bien loin pour trouver des hommes ou des femmes d'autres

1 Rapport section II, n° 3. La section reprend ici une formule élaborée par
1 Foi et Constitution » lors d'un colloque tenu à Salamanque, en 1973.



204 DANIEL VON ALLMEN

religions, d'autres cultures, d'autres idéologies. Ce qui est étrange,
c'est que, lorsqu'ils sont loin de nous, nous sommes prêts à admettre
que le dialogue avec eux est nécessaire, afin de mettre en lumière ce

que nous avons en commun avec eux. Mais quand ils sont proches,
nous nous fermons à eux, ressentant leur présence comme une menace

pour l'existence même de nos communautés.

3.2 Notre lien à l'Eglise universelle

Mais les formulations de Nairobi nous interpellent aussi et nous
posent des questions sur la manière dont nous concevons notre
participation à l'Eglise dans sa dimension universelle.

Il se peut, comme je l'ai dit plus haut, que la plupart des membres
de nos Eglises en Suisse n'aient pas une ecclésiologie qui dépasse les
limites de la paroisse. Je crois en effet que bien des phénomènes de

notre vie d'Eglise ne se comprennent que de cette manière. Nous
sommes réformés, certes, c'est-à-dire que nous appartenons à une
Eglise de type « conciliaire » (presbytérien-synodal). Mais nous
réagissons en général comme si nous étions congrégationnalistes. Nous
nous sommes mis dans l'impossibilité de rendre compte de notre foi,
qui implique que l'Eglise n'est pas seulement locale et, sur le plan
local, « catholique », c'est-à-dire englobant l'ensemble des croyants,
dans la richesse de leur diversité, mais bien aussi « universelle ».

Quand nous disons que notre Eglise est « partie intégrante de l'Eglise
universelle » », qu'entendons-nous par là Une affirmation à laquelle
il n'est pas nécessaire que corresponde une relation concrète, vivante
et organique aux autres chrétiens, qui dans ce pays et dans le monde
forment l'Eglise universelle

La notion de « communauté conciliaire » est un essai de répondre,
de manière générale, à ces questions. Nous devrions examiner ces

formulations, pour voir ce qu'elles signifient dans le particulier de

nos situations suisses, par exemple. Ici encore, il n'est guère possible
de faire plus que de poser des questions

Que signifie la notion de « communauté conciliaire » pour la vie
de nos paroisses, et pour leur relation avec l'Eglise cantonale
Que signifie-t-elle ensuite pour nos Eglises cantonales, dans leurs
relations entre elles (et pas seulement avec la Fédération des Eglises
protestantes de la Suisse)

Et enfin :

L'Eglise universelle forme elle aussi une « communauté ». Il n'est
pas possible que cette communauté soit vivante, si ses membres

1 Eglise Evangélique Réformée du Canton de Vaud, Loi ecclésiastique du
25 mai 1965, Titre I, Art. 2.



LES INCIDENCES THEOLOGIQUES DE NAIROBI 205

locaux ne se sentent engagés à rien, du fait qu'ils en font partie.
Comment augmenter l'engagement découlant de la qualité de membre
du COE sans mettre en péril la conscience que chaque communauté a
d'être l'Eglise

Ici, il faudrait pouvoir lire et méditer la conférence que le théologien

américain John Deschner a donnée à Nairobi sur ce sujet
précisément ». Cette dernière question implique tout le problème de la
« communication » entre les Eglises membres de la communauté
œcuménique d'une part, et les organes du Conseil œcuménique d'autre
part. En termes de conciliarité, c'est aussi le problème de la « réception

», dont nous savons qu'il est le point faible de la structure du
COE : les décisions des Assemblées ne sont que des recommandations
faites aux Eglises. Et dans ses études, le COE avance, construit
recommandation sur recommandation, et nous, nous en sommes
toujours à nous demander comment combler ce que les anglophones
appellent, dans les milieux œcuméniques, « the communication gap » :

le fossé de la communication ou, précisément, de la réception.
Voilà quelques « incidences théologiques » de Nairobi. Je serais

heureux, si au bout du parcours, nous pouvions nous rendre compte
que l'enjeu est unique : le témoignage que nous rendons au Christ,

par notre prédication et notre théologie, par notre action, individuelle
et collective, dans le monde où nous vivons — une action et une
prédication pour lesquelles il vaut la peine que nous nous mettions à nous
concerter, jusqu'à former, dans l'Eglise réunie, une véritable « communauté

conciliaire ».

Daniel von Allmen

1 L'unité visible, communauté conciliaire. Document A6. Dans la formation
de l'opinion de l'Assemblée plénière, une autre conférence a joué également un
rôle important : L'Unité des chrétiens (Document A5), par le Père Cyrille Argenit
(orthodoxe-grec) parue dans Irénikon 1976/1, p. 23-33.


	Après la Ve Assemblée plénière du Conseil œcuménique Eglises : les incidences théologiques de Nairobi

